

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







| · . |  | • |  |
|-----|--|---|--|
|     |  |   |  |

|   |  | · |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
| a |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |

# Shrifliche Claubenalehne

## nach protestantischen Grundsätzen

dargeftellt von

#### Dr. Alexander Schweizer

Rirchenrath, orb. Professor ber Theologie und Pfarrer am Großmunster in Zurich.

Erfter Band

ober

Allgemeiner Theil.



Leipzig ,

Berlag von S. Sirzel.

1863.

110. m. 166.

#### Vorwort.

Die Glaubenslehre hat heutzutage eine nichts weniger als leichte Aufgabe zu lösen, da was wirklich Glaube der evangelischen Christenheit ist richtig gelehrt werden soll, gerade darüber aber die Berständigung nur mühsam sich durcharbeitet. Zwar die überlieferten Dogmen kann jeder ungefähr zusammen stellen und den Glauben nebst den Meinungen früherer Zeitalter wieder geben, wie ich es in meiner Glaubenslehre der reformirten Rirche gethan habe; die evangelische Kirche bleibt aber bei bloßer Tradition niemals stehen und will nicht was die Väter ehedem geglaubt haben sondern was sie als jest lebende selbst glaubt und zumuthet, in der Glaubenslehre zum wissenschaftlichen Ausdruck verarbeitet sehen, von bloßen Meinungen möglichst befreit und im bestimmtesten Unterschied von bloß historischer Dogmatik.

Einst haben die Bater ihren eigenen Glauben bekannt, jest hingegen muht man sich ab ihre Bekenntnisse zu glauben. Mit dem Apostel konnten sie sprechen: "ich glanbe, darum predige ich"; jest aber hat sich Bielen auch dieses umgekehrt zum stillen Geständnis: "ich bin ein Prediger, Theologe, Gemeindeglied, darum glaube ich oder muß mich bemühen glauben zu können." Wer sich dieses auferlegt und es durchset, wird was er sein Gläubigsein nennt als ein sauer errungenes Werk und Verdienst ansehen, gewöhnlich auch, je stärkere innere Bedenken und Anklagen dabei zu unterdrücken waren, um so gereizter den selbst gemachten dogmatischen Glauben versechten. Leider hat sich bei dieser für Gestnnung und Charakter wie für die Kirche und Gesittung überhaupt bedenklichen Lage der

Dinge das ernst fromme Ringen nach Erneuerung und Leben aus dem Evangelium in ein verderbliches Zerrbild umgewandelt, in das bloß amtlich veranlaßte Sichaufnöthigen eines Dogmenspstems welchem die aufrichtige Ueberzeugung nicht mehr folgen kann, so daß nur Selbstüberlistung oder Selbstvergewaltigung das nicht mehr fromme sondern abergläubige Ziel willfürlich genug zu ergreisen sucht. Mag Einzelne zufällig die Aufgabe leichter ankommen, jedenfalls werden sehr Biele das Gesagte auf sich beziehen müssen; diese Thatsache aber sollte jedes Glied der evangelischen Kirche aussorbern, das Seinige zu thun um eine Heilung so krankhafter Zustände herbeizusühren.

In dieser Absicht ift das Werk ausgearbeitet worden, deffen erfter Band, dem der zweite hoffentlich in Jahresfrift nachfolgt, auch für fich allein zur Berftandigung über den wirklich geglaubten Blauben follte beitragen konuen, daber es bei allen Mangeln boch die Diskuffion anregen und auf die Sauptsache hinlenken wird. Um meiften gewagt mag Bielen erscheinen daß das gottliche Birten auf die Naturwesen der Bethätigung seiner Naturordnung, bas Wirken auf die fittlichen Befen der seiner fittlichen Beltordnung und das Wirfen auf die Erlosten oder Rinder Gottes der Bethätigung seiner Reichsordnung durchaus gleich gestellt wird; gerade hierauf aber, da es von blogem Deismus fich fern halt, möchte ich eine möglichst leidenschaftlose Diskussion richten, überzeugt daß diese Sage nur die Lösung bieber unlösbar erschienener dogmatischer Schwierigkeiten darbieten. Daß das religiöse Leben bei Diefer ohne Ameifel ichon weit verbreiteten Ginficht nur gewinnt, ift mir nicht zweifelhaft, gerade weil ein unhaltbarer und nur zur Berlegenheit gewordener Bunderbegriff, ju deffen Bertheidigung so viele fruchtlose Unstrengungen wieder gemacht werden, dabei von felbft megfällt. 3ch bin bierin fogar über Schleiermacher binausgegangen, zu bessen Leistungen, so hoch ich sie stelle, ich immer ein burchaus freies Berhältniß eingenommen habe; wie denn seine Christologie sobald ich sie kennen lernte, von Anfang an mir nicht genügt hat, indem ich mir sagen mußte daß in durchaus gleicher Beise von der römischen Frömmigkeit die himmelskönigin Maria als eine ächte und wahre begründet werden könnte. Die Glaubensslehre von Strauß, welche wie sein Leben Jesu mich in der Ueberzeugung besestigt hat, daß wir aller Dogmatik entwachsen sind, habe ich um so weniger speziell berücksichtigen können, je entschiedener ich eine Glaubensslehre geben wollte die von der Dogmatik als der Kirchensahungswissenschaft gänzlich verschieden sein soll. An eine menschliche Gesittung aber, welche nicht mehr vom Christensthum als Religion getragen würde, habe ich nicht den mindesten Glauben, eine fernerhin dogmatisch zu leitende aber ist unmögslich geworden.

Beniger durfte die Entschiedenheit für die Union mißdeutet werden, da dieselbe offenbar einer vorherrschend verbreiteten Gestanung entspricht. Die Union, auch wie sie in Preußen am ausdrückschen eingeführt wurde, kann nicht wieder ungeschehen gemacht werden etwa gar so, daß sie in eine bloße Intrigue verlausen würde, durch welche ein Herrschauß von der reformirten Confession unter dem Scheine der Union wieder zur lutherischen zurückgebracht werden sollte, wie dieses beinahe der Gedanke derer zu sein scheint, welche der Union eine Zeit lang Vorschub geleistet, dann aber dieselbe weg geworfen haben, gleich einem Mittel welches den Dienst gethan. In andern protestantischen Ländern hat sich die Union ganz von selbst vollzogen, indem man Theologen und Seistliche anstellt, ohne zu fragen ob sie von der reformirten oder von der lutherischen Seite herkommen, sosern sie nur an die im Lande bestehende kirchliche Ordnung sich anschließen können und wollen.

Ber feit breißig Jahren bogmatischen Studien vorzugsweise fich widmet, wird einigen Beruf haben über Glaubenslehre mit zu sprechen, um so mehr da dieselbe nicht etwa blok in porbereitenden Entwurfen auf dem Ratheder menigstens bismeilen vorgetragen sondern auch auf der Ranzel und im Pfarramte erlernt und angewendet worden ift. Im Umte, namentlich auf der Rangel muß eine absolute Glaubensüberzeugung die hauptsache fein, mit bem Kurwahrhalten von Dogmen ja nicht zu verwechseln. Diefes absolut Gemiffe, für welches wir einstehen, findet fich aber niemale in unfern menschlichen, exegetischen, historischen oder dogmatis ichen Meinungen, fides humana, benen Andere mit gutem Bemiffen entgegen treten tonnen, fondern nur im Gotteswort, Befet und Evangelium selbst als lebendig angeeignetem, fides divina, benn bas fittliche Gefet gilt fo absolut, daß wir ohne Banten Andern und uns felbst es predigen; als noch höher und ebenso absolut und ficher erweist fich das Evangelium oder die vollendete Religion ber Erlösung als einziger Beilsweg für uns Menschen. Gei immerbin das religiose Leben die Durchbildung und Bollendung junachft bes subjectiven Beiftes, so wird doch auch der objective nur durch und mit jenem gur Durchbildung gelangen, weil die größte Belehrsamteit der Berfon teinen Berth giebt ohne Gemuth, Gefinnung und Charafter, d. h. ohne die Durchbildung des subjectiven Beiftes.

Die Glaubenslehre in ihrer Selbständigkeit darf daher mit der Philosophie und Wissenschaft als Sache des objectiven Bewußtseins nicht vermengt werden, obwohl beide einen Wechseleinfluß auf einander ausüben. Sorgfältig habe ich die Grenzen der Religion inne zu halten gesucht.

Baren meine bisherigen Berke vorzugsweise der reformirten Dogmatik und Dogmengeschichte gewidmet, so dürfte ich, von dieser Seite aus eine Glaubenslehre der unirten oder ganzen evangeliiden Chriftenheit anstrebend, gerade in der Zeit eines fic vorbrangenden Lutherthums der Einseitigfeit verdächtigt werden; man wird aber Beweise genug finden, daß ich aus ber lutherischen Dogmatik verwerthet habe was vorzüglicher erscheint, und aus der reformirten fallen laffe mas nur vorübergehenden Berth ansprechen fann. Uebrigens mag es zeitgemäß fein, daß zu fo vielen Arbeiten von lutherischer Seite ber wieder einmal eine hinzutrete welche burch Bertrautheit mit den Leistungen der Reformirten jene erganzt. Die Empfänglichkeit für solche Erganzung scheint freilich Bielen zu sehlen, ift boch, mahrend meine reformirte Dogmatif noch viele Befrechungen veranlagt hat, die seither erschienene Geschichte der reformirten Centraldogmen, welche nicht nur von den Kachmannern sondern auch von Stabl, "abgesehen (natürlich) von des Berfaffers Reflexionen", als ein willfommenes Wert benutt worden ift, in keinem der größern Journale Deutschlands bisher angezeigt oder beurtheilt worden, obgleich es das einzige ist welches die dogmatie ben Bewegungen ber reformirten Confession aus ichmer zugang. ichen Quellen wieder vorführt und darum von den Rachmannern gerne benutt wird. Diefes deutsche Ignoriren bat mich indeffen veniger überrascht, als daß die frangösischen Protestanten von einem Berte nichts zu wiffen scheinen welches die Bewegungen ihrer Dogmatik der Bergeffenheit entreißen wollte\*).

Die Methode dieser Glaubenslehre ist im Werke selbst hinlänglich beleuchtet. Es mag auffallen daß das Ganze in drei kehr ungleich große Haupttheile zerfällt, was aber in der Ratur der Sache liegt. Dabei läßt sich doch der erste Band als

<sup>\*)</sup> Obwol ich die neuften Dogmatiker fast gar nicht eitire, wird man boch weine Bekanntschaft mit benselben nicht bezweiseln. Ich habe mich überall mit venigen Citaten begnügt, auch auf meine eigenen Werke nur da mich berufen bich Ergänzendes findet.

ein Banges vom zweiten unterscheiden, fo daß ich ihn den allgemeinen, lettern den speziellen Theil nennen kann; da jener zwar zwei Saupttheile und einen Abschnitt des dritten Saupttheils umfaßt, diefes alles aber zusammen in aufsteigenden Stufen gerade Die allgemeine driftliche Religionelehre darftellt, fo daß dem zweiten Bande nur die nabere Berwirklichung der hochften Stufe noch Beniger die Methode der Stoffesvertheilung als die unter vielfachen Geschäften zerftudelte Beit für die Ausarbeitung bat wenigstens icheinbar fleine Biederholungen veranlagt, fo daß bie und da einzelne Erörterungen in verwandter Beise wiedertehren: theils aber find dieses gerade die Bunkte auf welche ein größeres Gewicht zu legen mar, theils ift doch immer wieder von anderm Gefichtspunkte aus diefelbe Materie an verschiedenen Orten behandelt worden. Dennoch wurde in einer spätern Auflage bei der wie ich glaube fehr flaren und bestimmten Bertheilung des Stoffes ohne Zweifel manche einzelne Erörterung genauer fic eingrenzen laffen.

Die Arbeit mag wie sie hat werden können in die Deffentlichkeit treten; jedenfalls bin ich Bielen diese Rechenschaft schuldig über mein bestes Wissen und Gewissen in dem heiligen Gebiete unsers gemeinsamen evangelischen Glaubens, und wenn der Widerspruch oder das Ignoriren in den einen Kreisen vorwalten wird, so sammeln sich doch unstreitig auch Viele um eine Glaubenslehre, welche mit der größten Offenheit darlegen will wie auf jesiger Entwicklungsstufe der evangelische Glaube sich gestaltet hat. So möge dieses Werk nach dem Maaße seiner Krast Frucht bringen für unsern evangelischen Protestantismus und die christliche Kirche überhaupt.

Burich, im August 1863.

### Einleitung.

- §. 1. Die Ginleitung bezweckt eine vorläufige Berftändigung ther die auf der gegenwärtigen Entwicklungsstufe der evangeliihen Rirche anfzustellende Glaubenslehre.
- 1. Eine Berftandigung über Aufftellung der Glaubenslehre ift bei der Zerfahrenheit des firchlichen und des theologischen Lebens in hohem Grade nothwendig und wird nur durch ausführeliche Erörterungen zu erreichen sein.

Borerst soll der Standpunkt der Union als die wesentlich erreichte Entwidlungestufe der evangelischen Rirche sowol nache gewiesen als auch erflart werben, ba ja mancherlei andere Stand. rmfte immer noch viele Bertreter haben, und rudwarts laufende Barteiftrömungen die Gesammtentwidlung durchfreugen oder hem-Burudgebliebene aber wohlmeinende fromme Rreife haben der bestimmter ausgesprochenen Union anfänglich nicht zu folgen vermocht, ohne Zweifel um so weniger, je schwerer das kirchliche Reiffein der Union bei ihrer faatlichen Ginführung zu erkennen Später ift biefes Burndbleiben gerade burch ftaatliche Einfluffe begunftigt worden, ale die politische Rudftrömung in der firchlichen zuerft vorfichtig, bann mit großer Redheit Berftarfung und Beihe zu geminnen trachtete, wodurch fie der firchlichen ihre Unschuld und Naivetat geraubt hat. Daber wird zu zeigen fein, daß die Union das gesunde Ergebniß der gangen firchlichen Entwicklung des Protestantismus und eine reife Frucht providen. tieller Führungen, fei, namentlich in Deutschland, deffen für die Benttung der Menschheit entscheidend wichtige Wohlfahrt ohne den Protestantismus fo wenig gesichert fein fonnte als Diefer ohne bas Fortschreiten in der Union. — Wie sehr aber die Union als anerkannte brüderliche Zusammengehörigkeit aller evangelischen Kirchen mit der errungenen edleren Bildung überhaupt in Wissenschaft, Staat und Sitte zusammenhängt, namentlich aber mit der geförderten theologischen Einsicht, läßt sich so wenig verkennen, daß wir geradezu auf der wesentlich erreichten Entwicklungsstusse die dogmatische Gläubigkeit in die religiöse ausgehen und statt der dogmatischen die ethisch historische Aufsassung des Christenthums sich durcharbeiten sehen. Das bloße Aufsichnehmen der Rirchen-Dogmen aus Devotion kann nicht die protestantische Frömmigkeit sein, die dogmatische Rechtz läubigkeit nicht mehr als Hauptverzug und ächte Pietät gelten. Die evangelische Kirche ist troß verwirzender Rüchbildungen durch providenzielle Entwickelung auf diesen Standpunkt geführt worden, daher es auch hier nichts hilft wisder den Stachel auszuschlagen.

- 2. Soll die Glaubenslehre der ganzen, somit der unirten evangelischen Kirche mit den ergänzenden Nebenbildungen angehören, so wird sie die symbolisch dogmatische nicht bleiben können, da es nur Willfür wäre, die dogmatischen Lehrsatungen der Confessionen zwar beizubehalten, dassenige aber fallen zu lassen, worin sie meist sehr angelegentlich einander widersprochen haben; auch würde solcher Halbeit gegenüber die geschlossene Folgerichtigkeit der Sonderkonsessionen immer noch vorzüglicher erscheinen. In der Einleitung ist daher zu zeigen, daß die Dogmatif als Lehre von den Dogmen oder Kirchensatungen längst aufgehört hat die wissenschaftliche Darstellung des Glaubens der evangelischen Kirche zu sein, und daß eine wirkliche Glaubenslehre an ihre Stelle getreten ist, d. h. der wissenschaftliche Ausdruck des evangelisch protestantischen Glaubens auf der gegenwärtigen Entwicklungsstuse.
- 3. Wie über den Begriff der Glaubenstehre, so wird eine Berftändigung auch über die Methode und Anordnung nothwendig, da trop der Förderung, welche wir auch in dieser hinsicht Schleiermacher verdanken, mit dem Begriff auch die Methode der Glaubenstehre eine noch ungemein schwankende und unsüchere geblieben ift. Die Nachweisung, daß aus der geschichtlichen Entwicklung

der alteren Methoden die dem Begriff der Glaubenslehre selbst eigene fich hervorgebildet habe, durfte geeignet sein, ihr ein größertes Bertrauen zu erwerben.

Co ift unfere Einleitung ganglich verschieden von dem, mas man als Brolegomena der Dogmatik vorauszuschicken pflegte, näher betrachtet aber doch bloge Ginleitung nicht gewesen ift. Die Fragen über das Befen der Religion, das Chriftenthum und den evangelischen Protestantismus laffen sich zwar auch einleitend mterfuchen, namentlich wenn Lebniake aus andern Gebieten ber theologischen Biffenschaft zu Gulfe genommen werden; da aber die Grundaussagen des Blaubens ohne Zweifel Diese Lehrstücke mit umfaffen, fo wird im Bebaude der Glaubenslehre felbft von ihnen die Rede fein muffen, wie denn Neuere einen apologetischen Theil ber Dogmatif aus diefen Erörterungen gebildet haben. Steht jedoch Die Apologetif eigentlich, als Bertheidigung ber driftlichen Lehre vor bem sonstigen wiffenschaftlich gebildeten Bewußtsein, außerhalb der Glaubenslehre, fo wird ein apologerischer Theil der Glaubens. lebre fast nur ein anderer Name sein für die Prolegomena. Daber muß in der Glaubenelehre felbit ein Abiconitt beimifc werden, welcher über Religion, Chriftenthum und Protestantismus bie Aussagen unseres evangelischen Glaubens zum miffenschaftlichen Ausdruck bringt und darum als ein wirklicher erfter Theil der Glaubenslehre erscheint, obwol zur Erläuterung gerade Diefer, für alle freziellen Lebren Die gemeinsame Grundlage segenden, Ausfagen bes frommen Bewußtseins avologetische Erörterungen weit mehr berbeizuziehen find als für die übrigen Theile unserer Wiffenschaft, in denen fie doch auch nicht entbehrt werden können.

#### Erftes Kapitel

# Das Jusammengehören der lutherischen und reformirten Confession.

- §. 2. Die im evangelischen Protestantismus reisende Union wird hervorgerusen theils durch das für beide Consessionen Gemeinsame im Protestiren wider den hierarchisch papistischen Katholicismus und sceptischen Unglanden, theils durch das gegenseitige Ergänzungsverhältniß der konsessionellen Eigenthümlichkeiten, theils endlich durch das Bedürfniß, auch die Bahrheitselemente der protestantischen Nebenbildungen unbesaugener zu würdigen.
- Bon Außen schon wird die Union der beiden protestantischen Rirchen begunftigt durch das Bedurfniß der Berftarfung für den Rampf wider gemeinschaftliche Wegner. Diefe Graner find einerseits das erneuerte anspruchovolle Bordringen der fatholifden Sicrarchie, anderseits das Auftreten eines glaubensfeindlichen Materialismus und Antidriftenthums. Bon beiden Seiten bedroht, von glaubensfeindlicher Bildung und von bildungsfeindlicher hierarchie, ift der Protestantismus fur feinen Beruf, die intellektuelle Bildung mit ber fittlichen zusammenzufaffen und auf Die religiose Bietat zu begrunden, einer verftarkenden Union be-Braftische Intereffen können aber dieselbe nur begunftigen, nicht hervorbringen, da ein außerliches Sichfugen unter die firch. liche Einheit, fofern ein Bergichten auf beffere Ueberzeugung barin lage, der Gemiffenhaftigkeit des Protestanten zuwider ift. In der römischen Rirche mag der getreue Anhänger mas er gelehrt hat oder noch lehren wird zum Boraus widerrufen, falls es der firchlich, d. h. hierarchifch aufgestellten oder noch aufzustellenden Lehre midersprache, der Protestant aber fann dieje, in politischen Dingen eber mögliche, Transaftion in Glaubensjachen nicht billigen. — Das Ueberichagen der praftifch munichenswerthen Berftartung konnte alfo leicht eine verfrühte, nicht der Ucberzeugung

selbst abgewonnene, unreise, darum unhaltbare Union herbeiführen auf Rosten der Gewiffensenergie. Luther hat die lettere vertreten trot aller politischen Reizungen zur Union, welche für 3 win gli damals schon innerlich möglich erschien. Wie wenig sie dieses in den ältern Zeiten gewesen ist, zeigt gerade des erstern abweisende Schroffheit.

Dennoch ift icon beim Marburger-Befprach auf beiden Seiten die Union ale eine unausbleibliche Aufaabe anerkannt morben, weil man theils des beiden Confessionen Gemeinsamen im Dringen auf reines Christenthum und im Protest wider die hierarchisch geschützte Tradition sich bewußt mar, theils einer kommenben Berftandigung über Die Controverspunfte entgegen fab. Entwidlungen des Protestantismus, vorerft den innern tonfessionellen Begenfat icharfend, aledann ihn vermittelnd, haben das Beboffte ob fpat genug doch mefentlich geleiftet, ein Ergebnik. welches burch augenblidliche Reaftionen nicht rudgangig gemacht Die beiden evangelischen Confessionen erfennen nun werden fann. in ihrer Berichiedenheit ein Ergangungeverhaltnig um fo flarer, jemehr fie fich des ganzen Umfanges, aber auch des eigentlichen Charafters der Berschiedenheit bewußt geworden find und über die Reinung hinmegschreiten, als seien bei fonft völliger Ginerleiheit nur einzelne Lehrpunkte streitig gemesen. Seit man erkannt bat, die lutherische und ebenso die reformirte Eigenthümlichkeit durch Alles hindurchgeht, obwol weit das Meifte niemals ausdrücklich controvers geworden ist; seit man einsieht, daß in jedem Lehrbegriff Alles zusammenbangt, und einzelne Controverslehren nothwendig auch das scheinbar nicht Berschiedene bennoch bestimmen: ift das gegenseitige Erganzungsverhaltniß nur um so einleuchtender Die scharfe Zeichnung der durch den ganzen Lehrbegeworden. griff hindurchgehenden Eigenthumlichkeit jeder von beiden Confesfionen\*) muß vollends die innerlichfte Reife der Union zeitigen.

<sup>\*)</sup> Wie ich fie in meiner Glaubenslehre ber reformirten Kirche burch: pusihren und in Beziehung auf Baurs, Schnedenburgers u. A. Bemerkun: gen in einem Nachwort (Baur, theolog. Jahrbücher 1848) zu beleuchten gelacht babe.

Luthers: "ihr habt einen andern Geist", hat die Alles bestimmende Berschiedenheit gefühlt, ihre Bedeutung aber noch nicht richtig erkannt.

Mit ber reif gewordenen Union, ale ber Erkenntnik einer gegenseitigen Erganzung und Bufammengeborigfeit bes lutherischen und des reformirten Brotestantismus, verbindet sich nothwendig ein unbefangeneres Urtheil auch über die protestantischen Rebenbildungen und Geften. Dan balt nicht mehr zum Boraus Alles für falich, mas bei der protestantischen Rirchenbildung vorerft ne benaus gestellt murbe; die Bahrheitselemente Diefer Rebengeftaltungen merden beffer gewürdigt und unbefangener in der Rirche selbft verwerthet. Der Arminianismus ift nach und nach in die reformirte Rirche felbst, wenn auch berichtigt, mit übergegangen, ebenso baben Melanchthons und Calixtus' Schulen, endlich der Bietismus Die einseitige Berthichatung ber Rechtglaubigkeit gemildert im Luther-Dieje in der evangelischen Alliang, ob immerbin febr ungenügend öffentlich fundgegebene Sabigfeit, viele Denominationen brüderlich zusammen zu faffen, bezeugt die erlangte Unbefangenheit auch gegenüber den Rebenbildungen und tonnte nur gufammen ents fteben mit dem Erkennen des Erganzungeverhaltniffes beider Saupttoufeifionen.

Das Reifen solcher Union ist überall nur möglich gewesen bei'm Zurücktreten der polemischen Dogmatik, der Dogmen als solcher, wovon unten. Daher die evangelische Allianz noch an dem innern Widerspruch leidet, den symbolisch dogmatischen Glauben der verschiedenen Denominationen erhalten und doch uniren zu wollen; ein Widerspruch, welcher auch in die Preußische Union hineingebracht wird, sobald sie als dogmatische Consensus-Union will gehandhabt werden, d. h. sobald die alten Symbole beider Consessionen fortgelten sollen, nur freilich innerhalb einer weitern Rirchengemeinschaft und mit Richtachtung der gegenseitigen Mißbilligungen.

§. 3. Sind dem Protestantismus die Entstellungen des Christenthums in der hierarchisch geschützten Traditionstirche nothwendig als indaisirende und vaganisirende Bernureinianngen

erichienen, so uns die auf's reine Christenthum zurückgehende eingelische Brotestation eine autijudaistische und eine autipaganiftische sein.\*)

- 1. Das Christenthum, durch Judenthum und Beidenthum sich Bahn brechend, bat für feine erfte Lehre und Rirchengestaltung judifche und beidnische Borftellungen und Ginrichtungen, wenngleich fie umbildend, mit verwenden muffen, unichadlich gur Beit ber burchbrechenden Energie, welche fur die Existeng des Christenthums tampfte. Als die Existenz gesichert mar, ließ die Energie des driftlichen Beiftes in der Rirche nach, und die im Rampfe für die Existenz, sodann gur Christianifirung rober Boller aufgetommene und nothige Sierardie erhielt fich, nach dem Siege als erworbenes immermähren. des Recht ansprechend, mas doch nur durch Zeitverhältniffe bervorgerufen und begründet mar. Die Rirche murde michtiger als das Christenthum felbst, fie verweltlichte, indem fie zur Steigerung ihrer herrlichkeit allmälig immer mehr judische und beidnische Clemente zuließ, ohne dieselbe vom driftlichen Prinzip aus mahrbaft umzubilden. Das Zeitalter der Reformation fand eine hierarbifc gefconte Traditionelirche vor voll judifcher und heidnischer Clemente, welche ein mehr zu fich felbst gekommenes driftliches Bewußtsein nicht langer ertragen tonnte. Das Burudgeben auf's reine Befen des Chriftenthums mußte Diefe beiderlei Berunreinigungen beseitigen. Evangelismus und Protestantismus find zufammen entstanden.
- 2. Die Reformation ist thetisch Evangelismus, das Zurucgehen auf's reine Wesen des Christenthums mit der fritischen Richtung, dasselbe von jeder ihm unwesentlichen Beimischung selbst in seiner ersten Zuständlichkeit zu unterscheiden, obwohl dieses letztere nicht die erste Arbeit hat sein können, vielmehr das reine Wesen des Christenthums vorerst ganz unmittelbar in dessen ältester Juständslichkeit ist gesucht worden. Daher die entscheidende hervorhebung

<sup>\*)</sup> Bgl. meine Glaubenslehre ber reformirten Kirche; 2. Bb., Zürich 1844 und 1847, Einleitung, SS. 2—11. Auch Otto Fod, Der Socinianismus, kiel 1847, Einleitung.

der Urdokumente des Christenthums gegenüber bloßer Tradition, das her auch die Erhebung des Glaubens an die erlösende Offenbarung Gottes selbst — gegenüber aller bloß kirchlichen Heilsspendung für eine die Gunst der Kirche verdienende Devotion. Der Evangelissmus ist die Rückehr zum reinen Wesen des Christenthums, welches wieder erkannt wird als erlösende Offenbarungsreligion für den Glauben. —

- Reformation ist antithetisch die Protestation wider hierarchisch geschützte, traditionell ausgesommene Berunreinigungen, welche als judaistrende und paganistrende sich gestalten, als geschartige Wersheiligseit und abergläubige Vergötterung des Geschöpfslichen. Das Besämpsen der unreinen Beimischungen wurde der bestehenden Kirche selbst zugemuthet, so lange ihr das Vertrauen geschenkt werden durste, daß sie an Haupt und Gliedern sich reformiren könne und wolle. Sobald aber an den Tag kam, daß theils die Hierarchie die Mißbräuche beharrlich schütze, theils eine devote Laienschaft Alles verehre, was ihr als geheiligtes Herkommen hierarchisch auferlegt wurde, mußte die Resormation ihre Berechtigung im ursprünglichen, reinen Wesen des Christenthums suchen und aus diesem wider judaistrende und paganistrende Verunreinigungen den Protest ableiten. Der Evangelismus ist zugleich Protestantismus.
- §. 4. Die antijudaistische sowol als die antipaganistische Brotestation ist dem Protestantismus überall gemeinsam, hat sich aber beziehungsweise gesondert, so daß wir den lutherischen vor-berrschend antijudaistisch, den resormirten antipaganistisch sich gestalten seben.
- 1. Daß die Reformation Judaistrendes so gut wie Paganisstrendes beseitigen will, erleidet keinen Zweifel, da sie unmöglich die eine Art der Berunreinigung für gleichgültiger halten kann als die andere. Fallen beiderlei Ausartungen in Vielem zusammen, so sind sie doch wieder von einander verschieden. Baares Judenthum und heisdenthum schlößen einander aus, sind aber auch in der Kirche nicht möglich; nur Annäherungen an's Jüdische und heidnische konnten

sich verbreiten, nur judaistrendes und paganistrendes. Daher das theilweise Zusammentreffen und theilweise Auseinander beider Elemente. Es ist möglich, die Verunreinigungen der Traditionsfirche alle als judaistrende und auch wieder alle als paganistrende aufzusassen, obwohl jedes nicht ohne Einseitigkeit.

2. Die Reformation bat, ohne darüber icon ein bestimmtes Bewußtsein zu befigen, das Unreine bald überwiegend als judaifirendes, bald überwiegend als paganifirendes aufgefaßt, parum bald vorherrichend antijudaistisch, bald antipaganistisch fich gestaltet. Jenes darafterifirt hinter allen fonft noch mitwirkenden Ralwen den lutherischen, dieses den obwol mannigfaltigern reformirten Brotestantismus. Dort fieht man die Quelle des Berderb. niffes in der judaifirenden Bertheiligfeit, bier in der paganifirenden Rreaturvergotterung. Da beibe Auffaffungeweisen gleich möglich waren, fo muß, was wirflich geworden ift theils aus lotalen Bericiedenheiten abgeleitet werden, wie denn in der deutschen Nation der Ratholicismus ernfter, eber judaisirend, unter den Beliden aber leichter, mehr paganisirend gehandhabt murbe, - theils ans den besondern Erlebniffen derer, welche den erften durchgreiimden Impuls zur Reformation in fich getragen haben. Luther, als Mond in ascetischer Bertheiligfeit feinen Frieden fuchend aber nicht findend, erkannte, im Studium paulinischer Briefe gefordert, gerade dieses Erringen- und Berdienenwollen der Seligfeit durch ascetische Berte, Abbügungen und Rafteiungen, als die Quelle des Alles verunreinigenden Migbrauchs und mußte gur Beseitigung desselben auf ben rechtfertigenden Glauben gurudgreis fen, da diefe Saffung des driftlichen Bringips Dicfem Digbrauch unmittelbar und geradezu entgegengesett ift, den Berfen der Glaube, der Aeugerlichfeit die Innerlichfeit, dem felbft gemachten bas gottlich angefachte. - 3mingli, Brediger geworden in dem Raria vergötternden Ginfiedeln, fab im dort muchernden Beiligenfultus und Aberglauben den hauptmigbrauch, und mußte zur Befeitigung aller Rreaturvergötterung und aberglänbig firchlichen Beils. mittelung zurudgreifen auf die allein Beil verleihende und allein anzubetende herrlichkeit Gottes felbft, auf die allein helfende, erlösende göttliche Gnade in Christus. Sinweg die jüdische Berkheiligkeit mit allem Vertrauen auf die Werke, wurde dort das protestantische Losungswort; hier aber: hinweg mit der beidnischen Kreaturvergötterung und allem Vertrauen auf Kreatürliches.\*) Daher lautet das evangelische Losungswort dort: "der rechtsertigende Glaube", bier: "die allein erlösende Gnade"; ein Unterschied, der sich durch die ganze dogmengeschichtliche Bewegung beider Confessionen gestend gemacht hat.

3. Diese durch Alles hindurch wirkende verschiedene Bestimmtheit des Protestantismus ist erkennbar schon aus den dogmatischen Bewegungen innerhalb jeder von beiden Confessionen, sowie aus den Controverspunkten, in denen beide nicht einig wurden.

In der lutherischen Rirche beziehen fich die bedeutenoften dogmatischen Bewegungen und Berwürfniffe auf den rechtsertigenden Blauben, in der reformirten aber auf die Bnade, mas beim Blid auf die Dogmengeschichte auffallend genug zu Tage tritt, seit die reformirte endlich wieder ift bearbeitet und neben die wohlbefannte lutherische gestellt worden.\*\*) - Augenscheinlich auch find die immerfort zwijchen Lutheranern und Reformirten polemisch erörterten Controverspunkte, Bnadenwahl, Christologie und Abendmahl, von jener Grundrichtung jeder Confession abhängig gelehrt morben. Das Gerichtetsein wider Bergötternug des Rreaturlichen unterscheidet sorafältig und halt auseinander: a. im Abendmabl bas irdifde Reichen von der himmlischen Sache, b. in Chriftus die menschliche Natur von der göttlichen, c. in der Gnadenwahl das menschliche Thun vom göttlichen Rathschluß; \*\*\*) so daß überall bem Gottlichen allein Die entscheidende Bedeutung jugeschrichen, bas Irdische aber möglichst zum Zeichen und Organ berabgesett wird. Das Gerichtetsein wider judaifirende Bertheiligkeit hingegen

<sup>\*)</sup> Zwingst nennt wahre Religion das Bertrauen auf Gott allein, faliche bas religiöse, abergläubige Bertrauen auf Kreaturen, wozu er auch die sakramentlichen Materien rechnet.

<sup>\*\*)</sup> Meine Geschichte ber reformirten Centralbogmen, 2 B., Zürich 1854 und 1856.

<sup>\*\*\*)</sup> Bie auch Sagenbach in feiner Dogmengefdichte gezeigt bat.

betont Die im Glauben zu ergreifende Ginigung des Göttlichen und Renichlichen: a. im Saframent des heilbringenden Leibes Chrifts mit den Clementen, b. in der Christologie der beiden Naturen, c. in der Gnadenwahl des göttlichen Rathichluffes mit wenigstens einem Minimum menschlichen Entscheides. Ber bas Judenthum ident mit feiner abstraften Scheidung Gottes als Berr und Gefetgeber vom Menichen als Anecht, der dringt auf fonfretes Ginigen Gottes mit bem Geschöpf; wer bas Beibenthum fcheut mit feiner Rreaturvergotterung und Bermechelung ober Bermifchung bes Bottlichen und des Menschlichen, der sondert alles Endliche forgfältig vom Unendlichen, diefem allein die Ehre gebend. - Diefelbe Berichiedenheit geht aber durch Alles hindurch, obwol fie fich an jenen brei Buntten besonders fraftig ausspricht. Lagt fie fich boch felbst als Modifisation der Gottesidee nachweisen, indem das Batersein und Beiftsein Gottes zwar beiderseits gepriesen wird, die Reformirten aber doch das Beiftsein mehr betonen, die Lutheraner bas Baterfein; Beift bezeichnet ja icharf ben Gegensatz zum Natürlichen , Baterfein eber bas Raturbefeelen.

4. Auch das ungleiche Reformationsverfahren erklärt fich auf biefe Beife. Das reformirte zeichnet fich aus durch Beseitigung ber Ceremonien, Bilder und Reliquien, benen ber Aberglaube etwas Göttliches beimischt; das lutherische durch beren, freilich nur negative Dulbung. Jenes predigt vor Allem Die göttliche Bnade als unbedingt Lettes und Sochftes, über Beil oder Unheil Entscheidendes; diefes ben Glauben als das ausschließlich Rechtfertigende und das Seil Ergreifende. Bahrend der Reformirte fich im Antipaga. nismus durch die gange hl. Schrift alten wie neuen Testamentes gleichmäßig geschützt und geleitet weiß, muß ber Lutheraner, weil antijudaistrend, sich vornemlich vom neuen Testament und gang besonders vom Paulinismus leiten laffen, daber Luthers ungleiche Berthichatung verschiedener Schriften bis zur Berkennung des Jatobusbriefes nicht zufällig gewefen ift. Go modificirt fich fowol das materielle als das formelle Pringip des gemeinsamen Brotestantismus in jeder von beiden Confessionen auf eigenthum. liche Beise. Das materielle wird in der lutherischen Lehre anthropologisch gefaßt, auszusagen, was im Menschen das heil erlangende sei, Glaube, nicht Werke; in der reformirten aber theologisch, wer uns heil gebe, Gott allein, nicht Kreaturen. Das formelle wird bei den Lutheranern nicht die unbedingte Gleichheit der Autorität aller kanonischen Schriften so betonen wie bei den Reformirten, da nicht alle gleich antipudaistisch sind, wohl aber alle gleich antipaganistisch. Wie oft ist den Reformirten eine Gleichstellung des A. T. und des R. T., ein alttestamentlich gesessliches Wesen vorgeworfen worden! Während reformirte Confessionen sämmtliche kanonische Bücher aufzählen, haben die lutherischen Symbole kein Bedürfniß gefühlt, so etwas ausdrücklich zu thun, und denten lieber die Wichtigkeit des Römers und Galater-Brieses an, somit des paulinischen Evangeliums als des vorzugs-weise antisüdischen.

- §. 5. Einmal in zweisacher Gestaltung die Resormation burchführend mußten beide Confessionen, je weniger der eigentliche Grund nud die Natur der Berschiedenheit schon erkannt wurde, mit einander in Streit verwickelt werden, weil das reformirte Antipaganische dem Autheraner in Judaisirendes, und das Intherische Antijudaische dem Resormirten in Paganisirendes abzuirren schien.\*) —
- 1. Wer vor Allem das Judaistren scheut und wider dasselbe sich sichern will, wird weniger ängstlich sein bei Annäherungen an das Paganische; wer vor Allem das lettere meiden will, wird weniger ängstlich sein bei Annäherungen an das Judaische. Desto schroffer wird jeder die seinem Standpunkte widerwärtige der beisden Annäherungsarten beurtheilen, obwol von wirklich jüdischen oder heidnischen Verfälschungen nichts vorsommt. Der Lutheraner kann aus Abneigung gegen das Jüdische sich Seidnischem, der Resformirte aus Abneigung gegen das Heidnische sich Jüdischem leichs

<sup>\*)</sup> Ueber bie feine, aber einseitige Darstellung Schnedenburgers finbet fic, mas ich beiftimmenb und abwehrenb zu bemerken hatte, in Baur's theol. Jahrbuchern, 1856, I. und II. heft.

ter annähern. Die Lutheraner haben in der That den Reformirten ein gewisses Judaisiren vorgeworsen, ein abstraktes Scheiden des Göttlichen und Menschlichen, ein gesetzliches Wesen in Berfassung und Disciplin, somit auch in der Frömmigkeit selbst, einen sast alttestamentlichen Typus, bei welchem eben so viel alttestamentliche Lexte gewählt werden wie neutestamentliche, wie denn die typische Ausdeutung des A. T. in der Schule des Coccejus den Gipfel erreicht hat; sodann in der abstrakt gelehrten Absolutheit Gottes, der sozusagen willfürlich heil und Unheil austheile und Alles selbst nach unabänderlichem Rathschluß, ohne den Menschen und menschliche Verschiedenheiten mitwirken zu lassen, verwirkliche; in der Christologie, wo die Leugnung, daß die menschliche Natur an göttslichen Eigenschaften theilnehme, als nestorianisch, ja ebionitisch versächtigt wurde u. s. w.

Die Reformirten haben hingegen den Lutheranern ein gemiffes Baganifiren vorgeworfen, ein foldes Sichverlaffen auf Die Blaubenerechtfertigung, daß ein den Zumuthungen des Sittengesetzes entsprechender Gifer für die Beiligung nicht erwache, eine gewiffe Einschränkung ber Absolutheit Bottes, ein eutpopianisches Bermifchen menschlicher und göttlicher Ratur in Christus, im Saframent ein Bermischen ber finnlichen Glemente mit ber göttlichen Sache. bflegten Die Reformirten, alle Rreaturvergotterung angstlich beseis tigend, ben Lutheranern im Dulden der Bilder viel zu große Sorglofigfeit vorzumerfen, und faben im religiofen Bertrauen auf das außere Saframent und auf Chrifti Menschheit eine paganifirende Trübung; Chriftus durfe nicht ohne weiteres angebetet merben, nicht nach feiner menschlichen Ratur, fondern nur ale Logos nach feiner göttlichen Natur, fonft entstände der Irrthum, als ob ber Logos in Diefer Menschennatur absorbirt mare, oder gar der ewige Gott, Jehovah felbst in Judag gewandelt, ja gestorben fei.")

<sup>\*)</sup> Auf sich noch kennenbem reformirtem Boben ware unmöglich zu finsen: "O große Roth, Gott selbst ift tobt", ober, ohne sorgsame Erläuterung, zu beten: "Herr Zesu, sei unser Gast und segne, was du uns bescheeret haft," weil Christus nichts Irbisches bescheert.

Die gegenseitige Digfennung ift bann burch leibenschaft. liche Menschen noch bis zur schroffften Digdentung gesteigert worden. Die Resormirten wurden nicht blos Juden, sondern von lutheriiden Ciferern, wie Bhilipp Nilolai, Sunnius, Sutter u. A. geradezu Turfen genannt in gelehrter Bolemit, oder Manichaer, ja Teufelanbeter, weil ihre abstraft absolute Gottheit, die so grund-108 Beil und Unbeil vertheile, nur der Teufel fein tonne, oder boch Gnade und Gerechtigkeit dualiftisch gespalten murden, fo daß ein guter und ein bofer Gott beraustomme.\*) Umgefehrt marf man den Lutheranern vor, daß fie in's Magische verirrt seien bei ihrer Saframentelehre, in's Doketische und Eutychianische bei ibrer Christologie, oder in Ueberschätzung der Rreatur bei ihrem, gwar im Biderfpruch mit Luther felbft, geltend gemachten Freis beiterest acgenuber der Bradestination. Daß die Leidenschaft bei Lutheranern heftiger geworden, ift jum Theil aus geschichtlichen Greigniffen zu erklären. Zwingli's Abendmablolehre fand Eingang bei Bielen, welche Luther zu den Scinigen hatte rechnen durfen; spater verbreitete fich der Calvinismus in's Berg der lutherischen Belt offen und verstedt mit vielem Erfolg, mas nothwendig erbittern mußte, zumal man ohnehin gereigt war durch Melanche thons Unnäherungen an Reformirtes.

Bie dem aber sein mag, beiderseits wurde man bald genug gleich versessen auf seine Lehre, gleich rechthaberisch nach allen Seiten. Der traditionell in Symbolen überlieserte und in den Schulen ausgeführte Lehrbegriff galt wieder vor der christlichen Frommigseit selbst, die kirchliche Rechtgläubigkeit mehr als der lebendige Glaube. Die fortschreitende Entwicklung dieses bei den Protestanten erneuerten scholastischen Traditionalismus hätte zum Bedürfniß einer neuen Reformation führen müssen, wenn nicht die subjektive Freiheit der Entwicklung, im Protestantismus unveräußerlich, sich wieder hätte geltend machen und Einseitiges berichtigen können, weil die geistliche Corporation das einmal Ausgesommene zu schüßen doch nicht hierarchie genug war, und der staatliche Einfluß, bald

<sup>\*)</sup> Belege in meiner Geschichte b. reform. Centralbogmen, I., S. 553.

so bald anders gestaltet, der Freiheit der Entwicklung doch immer hat dienen muffen. Die Orthodoxie in beiden Consessionen überstürzte sich die gegen Ende des 17. Jahrhunderts so, daß die lebendige Frömmigkeit wie das vernünftige Denken sich endlich immer mehr von ihr lossagte. Die Consensus repetitus der Autheraner im letten Drittheil des 17. Jahrhunderts, von der scholastischen Dogmatik vertheidigt, bezeichnet die die zur Unerträglichkeit zugespisste Orthodoxie im traditionellen Lehrbegriff und polemischem Consession nalismus, so daß nichts übrig blied als Stagnation und Tod oder Bruch mit diesem Zustand, ein Bruch, welcher die subjektive Frömmigkeit im Pietismus und die ausklärende Bildung im Rastionalismus gemäß historischer Nothwendigkeit einleiteten.

- §. 6. Erft nach Erschütterung bes bei ben Protestanten niemals bleibend berechtigten traditionellen Confessionalismus kounte bie Union heranreisen in ber Erkenntniß bes Ergänzungsverhältniffes beiber Consessionen sowol zur Berstärkung als zur gegenseitigen Berichtigung.
- Abute man in den abweidenden Lehrpunften einen andern Beift, eine durchgreifende eigenthumliche Bestimmtheit, somit eine unt nicht schon erkannte einheitliche Quelle: fo muß das Nachmeis fen der Besonderheit jeder Confession durch ihre gange Lehrhildung jur Ertenntnig der Quelle führen. Mit der Erfenntnig, das Lutherthum fei ber in erfter Linie antijudaistische Protestantismus der reformirte aber fei der vor Allem antipaganistische, ift das gegenseitige Sichergangen beider Confessionen gur Anerkennung gelommen. Der Lutheraner will ja das Judaistrende megichaffen, ohne darum Baganifirendes zu begunftigen; der Reformirte will biefes wegschaffen, ohne barum jenes zu dulden. Jeder Theil fieht aber das ibm Bidermartigfte am andern weniger ichroff befeitigt und eifert fur deffen Bescitigung. Der Lutheraner fagt das ber dem Reformirten: Du behältst Judaifirendes bei, Diefer jenem: bu duldeft Baganisirendes. Berfteben fie einander einmal fo weit, b wird fic die Berftandigung vollends ergeben.

2. Und zwar in zweifacher Beise, berichtigend sowol als verstärkend. Berichtigend fann jeber dem andern zeigen: mas bu im Eifer der Bolemit als judaisirend oder als paganifirend aufgefaßt, bas ift von mir nicht fo gemeint, wie du es deuteft, ift vielmehr innerhalb des Chriftenthums möglich. Die Chriftologie will dort nicht doketisch oder eutychianisch, hier nicht ebionitisch oder neftorianisch sein, das Saframent dort nicht magisch und bier nicht inhaltelos (Luthers vom Teufel ausgesoffenes Gi), die menschliche Freiheit dort nicht pelagianisch verstanden, hier nicht manichaisch beseitigt. Die Aufgabe muß sein, eine Lehrweise zu erzielen, welche Judifches und Beidnisches gleich sehr ausschließt und das evangelische Prinzip durch Alles gleichmäßig hindurchführt, schon in der Gotteslehre ein Berhaltnig des Unendlichen zum Endlichen, bei welchem weder jenes zu Buuften von diesem beschrankt, noch Diefes zur Ehre von jenem aller Reglität entleert wird, weder Bermischung noch Scheidung, sondern Unterschied in der Ginheit. Demgemäß ift die Chriftologie, Saframentelehre und Ermählungs. Lehre, die drei Controvereftude, ju gestalten. Die Union ift aber nicht dann erft möglich, wenn die Lehrformeln gefunden find, welche beiden Theilen gleich febr zusagen; fie ift schon da, wenn zwar die Lehrformeln noch verschieden lauten, aber als innerhalb Des evangelischen Protestantismus mögliche, einander berichtigen tonnende erfannt find und darum in beiden Formen zugelaffen werden, ohne daß man einander die Gemeinschaft und Bruderlichfeit auffagt. Dann icon muß die Union ba fein, zumal wenn ohnehin theils auf jeder Seite felbst viel erheblichere Lehrverschiebenheit fich geltend macht, theils aber die Glieder der beiden Confessionen sich mischen, so daß die vorzugsweise lutherische Lehrweise von vielen Reformirten getheilt, von vielen Lutheranern aber die reformirte vorgezogen wird. Das Saframent und die Christologie faffen nun viele Lutheraner reformirt auf, oft ohne es qu miffen ; die Lehre von der Gnade und Freiheit viele Reformirte lutherifc. Geschichtlich liegt vor, wie von Anfang an die Reformirten durch Luther jedenfalls fo weit bestimmt worden find, daß fie nicht im Abendmahl das Gnadenmittel und reell zu erlangende Beilsant verlieren konnten; die Lutheraner aber durch die Reformirten wenigftens aufmerksam gemacht worden find, sich vor einem Magiichen im Sakramente zu hüten, welches mit der Glaubensrechtfertigung unverträglich ware.

- 3. Die Berichtigung wird daher Berftärfung des protestantischen Charafters, der erst in gleich angelegentlichem Protest wider Judaistrendes und wider Paganistrendes seine Bollommenheit findet und mit dem reinen Wesen des Christenthums Eins wird. Der Protestantismus ist ftart, wenn er die Spaltung in sich wahrhaft überwindet, dann erst start genug zur ächten Katholicität, zum heranbilden des evangelischen Katholicismus fortzuschreiten.
- §. 7. Mit bem Berben ber Union bilbet fich ein unbefangenes Burbigen auch ber protestantischen Rebengestaltungen in ihren Bahrheitselementen sowie ber theologischen Richtungen.
- Die tonfessionelle Dogmatit ift immer gegen alles Abweibende bloß polemisch verfahren, namentlich gegen die Rebenläufer ber protestantischen Rirche jeder Art. Man gestand fich nicht, daß bas protestantische Brincip nur aus der Totalität aller von ibm beworgerufenen Erscheinungen vollständig zu erkennen fei. dern Rebenläufer maren meift auf eine radikaler durchgreifende Reformation hingerichtet, sowol der Anabaptismus als guch der Socinianismus, jener mehr praktifch, Diefer mehr theoretisch. Die neueren Schten bingegen dringen gewöhnlich auf radifaler durchgreifende Frommigfeit und Disciplin, darum meift auch auf Trennung der Rirche vom Staat. Die Glaubenslehre als folche, eine große Rannigfaltigfeit von Rirchenverfaffung im Pringip zulaffend, wird über die praftischen Fragen nichts entscheiden, sondern nur auf die theoretischen Lehren der Nebengestalten des Protestantismus zu achten haben. Abweichende Lehre findet fich aber fast nur bei denknigen bestimmter ausgebildet, welche auf der dem Mustischen entkgengesetten Geite liegen, wie namentlich die Socinianer und Arminianer. Beide unterscheiden fich indeg bedeutend von einanber, da jene von Anfang an eine durchgreifendere Reformation gerade ber Glaubenslehre gefordert haben, gang besonders mit der unver-

mittelten Julaffung der athanafianischen Trinität, der augustinischen Erbfunde und Unfreiheit, der anselmischen Satisfaktion nicht einverfanden maren; die Arminianer aber nur eine Magigung der orthoboren Lehrweise wollten, junachst der reformirten. Dabei fonnte nicht ausbleiben, daß fie fich der lutherischen Lehrweise annaberten, Die binwieder von ibnen fich bestimmen ließ; meniastens lebren erft spater die Lutheraner eine vom Borberfeben des Blaubens bedingte Gnadenwahl, obgleich die Bittenberger noch ju hunnius' Beit Diese Lehre weit von fich gewiesen hatten. Die Socinianer, abgesehen von ihrem abstraften Unitarismus, freben den orthodoxen Lehrbegriff sowohl der reformirten als der lutherischen Rirche durch befriedigendere Lehre von der Freiheit des Menschen zu berichtigen, wobei fie viele Richtungen der firchlichen Theologen selbst einigermaßen auf ihrer Seite haben, fo ziemlich Alle, die von Alters ber gegen die ichroffe Faffung ber protestantischen Grundbogmen miß stimmt maren. Die schroffe Gnadenwahl und juristische Zurechnung der Gerechtigkeit Christi wie der Gunde Abams bedarf wirf. lich der Berichtigung so gut wie die schroffe Leugnung der menschlichen Billensfreiheit, obwohl neueste Ratholifen, wie Dobler und Dollinger, gerade in der Schroffheit jener Dogmen bas Befen des Protestantismus suchen wollen. Bang befondere gu beachten ift das Dringen der Socinianer auf die Unterscheidung phyfifcher und moralischer Abhangigkeit von Gott, obwol fie Befriedigendes auch darüber nicht schon zu Stande brachten.

2. Beit erheblichere Abweichungen sind die in der Theologie der Kirche selbst ausgetretenen Parteirichtungen, welche nicht beseitigt werden können, sondern innerlich verarbeitet werden mussen. Bahrend die reformirte Kirche den Arminianismus und fast auch den Ampraldismus ausgestoßen hat, jedoch nur vorübergehend, ist in der lutherischen der Philippismus troß der Concordiensormel nie wirklich zu beseitigen gewesen, und später der Synkretismus wenigskens nicht symbolisch gemaßregelt worden, da die Wittenberger ihren Consensus repetitus glücklicher Beise nicht durchsehen konnten.\*)

<sup>\*)</sup> Gaß, Befdichte ber protestant. Dogmatit, II., S. 175 f.

Ebenso haben die Reaktionen wider den Scholasticismus der Orthodorie innerhalb der Kirche obwol nur muhjam sich behaupten tonnen, fo die ramaifche, coccejanische und fartefianische Schule, and ber Pietismus, ber Rationalismus neben bem Supernatura. lismus, wiewol es an Eiferern nie gefehlt hat, welche diesen freieren Regungen disciplinarisch ein Ende gemacht wissen wollten. Theologische Richtungen, die von philosophischen Schulen abhängig ericeinen, haben fich innerhalb der Rirche wenngleich nur vorübergebend behauptet, schwerlich blok wegen Schlaffheit des firchlichen Lebens, fondern wesentlich barum, weil der Protestantismus fich feiner Beite und der in ihm enthaltenen, dialektisch fich an einanber durchbildenden Elemente mehr bewußt geworden ift. Die licht. freundliche Separation bildet eine zufällige Ausnahme, da mas Diefe Richtung Berftandiges fucht innerhalb der Rirche befriedigt werden foll, und nur eine, momentaner Realtion gegenüber begreif. liche Ungeduld, ohne Zweifel durch politische Difftimmung genabrt, die jedenfalls nur pornbergebende Ansicheidung aus ber Rirde berbeigeführt bat. Die Deutschfatholischen aber werden erfabren, daß es zwischen romischem Ratholicismus und evangelischem Brotestantismus fein baltbares Mittleres gibt.

So ist denn die traditionelle Rirchendogmatit beharrlich immerfort von theologischen Oppositionen aller Art in Frage gestellt morben, und tann je langer je meniger als befriedigender Lehrbegriff anerfannt werden, wie fie auch langft aufgehört hat, das firchliche Leben au tragen. So lange die protestantische Rirche um ihre Existeng tampfen mußte, drangte sich ihr die dogmatische Geschlofsenheit als nothwendig auf mit vorherrschender Intolerang, das Seitenftud zur romischen Sierarchie; seit aber nach Mitte des 17. Jahrhunderts die protestantische Belt eine gesicherte Existenz gewonnen hat, tonnte Die innere Lebensbewegung fich entfalten, Deren Berfandniß mit der auch die Nebenbildungen würdigenden Union hat reifen muffen. Die Frucht aller dieser Entwicklungen, welche nichts weniger als zufällig oder willfürlich entstanden sind, muß endlich von ber Rirche auch offiziell als eine providenziell gereifte, die nicht ohne Sinde und Selbitiucht verworfen bleiben fann, anerfannt werden.

- §. 8. Die symbolisch traditionelle Dogmatit ist ein späteres Erzengniß und tann der protestantischen Lirche nicht bleibend zusagen, schon weil sowol das biblische als das reformatorische Zeitalter allen Dogmen als solchen abgeneigt war und nichts werniger als eine Dogmatit erstrebt hat. Das dogmatische ist in's ethisch historische Christenthum hinüberzuleiten.
- 1. Die Dogmatif im genauen Sinne des Wortes mag der römisch katholischen Kirche gerade so wie das kanonische Recht wessentlich nothwendig sein, der protestantischen kann sie nur zeitweise sich ausdrängen unter besondern geschichtlichen Umständen, dem bleibenden Wesen des evangelischen Protestantismus aber nicht zussagen. Dogma, Dogmatik ist jest schon ein misbeliebiges Wort gesworden und eine nicht mehr lösbare Ausgabe. Es ist dieses nicht etwa ein Zeichen der Ausschung, sondern eher des Sichwiederbessinnens der protestantischen Kirche auf ihr eigentliches Wesen.

Als evangelischer wird der Brotestantismus die reine, im biblifden Urdriftenthum bezeugte Lehre aller traditionellen vorziehen, im Neuen Testamente aber finden fich feine Dogmen, fondern Lehren; das Wort Dogma fommt von driftlicher Lehre dort gar nicht por und miderftrebt fogar der urdriftlichen Frommigfeit. beutet in der Bibel: a. das ftaatliche Edict, Berordnung, Befehl, so in der Ceptuaginta bei Daniel 2. 13; 6. 8, 9, 15, und in ben Schriften des Lufas 2. 1, Apostelgesch. 17. 7 eine faiferliche Berordnung; - b. die judifche Sagung über Rituelles u. U., fogar mit üblem Nebenbegriff, Coloff. 2. 14 und Ephef. 2. 15 τον νόμον των έντολων έν δόγμασι καταργήσας, aufhebend das Befet der in Satzungen bestehenden Bebote; - c. firchliche Berordnungen über praftisch firchliche Dinge, wie Apostg. 16. 4, vom Beschluß des Apostelkonventes 15. 20, daß sich auch die Beidenchriften der Opfermablzeiten, der Unzucht und des Genuffes der in ihrem Blut erstickten Thiere enthalten follten. - Dogma ift also immer ein Beschluß, eine Festsetzung, eine Satung; die drift. liche Lebre, Logos, tonnte durchaus nicht Dogma genannt werden, da dieses einen menschlichen Beschluß, Festsetzung, Satzung, bedeutet.") Somit ist Dogma gerade nur die menschliche Auffassung und Bestimmung der göttlichen Lehre als Satzung.

In Diesem Sinne ift das Wort in den firchlichen Gebrauch übergegangen, zugleich naber bestimmt vom Sprachgebrauch der Philosophenschulen, welche bald die letten Boranssetzungen, Boftulate des Philosophirens als festgesetzte Axiome, die ohne Beweis Anerkennung fordern, Dogmata nannten, bald aber die auf Antoritat des Meiftere den Schülern feststehenden Grundfage. \*\*) Bulegt freilich verwechselte man Dogma und Logos, doch immer in der Meinung, jenes sei die kirchlich festgesette Lehre und Sagung, wie Rissch Spftem der chr. L. g. 1 fagt: "Dogma sei eine Sinnes. und Billenserflärung, welche entweder Gehorfam und Nachachs tung ober Beiftimmung und Bekenntniß forbert". Dogmen wie Ranones find die von der Rirchenautorität als bindend aufgestells ten Satungen, jene überwiegend auf die Lehre, diese überwiegend auf die Lebensordnungen und Disziplin bezogen. Satte man die gottliche Lehre Dogma genannt, so wurde nicht von den Dogmen der Baretifer die Rede sein. Dogma ift nicht das unbedingt gultige, sondern das firchlich dafür erflärte. Daß die Lehrauffaffung jum Dogma gemacht werden tann und zeitweilig werden muß, ift

<sup>\*)</sup> Wie Eusebius contra Marc. 1. 4 cine Acuserung des Marcellus ven Anchra ausbewahrt, τό τοῦ δόγματος ὅνομα τῆς ἀνθρωπίνης ἔχεται βουλῆς τε καὶ γνώμης.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Cicero quaest. acad. IV. 9: dogmata hätten bie Philosophen gesigt de suis decretis. — Fing man später an, in der Kirche δόγματα und zpäfeis zu unterscheiden, wie Cyrillus Jerus. Catech. Illumin. VI., die Gettlesigkeit bestehe aus zwei Stüden, aus der ἀκρίβεια δογμάτων εὐσεβῶν τωὶ πράξεων ἀγαθῶν; wie Tertussian, wenn er fragt, od der erste Pfalm δογματικός oder ἡθικός sei, so meinte man nicht etwa Glaubenslehren im Unterschied von Sittenschen, sondern Lehren (sowol über Glauben als Sittesche) im Unterschied von der praktischen Lebensssührung (der frommen wie der fittische). Sagt doch Basilius W. de spiritus. XVII., die zwei Theise Christenthums seien τὰ κηρύγματα καὶ τὰ δόγματα, die der Schrift entschieden und die in der Kirche bevbachteten Gebräuche, welche großenschils auf ungeschriedenen Traditionen ruhten.

flar, aber eben weil firchliche Autorität dieses thut, kann die dogmatische Entwicklung irre gehen, erstarren, und eine Reformation Bedürfniß werden, welche nicht nothwendig wieder Dogmen als Satzungen von nur anderem Inhalte aufstellt.

2. Das Reformationszeitalter, Die Dogmen als folche, als Rirchensagungen, angreifend und fatt ihrer eine einfache Lehre aus der Schrift verbreitend, mar, wie Beppe in seiner Dogmatil einleuchtend gezeigt hat, weit bavon entfernt, wieder Dogmen ober gar eine Dogmatif zu wollen. Melanchthon gab 1521 die Spotypofen, Abriffe, ale eine Ginleitung jum Berftandnig bes Romerbriefes und der Schrift überhaupt, auch genannt loci communes rerum theologicarum, Hauptgrundfate jum Schriftverfandnig, denn "Chriftus erkennen beiße feine Boblthaten erkennen, nicht aber über die beiden Raturen und die Urt der Mensch. werdung spekuliren." \*) Reben ber Schriftlehre fonnte von Doamen nicht die Rede sein, denn es follten nicht etwa andere, die Bewiffen bindende Dogmen an die Stelle der alten treten, fonbern die Schriftlehre, oder vielmehr eine aus der Schrift abgeleis tete einfache Lehre gläubiger leberzeugung an die Stelle der Dogmen. Rur gur geschichtlichen Drientirung wollte Melanchthon fpater auch die Artifel des Glaubens über Trinitat, Schöpfung, beide Naturen Christi u. f. w. - zusammenftellen, und ließ fie von 1535 an in seine loci theolog. selbst zu mit Bezug auf Baretifer wie Gervet, immer aber gur Forderung praftischer Frommigfeit. Amingli ift eben fo weit davon entfernt, eine Dogmatit ober Rirchensatzungslehre von nur anderm Inhalt aufzustellen. Comment. de vera et salsa religione, fürzer in der sidei ratio, fidei expositio. Archeteles entwickelt er die driftliche Lebre. vom natürlich erkennbaren aus zum geoffenbarten übergebend als ben Sauptinhalt der Schriftlehre. — Calvins institutio rel. christ. ift ursprünglich ungefähr eine tatechetische Erläuterung für den weitern Rreis gebildeter Lefer.

<sup>\*)</sup> Bgl. auch Gag, a. a. D. I. S. 28. f.

Spätere commentirten Diefe altern Lehrbucher und wurden bogmatisch in dem Grade, als sie die Lehrsätze für kirchlich festgesett nahmen und die Lehre der Reformatoren fast superstitios zn verehren anfingen. Doch ift der Name Dogmatit erft nach Mitte des 17. Jahrhunderts in der herabgefommenften Beit nach bem dreißigjährigen Rriege entstanden bei symbolgläubigen Lutheranern; querft findet er fich in des Altorfer Theologen Reinhart synopsis theol. dogmaticae, 1659, nachdem der Jesuit Beta v de dogmatibus theologicis, Paris. 1644, geschrieben, nicht etwa gur Unterscheidung von der driftlichen Moral. Bolle hundert Jahre nach der Reformation aufgetaucht, ift er wieder erst hundert Jahre water, nachdem Bfaff und Buddens den Ramen in Aufnahme gebracht hatten, in bem etymologisch gang unbegrundeten Ginne von genau wiffenschaftlicher Darftellung gerade nur der Glaubens. lehre, auch von Reformirten in Deutschland adoptirt worden, von Byttenbach 1747, Endemann 1782, immer aber in der Reinung, daß die Lehre aus der h. Schrift zu schöpfen fei, wie jener erinnert im Tentamen theol. dogmaticae, pag. 5. bat alfo unter andern Namen auch den ber Dogmatif zugelaffen, offenbar aber, ohne das Wort in feinem mahren und genauen Sinne zu nehmen. Es bient dann als bequeme Bezeichnung ber Glaubenslehre neben der Moral. Die Liebhaberei der Deutschen für gelehrt lautende Termini mag mitgewirft haben. Mit gutem Grund hat Döderlein Inst. theol. christ. ed. 4, pag. 192. migbilligt, "daß man in unserer Zeit angefangen, die theoretische Theologie die dogmatische zu nennen, denn theologia dogmatica tonne nur handeln de placitis et opinionibus theologorum." — Rinfch findet gwar gerade das Begentheil richtig, aber Doder. lein ift blos dahin zu berichtigen, daß er ftatt theologorum fagen follte ecclesiae, denn Dogma ift immer die Satung firchlicher Autorität.

§. 9. Da das Glanbensbewußtsein wie die Theologie des evangelischen Protestantismus dem symbolischen Dogmatismus schon lange wieder entwachsen ist, so wird die gesunde Entwidlung dadurch bedingt, daß die Glaubenslehre im bestimmten

## Unterschied von der Dogmatit als der Rirchensaungs-Biffen- schaft angebant werbe.

1. 3ft Dogmatif Die Biffenschaft von den firchlichen Lebrsatungen, somit von der zwar protestantischen Tradition, und insofern gleich der Symbolit ein Theil der historischen Theologie, fo tann die Glaubenslehre felbft nicht. langer Dogmatit bleiben. Das einmal überlieferte Wort Dogmatit fucht freilich fich zu behaupten, aber immer nur fo, daß es seinen eigentlichen Sinn verlierend willfürlich für andere Begriffe gebraucht wurde; nur in diefer Beife hat Schleiermacher, den Titel Dogmatit zwar vermeidend, das Bort dogmatifc als fonventionelle Bezeichnung der ftreng miffenschaftlichen Fassung glaubenslehriger Gage beibehalten, mas durchaus willfürlich ift, wie von Doderlein icon vorher erinnert murbe. - Lange, in feiner Dogmatif I. G. 2., will ben Ramen rechtfertigen, indem er etwas febr Beachtenswerthes hervorhebt, "Dogma bedeute das Sociale, die Bestimmung, welche für einen bestimmten Lebensfreis unbedingte Beltung bat und das leben dieses Rreises bestimmt und leitet. Dogma bedeute eine Billensmeinung, einen fonflituirenden Ueberzeugungsbeschluß u. f. w." Aber Dogma ift Beschluß, Satzung, auch wenn ich für mich allein oder für einen Ginzigen etwas jur Sagung, jum Dogma mache; bas Sociale liegt nicht im Bort und bleibt auch für eine antidogmatische Glaubenslehre gang gleich wichtig; nicht Das Bestimmtsein für eine Societat, fondern Das autoritatsmäßige Festgesetsein ift der Begriff des Dogma. Die Burudweisung des Bortes Dogmatif hat daber nichts zu thun mit allfälliger Burudstellung des Gemeinbewußtseins. Der Glaube ift fur die firchliche Societat ba, darum aber noch feineswegs Dogma oder bindende Satung; die Glaubenslehre gilt ebenfalls ber protestantischen Bemeinschaft, nur wird fie nicht aus firchlichen oder traditionell theo. logischen Satungen hervorgeben und eine viel freier wirfende geiflige Macht fein, nicht zwar leberzeugungsbeschluffe, aber ben Ausdruck ber Glanbensüberzeugung miffenschaftlich verarbeitend. Die miffenschaftliche Rlarheit forbert das Befeitigen unwahr gebrauchter Börter, damit dieselben da gültig bleiben, wo fie hin gehören; Dogmatik ist Bissenschaft von den Lehrsagungen, welche symbolisch oder sonst traditionell als Autoritätssagungen angesehen wurden. Raun man die lange Gewohnheit nicht überwinden, so wird mindestens ein blos konventioneller Sinn in das Bort geslegt, so daß es nun synonym für wissenschaftliche Glaubenslehre gebraucht wurde, freilich ein willkürlicher und gefährlicher Sprachgebrauch, der Viele immer wieder in's Sagungswesen zurudleitet.

2. Der Dogmatismus, felbst in ber Philosophie übermunden, muß auch in der evangelischon Theologie abgestreift bleiben, da er fich langft überlebt bat. Er fann es, weil er wie dem biblischen fo dem reformatorischen Zeitalter fremd, ja gang unverkennbar guwider war, und ob zeitweise geschichtlich nothwendig, doch nichts der evangelischen Rirche wesentliches sein tann. 3mar muffen die in Bahn brechenden Zeiten fich geltend machenden Ueberzeugungen nachher festgehalten, bestimmter ausgeprägt und im Busammenhang entwidelt werben, aber boch immer nur fo, wie fie Ueberzeugung bleiben und in fteter Bewegung fich erneuern; diefe, obichon unausbleibliche Berleiblichung der Seele braucht nicht gerade die dog. matische zu sein. Bider die bedeutenden Barefien der alten Rirche und gur feften Leitung bergemanderter rober Bolfer, über melden die driftliche Bildung in unverftandener, darum abergläubig verehrter Bobe fland, bildete fich mit der bevormundenden hierarchie ein traditioneller Dogmatismus als Bedürfnig aus, fonnte aber mit Grund nur dauern, fo lange diefe Umftande vorhanden maren, und blos gewohnheitsmäßig darüber binaus. Die fortgeschrittene Bildung in der abendlandischen Rirche mußte das zur Geffel Bewordene endlich abstreifen und in der Reformation das reine, wieber wie im Anfang historisch ethisch aufgefaßte Christenthum erneuern, nunmehr als Negation gerade jenes hierarchischen Dogma-Begrundete man wieder eine erneuerte Glaubenslehre, fo mußte diese allerdings fich verkorpern, bestimmter ausprägen und jum einheitlichen Lehrspftem werden; aber der wider hierarchie und Traditionsautorität gerichteten Rirche fonnten nur ungunftige Umflande bas firchliche Sagungswesen mit unausbleiblichem Bewiffensswang im Dogmatismus aufdrangen, bis gunftigere ihn wieder beseitigten. Die Machtstellung der römischen Rirche, für welche Die politische Gewalt einstand, und die feindselige Berlaumdung der Reformation nothigten diefe, fich in öffentlichen Manifesten über ihren Glauben zu erklären. Diese Manifeste, obwol entweder im Drang der Umftande entworfen, darum, wie Melande thon von feiner Augsburgerkonfession glaubte, bei jeder neuen Ausgabe der Befferung fabig und bedürftig, oder ale Ergebniß mub. samer Bereinbarungen entstanden, darum nichts weniger als infpirirt, galten dann als Symbole, die, zu traditionellem Ansehen gelangend, eine außerlich bindende Autorität geworden find, bis der Genius des Protestantismus die Fessel der Orthodoxie wieber gesprengt bat. Das Elend bes breißigjährigen Rrieges wie der übrigen Rriege für die Existenz bat lange genug den idealen Schwung und die lebendig freie Entwicklung des evangelischen Blaubens gelähmt.

3. Die symbolisch begründete, in den orthodoxen Schulen ausgeführte Dogmatit, ihrer Natur nach eine wieder nur burch Traditionsautoritat geschütte Satungswiffenschaft, drudte die Pringipien des Protestantismus felbst nieder, indem das Bibelverftand. niß durch diese Tradition normirt werden sollte, und der rechtfertigenbe Glaube wieder zur blogen devoten Unterwürfigkeit unter die kirchlich vorgeschriebenen Dogmen geworden ift. Ferner hat Diefe symbolische Dogmatit nothwendig die Feindseligkeit und Recht. haberei der verschiedenen protestantischen Confessionen erhalten und mehren muffen, da die traditionellen Doamen immer der Conder-Confession dienen und alles Abweichende polemisch ausschließen. Das Reifen der Union fällt daber mit dem Bergeben des Dogmatismus jufammen, und die Auflehnung wider die Union weiß febr wohl, warum fie die "rechtsgültigen Dogmen" wieder heraufbeschwört von den Todten. Wer firchliche Dogmatit will, muß bie Sonderconfession wollen und die Union verwerfen; mer Union will, muß die Dogmatik oder Satungswiffenschaft als eine veraltete Form der Geschichte anheimgeben, da dieselbe nothwendig ein unbedingtes Refthalten und Kortüberliefern aller zur Beltung gefommenen Dogmen bleibt, und darum was von Streitsucht und Leibenschaft aufgebracht worden ist, sobald es nur zur Geltung gelangen konnte, gerade so zähe festhält wie die bessern Elemente. Die Dogmatik, je treuer sie ihrem Begriff bleibt, muß desto entschiedener intolerant sein — und die aufgekommenen Sonderkonsessionen verewigen.\*) Darans zu schließen, es sei der Kirche selbst wesentlich, intolerant zu sein, ist ein juristisches Misverständnis, von Stahl freilich für das Wesen der Kirche ausgegeben, als müßte die einmal gewordene dogmatische Spaltung der Kirche nothswendig sich verewigen.

Der Dogmatismus ist auch innerhalb jeder Confession selbst wieder zur hemmung geworden, weil er nothwendig symbolischer Orthodogismus ist und unfähig, sich zu erhalten, immer wieder zu einer ihn schüßenden hierarchie oder einem Surrogat derselben seine Zuslucht nimmt. So hat er die Exegese und biblische Theologie niemals gerne gewähren lassen, dem Entstehen gesunder Hermeneutist und Kritist, namentlich der biblischen Einleitungswissensichaft sich immer widersetzt, oder sie in seine eigenen Formen eingeswängt und selbst dogmatisch gemacht. Sogar die Kirchen- und Dogmengeschichte hat er im bloß polemisch rechthaberischem Interesse gehandhabt.

Der Dogmatismus ist nicht minder der Entwicklung des kirchlichen Lebens und der Frömmigkeit selbst hinderlich geworden.
Borerst widersetzt er sich der Union und Berständigung unter den
verschiedenen Denominationen des Protestantismus, indem er wenn
folgerichtig sich selbst treu das Sonderlutherthum oder den Sondercalvinismus versicht. Er hat das Berechtigte in den melanchthonischen, arminianischen, spukretistischen, pietistischen, rationalistischen, unionistischen Bewegungen niemals anerkannt, durch seinen
Biderstand diese wie sich selbst in die bloße Parteistellung gedrängt, und so gleich dem Papste mit seinem non possumus
wider jede Entwicklung protestirend, welche der traditionellen Kirche

<sup>\*)</sup> Wie Baur fehr einleuchtend gezeigt hat in feinen theol. Jahrbuchern 1855, G. 180 f.

fich nicht unterwirft, als das hemmniß aller Entwicklung sich hingestellt. Dadurch ist er dem Pharisaismus, Scholasticismus und Zesuitismus ähnlich geworden, was auf schroffe Beise in Urnolds Kirchengeschichte nachgewiesen wird.

Endlich hat der Dogmatismus auch die Entwicklung der nicht theologischen Biffenschaft möglichst gebemmt, verdächtigt, mit dem Bann belegt oder verfummert. Bo die Naturwiffenschaft weitere Blide öffnet in Umfang, Daner, Bewegung des Universum, sucht er seine traditonellen Sagungen entgegen zu halten; auch die gefundesten Ginficten und Erfindungen, Bligableiter, Schuppoden, Affekurangen, ja das Chloroformiren bei schweren dirurgischen Operationen, wie früher die Angtomie von Leichen, erscheinen ibm als fündhafte Eingriffe in's Umt der ftrafenden oder plagenden Borfehung. Kurg ber Dogmatismus ift ein Corruptionszustand ber Rirche und ihrer Theologie geworden, will wiffen mas nicht gewußt werden tann, verwechselt Dieses vermeinte Biffen mit dem Blauben und balt das Auffichnehmen des dogmatischen Suftems für die Biedergeburt. Um fich zu halten, muß er gur Lift und Gewalt Buflucht nehmen, indem er theils der Seele felbst Gewalt anthut und fie in's Spftem fich einzwängen heißt bei Berluft der Seligfeit, theils ben Rirchenglauben auf rechtsgültige Sagungen jurudführt und bie Obrigfeit, oder bas Rirchenregiment oder bas Umt in der Rirche antreibt, diefen angeblichen Rochtsbeftand fo gu ichuten, wie man den bürgerlichen Rochtszustand haudhabt. Daß Die veinlichen Strafmittel nicht mehr angewendet werden, ift weniger einer driftlicher gewordenen Gefinnung der dogmatischen Rirche gu danken als der fortgeschrittenen Bildung bes Staates. Auch die Bulaffigfeit von Todesftrafen wird ber Dogmatismus immer verfechten und nicht einmal auf beren Beschränkung dringen; in Umerita weiß er auch die Stlaverei biblifch zu begrunden, immerhin mit gleichem Rechte, wie er anderswo in moderner Restauration die absolute Fürstengewalt zu begründen pflegt und wenig Interesse zeigt, das absolute Berfügen eines einzelnen Rriegsberrn über eine ganze wehrhafte Nation und hingegen das ebemalige Berfugen über

gepreßte oder angeworbene Söldlinge — als sehr verschiedene Dinge anzuerkennen.

- §. 10. An die Stelle der frühern Dogmatit ift die evangelisch protestantische Glaubenslehre getreten, und hat, in jener nur sehr bedingt und gebunden enthalten, sich von der dogmatischen Fessel frei gemacht als Darstellung des Glaubens der jeweiligen Entwidlungsstufe der evangelischen Kirche.
- Mit der Kähigkeit neue Dogmen zu erzeugen ift die Beriode der Dogmatit längst abgelaufen; nur Bewohnheit hat den Ramen und mit ihm die Salbheit der Sache über Bebühr fortbe-Die Bersuche, eine Dogmatik, welche ihrem Namen entsprache, ju restauriren, find Salbheiten und Fehlgeburten. Seit man die "biblifche Dogmatif" als einen innern Biderfpruch erfannt hat und nur von biblifcher Theologie wiffen will, feit die bisberige Dogmatif von Schleiermacher als ein einheitlofes Conglomerat der verschiedenartigsten Bestandtheile aus den verichiedenartigften Quellen geschöpft aufgezeigt worden ift, tann es nur zufällig fein, daß beffere Arbeiten fich den alten Ramen noch geben. 3mar wird man wie einer Symbolit, fo einer Dogmatif immerfort bedürfen, aber ale einer bloß historischen Wiffenschaft uicht mehr mit polemischem, sondern mit comparativem Charafter. 3ft die Entwidlung über die Symbole hinausgeschritten, obwol dieselbe immer dem dort bezeugten Befen des Protestantismus treu gu bleiben bat, und darum die Declarationen des Grund legenden Beitalters von hoher Bedentung bleiben: fo konnte man gunächst ben Berfuch machen, neue Symbole und Dogmen zu erzielen. Es mußte fich aber herausstellen, daß die symbolbildende Beit längst vorüber ift und die geschichtlichen Bedingungen zum Dogmenfestsegen gar nicht mehr vorhanden sind. Das Symbolbilden hat icon in feinen letten Broduften, der Confensusformel und dem noch ichroffer in Wittenberg auf die Bahn gebrachten lutherischen Seitenftud fich als etwas Bergangenes, nicht mehr Lebensfähiges erwiesen, indem die dogmatischen Satzungen fast nur noch durch

Lift und Gewalt zu Stande gebracht und eine Zeit lang zur Qual der Kirche selbst durchgezwungen werden konnten.\*) —

Reueste Symbole, von einzelnen Theologen oder Generalspnoden vorgeschlagen, haben feinen Unklang finden können, "man flickt den alten Mantel nicht mit einem roben Lappen, sonst wird der Rif nur größer, man gießt auch nicht jungen Bein in alte Schläuche, sonst geht jener sammt diesen zu Grunde." Auch das Biederheraufbeschwören eines alten Symbols, etwa der Augsburger - Confession, sei es der unveranderten sei es der veranderten, konnte sich nicht machen. Riemals wurde man sich einigen über ein Kormular von symbolischer Bedeutung, welchen Inhalt immer es hatte; denn icon diefer Form symbolischer Festjegung ift der Brotestantismus entwachsen. Die Meisten mußten einem folden Formular mit Nichtachtung der beffern Ueberzeugung fich unterwerfen bloß aus Grunden der außern Ordnung, wie nicht wenige tatholische Bischöfe fich bem neuen Dogma unterworfen haben; oder man murde fich eine Auslegung des Symbols erlauben, bei welcher jeder seine Meinung in demselben finden könnte; wie denn das ob formell noch fo feierliche Sichbekennen zu dem oder jenem Symbol durch gange Zeitalter eine leere Ceremonic gewesen ift, Die man im Intereffe des sittlichen Ernftes zu beseitigen hat und durch Befferes zu erfegen. \*\*)

2. Sowol die Glaubens, als die Sittenlehre enthält einen Stoff, der nicht durch äußerliche Autorität zur Satzung fizirt werben kann, mögen immerhin orthodoge Inristen den Irrthum verbreiten, daß die Kirche ohne bindende Lehrsatzungen nicht bestehen könne. Die Glaubens, und Sittenlehre ist die wissenschaftlich theoslogische Erkenntniß des Glaubens und der Sitte, wie solche dem

<sup>\*)</sup> Preußen, England und bas Corpus Evangel. des Deutschen Reiches haben bei ber Schweiz auf Wiederabschaffung ber Consensusjormel gedrungen und endlich obgesiegt.

<sup>\*\*)</sup> Das Zürcherische Gelübbe lautet: "bas Wort Gottes, b. h. Geset und Evangelium predigen nach den Grundsätzen der evangelisch (resormirten) Kirche gemäß den h. Schristen besonders des Neuen Testamentes", — bedarf es denn mehr?

bleibenden Befen des Protestantismus entsprechend in der gegebenen Zeit im frommen Bewußtsein ber Rirche fich geltend machen; eine Celbsterkenntniß der Rirche über das mas als Glaube und Sitte in ihr lebt. Darin ift der Zusammenhang mit der Bergangenheit und ihren symbolischen Declarationen von selbst mit entbalten. fo daß jeder auf dem Boden der Symbole fteht, dennoch aber im darauf ausgebauten Saufe wohnt und nicht im Runda-Die Begenwart muß als die Entwicklung der Bergangenbeit verftanden werden, der glaubenslehrige Sat als die frei gewordene Entwicklung des dogmatischen. Auch hat die Glaubens lebre immer die Aufunft mit angubabnen und porgubereiten. Dennoch ift die Glaubenslehre, fei fie immerbin der Ausdruck eines Beitaltere ober einer Entwidlungestufe, nicht mit Schleiermacher als historische Theologie oder innerliche Statistif zu behandeln. Bare eine fich entwickelnde Biffenschaft von einem geschichtlich fich entwickelnden Leben als folde eine nur historische, fo mußten aus gleichem Brunde auch Philosophie und Ethit historische Biffen-Schaften fein, ba fie felbst wie ihr Inhalt in jedem Lehrgebaude der Beschichte anbeimfallen. Die Aufgabe ift schwieriger geworben, weil nicht aus festen, theilweise in Archiven aufzusuchenden Satungen sondern aus dem Leben selbft der zu erkennende Stoff geschöpft werden muß; aber gerade weil ber Protestantismus mit feinen verschiedenen Bildungsperioden doch ein einheitlich fich entwidelndes Lebensgange ift von fich gleichbleibendem Charafter und Eigenthumlichkeit, gerade weil die firchliche Gegenwart aus der befannten Bergangenheit wird und begreiflich ift, fann die Aufgabe gelost merden wie alles meuschliche Arbeiten in Annaherung an die Bollfommenheit.

## Bweites Kapitel.

## Begriff und Ableitung der Glaubenslehre.

- §. 11. Die Glaubenslehre ift mit ber Sittenlehre bie fustematische Theologie ober bie wissenschaftliche Darstellung bes driftlichen Glaubens und Lebens ber evangelisch protestantischen Kirche auf ihrer gegenwärtigen Entwicklungsstuse.
- Die Aussonderung des Ethischen aus dem Glaubensftoff ift nicht abhängig von der Frage über das Recht des Dogmatismus in der evangelischen Rirche, vielmehr ift die gesonderte Darftellung der Glaubenslehre einerscits und der Sittenlehre anderseits icon im Zeitalter des Dogmatismus entstanden, welcher die fittlichen jo gut wie die Glaubensfate als traditionell gewordene Satung sowol bei einander, ale auch gesondert behandelt hat, freilich aber für Glaubenstehren weit mehr symbolische und traditionelle Satzungen zu verwenden fand als für die Sittenlehre. lettere bat das polemische Interesse nicht in gleichem Mage und weniger unmittelbar gereigt. Gleichwol geht die fonfessionelle Eigenthumlichkeit auch durch die Sittenlehre hindurch; oder mer zweifelt daran, daß dem Ratholicismus ein fehr anderer Begriff bes driftlich Sittlichen eigen ift als dem Protestantismus, ja daß selbst im Lutherthum der Begriff fich anders modificirt als bei den Reformirten?\*) Wie die Glaubens= und die Sittenlehre vom Dogmatismus bald als Ein Banges, bald in der Sonderung hat behandelt werden konnen: so wird auch die jegige dogmatische Blaubens, und Sittenlehre sowohl vereinigt als auch gesondert werden. Immer aber tommt bei der Berichmelzung beider die Sittenlehre leicht zu furg, fofern fie fast nur im Intereffe ber

<sup>\*)</sup> Die vor einigen Jahren in Tübingen gestellte Preisaufgabe betreffenb biesen Unterschied verdient alle Beachtung, mag sie auch für ihre nächste Absawedung zu schwer sein.

Glaubenslehre behandelt wird. Das scharf orthodoze Lehrspftem vollends war vorherrschend auf die Glaubensfragen hingerichtet, und drudte die Moral so lange, ale diese nicht selbstiftandig für fic angebaut murde. Die hervorbildung einer abgesonderten drift. lichen Moral, von den orthodoxen Centraldogmen gehemmt, ift in der lutherischen Rirche wesentlich nur von den oppositionellen Theologen durchgesett worden; es war die melanchthon'sche, bann die calixtische oder helmstädtische Schule, welche fich angelegentlich der Moral zuwandten. In der reformirten Rirche hingegen, welche von Anfang an die Glaubensrechtfertigung nicht so verstand, daß die fittliche Aufgabe zu lösen weniger nothwendig mare, find es zwar vorherrschend die ftrengern Calvinisten gewesen, welche der freilich dogmatisch aufgefaßten Moral sich gewidmet haben\*), wohl auch um ju zeigen, daß die Brädestination das menschliche Thun nicht ausichließe fondern fete; ein volleres, freieres Intereffe an der Doral entstand aber doch erft mit dem Burudtreten des Dogmatismus bei den Arminianern und allgemeiner im 18. Jahrhundert in der Rirche felbst bei Bietiften und Rationalisten, bis gur neuen Einseitigkeit, welche nur noch im Interesse der Moral von Glaubenslehren wiffen will, eine Berirrung, die ohne 3meifel davon berrührt, daß das verhaßte Sakungsmesen in der Glaubenslehre viel üpviger als in der Sittenlehre gewuchert hatte, und die Meinung fortdauerte, Dogma und Glaubenslehrsat fei einerlei, daber man weil von jenem, darum auch von diesem nichts mehr wiffen wollte. Damit jede diefer Biffenschaften auf eigenem Boden fich selbststäntig entwidle, und dann die volle Bechselwirfung beider eintrete, muß ihre gesonderte Behandlung fortgesett werden, mogen immerbin fürzere Ueberfichten des gangen driftlichen Lehrspftems, wie bas Spftem der driftlichen Lehre von Digich, daneben hergeben und beider Busammenhang bestimmter aufzeigen. Denn keineswegs ift die Sittenlehre nur abhängig von der Glaubenslehre, da das nttliche Interesse eine beziehungsweise Selbstständigkeit hat und

<sup>\*)</sup> Bergl. meine Uebersicht ber reformirten Ethiker in ben theol. Stublen und Rritiken, 1850.

auch im driftlichen Bewußtsein als ein unbedingtes, zwar durch die Glaubenswahrheit naher bestimmtes, Soll anerkannt werden muß. —

- Die Glaubenslehre nach Aussonderung der Sittenlehre tann eigentlich nur religiofen Glauben umfaffen, denn mas ethifder Glaube mare, wie ber Glaube an's Gemiffen, an die Berechtigung des sittlichen Coll, somit an die Strafwürdigkeit der Sunde, scheint in die Moral zu gehören; es ift aber dieser Blaube fo fehr im religiösen enthalten, das Bemiffen fo bestimmt als Gottes Willensausdruck betrachtet, daß die Glaubenslehre vom religiösen Glauben aus auch Diesen ethischen Glauben erreicht, gleich wie Schentel umgefehrt die driftliche Glaubenslehre vom Stand. punfte des Gemiffens aus hat darftellen fonnen und dadurch einen freien Standpunkt für die Glaubenslehre gewonnen bat, wie auch wir einen folden verlangen. Beldes aber die Begrenzung beider Biffenschaften fein mag, jedenfalls ift die evangelische Glaubenslehre die wissenschaftlich theologische Darftellung des Glaubens der evangelischen Rirche. Da diese ihren Glauben weder als formulirte Satung befitt, noch ihn zur bindenden Satung zu verarbeiten hat; da fie den Glauben ale Ueberzeugungegehalt, ale Bestimmtheit des Gelbstbewußtseins lebend befigt und gerade darum ibn auch in freier Lebendigkeit fich aussprechen läßt theils im Gottesdienst liturgisch und homiletisch, theils in der Unterweisung katechetisch, theils als Gottesdienst des Lebens im Thun und Benehmen, in der Literatur soweit fie die firchlich religiose ift, endlich in den Schulen der Theologie: fo fann die Glaubenslehre nichts anders wollen als die geordnete Erfenntnig Diefes Blaubens soweit er Lehre wird zur Biffenschaft erheben, gleichwie Die Sittenlehre das Sittliche der evangelischen Rirche, soweit es theoretisch gelehrt werden fann.
- §. 12. Die Glanbenslehre schöpft ihren Stoff aus bem von christlicher Ersahrung burchgebildeten frommen Selbstbewußtsein; benn zugegeben auch, daß die innerste Burzel des Glaubens eine Bestimmtheit des numittelbaren Selbstbewußtseins sei, kann

doch jeder nur sein eigenes unmittelbar kennen, dasjenige aller Andern aber, welche mit ihm die Kirche bilden, nur mittelst der Kenßerungen des Glandens. Das ganze Gebiet der evangelisch christlichen Ersahrung in der Kirche muß daher angefragt und benust werden, soweit immer es die fromme Bestimmtheit des Selbstbewußtseins erregt und ihm als Ansdruck dient.

1. Die Dogmatif entnahm ihren Stoff fehr verschiedenartigen Quellen, Der Bibel, freilich fie auslegend gemäß protestantischer Tradition, der Metaphysit und Logif, namentlich der aristotelifchen, freilich fie jum Dienste eben derfelben Tradition verwendend, den Symbolen und der orthodoxen Ueberlieferung, der Offenbarung und der Bernunft, ohne Diese verschiedenartigen Beftandtheile auf eine Einheit gurudguführen, es fei benn auf die Uebereinstimmung mit den außern Symbolen. Spater folgte ber rationaliftifche Eflefticismus, die frühere Orthodoxie zum Supernaturalismus bestimmend. Dann die von den neuern philosophis iden Schulen abhängigen Lehrgebaude, furz die verschiedenartigften dogmatischen Systeme neben einander. Schleiermacher ift hier Eroche machend, indem er diese dogmatische Mischung als folche aufzeigte und einen einheitlichen Buf der Glaubenslehre aus Einer Quelle als nothwendig erwies. Und zwar follte gemäß feinem Religionebegriff Das Gefühl als frommes in feiner evangelisch briftlichen Bestimmtheit ausschließlich die Quelle sein, aus welcher alle glaubenslehrigen Gage ale beffen Ausfagen abgeleitet merden mußten, fo jedoch, daß jede Ausfage bes frommen Gelbftbemußt. feins wenn nöthig an ber Bibel als driftlich und an den protefantischen Befenntnissen oder an andern icon als acht erkannten Aussagen als protestantisch zu bewähren sei. Unstreitig ein ungemeiner Fortschritt, beffen Ausführungsweise zwar berichtigt und entwickelt werden foll, hinter welchen man aber nicht, wie es Bielen begegnet ift, wieder gurndigeben darf. Die Religion als lebendige Frommigkeit ift allerdings eine Bestimmtheit des unmittelbaren Gelbstbewußtseins oder des 3ch; fie ift junachft nicht gegenftandliches Biffen um etwas, auch nicht um die Dogmen ober

Glaubenslehren; denn diefe tann man fennen, ohne fur fich felbft fromm zu sein, wie man umgekehrt fromm sein tann, ohne eine erhebliche genauere Renntniß des Lehrbegriffs. Die Frommigfeit ift auch nicht ein Thun oder Werk: denn fei dieses ein noch so frommes, das Frommsein liegt nicht im Wert, auch nicht im Thun als foldem fondern in ber fich darin erweisenden Gefinnung, und diese entsteht aus dem frommen Befühl. Aber das fromme Befühl selbst, wie es das driftlich evangelische geworden ift, hat sich nicht aus fich felbst erzeugt, es ift, wie Schleiermacher nicht überfieht, im firchlichen Gesammtleben und in beffen Entwicklungen erft fo geworden, wie es nun ift. Das fromme Befühl ift alfo gwar primitiv, aber nur ale Unlage mit febr unbeftimmten Erregungen, feine gange Bestimmtheit dankt es ber im driftlichen Gesammtleben es entwickelnden Einwirkung. Diefe felbst wirft aber nicht unmittelbar als Gefühl, fondern erft als ausgesprochen in circulirender Lehre. Borstellung, Anschauung und in der Sitte als Art und Beife des Borftellens, Sandelns und Lebens der Chriften. Christlich fromm wird jeder erft unter bem Ginfluß der Erfahrungen von Undern ber, teiner wird es nur aus fich felbft. Das driftliche Bemeinleben also ift der Ort, wo die driftlichen Erfahrungen allein ausreichend gewonnen werden fonnen. Der Glaube ruht baber auf driftlicher Erfahrung. Berade barum ift er auch niemals rein nur Gefühl, sondern immer auch Borstellung und Trieb, d. h. Richtung auf die Lehre und auf das Thun, zumal da das Gefühl felbft erft durch Lehre und Thun berer, die es auswirken, als driftliches in une hervorgebracht und bestimmt wird.

2. Sei es also wahr, daß das fromme Gefühl das ursprüngsliche und erste der subjektiven Frömmigkeit ist und sowol Lehre als Werk erst zu frommen macht, daß daher jeder Glaubenssatz wessentlich als Ausdruck des frommen Gefühls seinen Werth hat: dennoch ist das fromme Gefühl theils nicht isolirt, da es erst im Lehrs und Werkausdruck seine Verständigung findet, theils aber ist es selbst, so wie es beschaffen ist, nur geworden durch den Einssus der uns umgebenden religiösen Lehren und Sitten. Das christlich fromme Gefühl in jedem einzelnen, somit in allen Christen

ift durch Lehre und Beispiel in der Rirche gepflanzt und befestigt worden, daber kann es von diesen fich niemals ganglich ablofen, lebt vielmehr nur aus ihnen und spricht fich hinwieder in ihnen aus. Berade diese Natur und Beschaffenheit der Frommigkeit im 3ch wird durch das Wort religiofer Glaube bezeichnet. Richt das fromme Gefühl für fich allein betrachtet, sondern das Blauben ift die psychologische Auftandlichkeit, bei welcher erft vom Chriftfein oder driftlich Frommsein gesprochen werden fann; der Glaube aber fommt aus dem Boren und Gehen, furg aus der Erfahrung, fowol außerer ale innerer, wie befondere Beige in feiner philosophischen Dogmatit gezeigt hat. Der Glaube ift ein Buftimmen zu den Lebenserfahrungen Anderer, denn das Sichäußern der innern Erfahrungen Anderer wirft den Glauben in une nur, wenn es diefelben innern Erfahrungen in uns hervorruft. dings haben daber die Glaubenslehren ihre Bahrheit, nämlich eben diefes zu fein, darin zu erweisen, daß fie Ausfagen frommer Erfahrung find und diefe hinwieder hervorrufen. Die Ableitung der Glaubenslehre aus dem durch die driftliche Erfahrung bestimmten frommen Gefühl, aus den frommen Bestimmtheiten des 3ch ift die gegenüber dem Mischmasch der dogmatischen Gebäude durchaus berechtigte Forderung, Alles aus Giner Quelle abzuleiten, murde aber jur funftlichen Abstraction, wenn das isolirt vorgestellte Gefühl jur Lehrquelle gemacht wird. Der Berfuch, eine Glaubenslehre io aufzustellen, konnte daber nicht ausführbar fein, es fei denn daß viel Lehrstoff eingefügt murde, der teineswege nur aus dem frommen Gefühl entnommen ift. So wenig Kichte aus dem reinen 3d das Nichich konstruiren fann, ohne bewußt oder unbewußt das gegebene Richtich mitwirken zu laffen : ebenfo wenig kann aus dem frommen 3ch, d. h. aus den religiösen Bestimmtheiten und Erregungen des 3ch, die wir fromme Gefühle nennen, eine bestimmte, flare und vollständige Glaubenslehre abgeleitet werden, ohne daß bewußt oder unbewußt auch die objektiven Erfahrungen mit einverleibt murben. Dennoch ift die Ableitung aus ber driftlichen Lebenserfahrung des Gelbstbewußtseins eine gang andere als bie Ableitungsweise der frühern Dogmatit. Schleiermacher hat

übrigens teineswegs das isolirte fromme Gefühl des Einzelnen, sondern das der Gesammtheit, wie es im Einzelnen fich zusammenfaßt, als Quelle der Glaubenslehre benutt.

- §. 13. 3m Unterschied von der Dogmatit und Symbolit tann die Glaubenslehre ihren Stoff oder Inhalt nicht den Symbolen oder den firchlichen Lehrsatzungen als solchen entnehmen.
- Die Dogmatik als die Biffenschaft von den firchlichen Dogmen oder Lehrsatungen muß ihren Stoff nothwendig daber entnehmen, wo die Lehrsagungen zu finden find, somit aus der firchlichen Lehrtradition, soweit Diese eine formulirte und autorisirte geworden ift. Je beffer die Dogmatit fich felbft verfteht und ibrem Begriff treu bleibt, defto mehr wird fie fich der Symbolik gleichstellen und nur durch ftrenger miffenschaftliche Ausdrucksmeise und Bollständigfeit fich von diefer unterscheiden. Die Symbolik mird zwar ihr Sauptintereffe suchen in der vergleichenden Darftellung Des den Befenntnifformularen entnommenen Lehrbegriffs der verschiedenen Rirchen und Setten, aber gerade so wird die Dogmatif, je mehr fie ihrem Begriffe treu bleibt, ebenfalls erft als comparative Dogmatit dem miffenschaftlichen Intereffe recht genugen\*), wie fie ja ale blog tonfessionelle einer Sonderfirche bingestellt doch immer die freilich nur polemische Bergleichung aller andern Confessionen mehr oder weniger ausgeführt mit umfaßt bat. 3mar find besondere Ausführungen der Bolemit immer ba gemejen, aber boch immer nur so daß die Dogmatif vorausgesett murde, und ebenso Dogmatifen, welche Die Bolemit megließen, aber doch nur unter der Boraussetzung, daß die Bolemit daneben ausgeführt werde. Die vollständigen Berte umfaßten beides. 218 man aber anfing, fatt der einseitigen Polemit eine Grenif \*\*) ju versuchen,

<sup>\*)</sup> Die Dogmatif als geschichtliche mit comparativer Tenbeng ift baber in neuerer Zeit nicht selten bearbeitet worben, als resormirte von mir, seither von Beppe, als lutherische von Safe im Hutterus redivivus, von Schmib u. A.

<sup>\*\*)</sup> Am pralbus († 1664) schon schrieb eine Jrenik, und vor ihm unionistisch gesinnte Resormirte in Deutschland, wie Pareus. Die irenische Tensbenz wird aber ber wissenschaftlichen Bergleichung so wenig als die polemische zukommen.

war auch die polemische Dogmatif als gleich einseitig schon mit preisgegeben. Das richtige hat fich erft in der comparativen Symbolit und Dogmatit geltend gemacht. Wiewol lettere für einmal blog in einem Berfuch Schnedenburgere vorliegt und nur bie beiden protestantischen Confessionen umfaßt, hat doch dieser Aufang icon bas bedeutende miffenschaftliche Intereffe comparativer Dogmatif so in's Licht gestellt. Daß Die Symbolit als comparative nur noch eine Sulfedisciplin, ein Moment ber comparativen Dogmatit wird bleiben konnen. Die Sombolit, auf den konfessionellen Lehrbegriff beschranft, so weit derfelbe in Symbolen ausgesprochen murde, bedarf, je unvollständiger dieselben den Lehrbegriff tarbieten, der ausbauenden Ergänzung und muß fo zur Dogmatit merben, welche auf Grundlage ber Symbolit den gangen traditionellen oder orthodogen Lehrbau vergleichend ausführt. Dann erft befeitigt man das Unrecht, welches neuere fatholische Symbolifer wiber die Reformation begeben, wenn fie, wie Möhler ben Begriff der Symbolit fo einschränfend preffen, daß die Reformation nicht der von ihr vorgefundenen fatholischen Lehre gegenüber gewürdigt wird, sondern dem tridentinisch doch vielfach vorsichtig geläuterten nachreformatorischen Lehrbegriff ber nach Ausscheidung ber Protestanten fich wieder restaurirenden romischen Rirche. Es ift eine fünstliche Abstraftion, die katholische Rirche nur für das im Tridentinum symbolisch Ausgesprochene verantwortlich zu machen. alles Undere aber, mas ben Protestantismus gur Opposition gebrangt hat, zu ignoriren, als ob es nicht bagemesen und nicht firchlich gelebt hatte; ja fogar bei dem mas in den abgeleiteten Epmbolen, d. h. der professio fidei Tridentinae und im tridentinischen oder romischen Ratechismus fteht, fich nicht behaften gu laffen, da doch auf jene professio der Lehrstand verpflichtet wird, und ber Ratechismus ben Laien foll ausgelegt werben.

2. Die protestantische Dogmatik hat ihren grundlegenden Stoff aus den protestantischen Symbolen geschöpft, diesen dann weiter ausführend und ergänzend aus den vollständigen Ueberliesserungen der orthodogen Schule. Somit ist fie durchaus analog versahren wie die römisch katholische Dogmatik, nur daß der In-

balt ein anderer mar. 3mar hat man zu diesem eingeschlagenen Merfahren felten gang offen fich bekannt, und vielmehr behauptet. daß diese Dogmatik ihren Stoff aus der heiligen Schrift ber habe; allein theils mar Dieses eine Gelbstäuschung, denn hatte man wirtlich gethan, mas man zu thun meinte, so mare biblische Theologie. nicht Dogmatif berausgefommen; theils bat der orthodore Dogmatifer immer erffart, daß der Bibelftoff nur durch Bermittlung ber normirenden Symbole als der firchlich für richtig erfannte gu gewinnen sei. Orthodoxsein hieß vorausseten, daß die Symbole der eigenen Confession die wichtigern Sauptstude der Bibellebre gang getreu und richtig für immer gusammengestellt hatten. Der in Diesem Berfahren liegende innere Biderspruch mußte freilich einmal erkannt werden, haben doch alle protestantischen Symbole ausdrudlich oder als felbftverftandlich die Schriftautoritat immer für die bochfte erklart, nicht felten geradezu für ihre eigenen Sate Die Bedingung vorbehalten, daß dieselben weichen mußten, sobald aus der Schrift eine richtigere Lehre abgeleitet werden konnte. Damit fteht aber ein Schriftauslegen nach der Rorm des fpmbolischen Lehrbegriffe im Widerspruch, indem nun doch wieder die Rirche durch ihre Lehrsatungen als Auslegungstribunal feftsette, wie allein die Schrift verstanden werden durfe. Aus diesem Rurudfinten in dasjenige Berfahren der romifchen Rirche, gegen welches die gange Reformation protestirt bat, muß man wieder heraustommen, oder wieder fatholifch werden. Die Symbolit und Dogmatik zwar ale historische Biffenschaften haben ihren Stoff wirklich nur aus ben Lehrsatungen ber Rirche zu entnehmen, besto mehr aber wird die Glaubens, und Sittenlehre an eine gang anbere Ableitung ihrer Stoffe zu weisen fein.

3. Die Glaubenslehre wie die Sittenlehre kann nicht die Aufgabe haben, den in kirchlichen Lehrsatungen, welche überdieß einer ältern Zeit angehören, enthaltenen Stoff zu wissenschaftlicher Genauigkeit und Bollständigkeit zu verarbeiten. Nicht Lehrsatung, sondern Glaube und Sitte ist ihr Gegenstand, nicht der irgend einmal formulirt gewesene Lehrausdruck, welcher vielleicht nur noch in Archiven sich vollständiger aufspüren ließe. Der Glaube ift

nicht Satung, nicht Defret ober Ranon, nicht Dogma, fondern eine im Rusammenbang mit driftlicher Lebrüberlieferung und Erfahrung lebende, fich entwickelnde Gefinnung und Ueberzeugung, sowie auch die driftliche Sitte eine fich entwickelnde ift, und eine Darftellung ber ethischen Satungen früherer Zeiten nimmermehr als die Sittenlebre ber jetigen Rirche gelten konnte. Der evangelische Glaube wie die Sitte find zwar objektive Machte, aber in lebendigem Berlauf begriffen. Sie behalten einen beharrlichen Charafter, aber ne entwickeln fich in diesem, weil fle nur in der subjektiven Uneignung besteben. In der Sittenlehre ift es rein unmöglich, die altere Darftellung\*) jest noch ohne weiteres anzuerkennen; wie jollte denn diefes in der Glaubenslehre möglich fein? Das Bins. nehmen galt in der frubern driftlichen Moral als verboten, weil Unterftugung des Dürftigen mit Darleihen jum Geschäftsbetrieb verwechselt wurde, namentlich daß Bins vom Bins berechnet werde, galt als ichreiende Gunde; jest nehmen Rirchenguter ben üblichen Bins, und Bins auf Bins zu berechnen, ift bas Gp. flem der wohlthatigen Ersparniffaffen. Die Sittenlehre der erften Bemeinden mußte, noch vom alten, vorchriftlichen Dualismus afficirt, bei der zuversichtlichen Erwartung des naben Beltendes weit mehr auf Beltflucht als auf Beltverklärung hingerichtet fein, und von dieser ersten Bestimmtheit aus Jahrhunderte lang gur Ueberschätzung der Uscese führen; endlich aber bat das wesentliche Bringip der driftlichen Sittenlehre die dogmatische Trübung übermunden, da man das Brincip felbst auch von der ersten Bustandlichkeit seiner socialen Berwirklichung zu unterscheiden vermag. Auch die altefte geschichtliche Berwirklichung des Chriftenthums ift nicht unbedingte Norm für spätere Zeiten und darf nicht mit dem über jede Erscheinungezuftandlichkeit übergreifenden Princip felbft vereinerleit werden. Uehnliche Beranderungen find in der Glaubenslebre por fich gegangen. Daß die Lehrnorm in der Bibel "vorzüglich im Reuen Testamente" gegeben fei, wurde ale focinianisch

<sup>\*)</sup> Bergl. die Uebersicht ber resormirten Darstellungen ber Moral in den theolog. Studien und Kritiken 1850.

von der reformirten Rirche weit weg gewiesen; jest fleht es im Ordinationsgelübbe ber Burcheriichen Rirde. Dag Chriftus Befetgeber fei, das Gefet vollendet vorschreibe, galt als focinianische Barefie, er sei gar nicht Gesetzgeber, mar orthodore Lehre; jest wird man fagen, allerdings vollende Chriftus Die Befetgebung, nur fei diefes nicht feine hochfte Leiftung. Chedem predigte man die Dogmen, jest den im Glauben felbst liegenden Gehalt; eine Beranderung, die fich durchans fur alle theologischen Stand. punkte geltend macht, so daß selbst wer orthodox fein will, es nicht ist, weil auch er die Dogmen vermeidet, auf welche die Orthodoxie ein Sauptgewicht legt. Die Bredigt hat aufgehort, eine Dogmatische zu sein, die Liturgien konnen fich berfelben Beranderung nicht entziehen, dogmatische Ratechismen und Rirchenlieder find veraltet, der Beidelberger g. B. in feinen meiften Fragen fur die jetige Jugend unpaffend und unverftandlich. Die ftrengen Dogmen von der Gnadenwahl, von der Imputation der Gunde Adams und der Gerechtigkeit Christi, Die eigentlichen drei Bersonen der Bottheit, die beiden Naturen in Chriftis, das alte Inspirations. dogma leben gerade als dogmatische Sagungen nicht mehr in der Rirche, wo diese irgend der Freiheit fich erfreut. Nicht Unglaube, fondern Glaube und grundliche Schriftforschung haben diefe Beranderung berbeigeführt. Bo ein Rirchenregiment, den Glaubensbestand der Rirche als rechtsartig festgesetten auffassend, dogmatifirende oder fonft veraltete Agenden, Ratechismen und Lieder restauriren will, da widersett sich nicht der Unglaube, welcher bei folden Machenschaften nur gewinnen wurde, sondern die Gemeinde mit ihrem wirklich gehegten Glauben. Die Gemeinden werden ficherlich jedes zur Lift oder Gewalt Buflucht nehmende Rirchenregiment überwinden, da dergleichen Regiment dem Protestantismus felbst widerspricht und nur in Gelbstsucht murgeln tann.

§. 14. Im Unterschied von der biblischen Theologie tann die Glanbenslehre als tirchliche Biffenschaft sowie die Sittenslehre ihren Stoff auch nicht bloß der Bibel entnehmen, da fie der wiffenschaftliche Ansbruck des Glaubens der evangelischen

Kirche jetiger Entwidlungsstufe sein soll, und erst der verstaubene, ausgelegte, augeeignete Bibelgehalt Bestandtheil nuseres Glanbens wird.

1. Die Reformation ift zur Bestreitung bloger und vielfach verderbter Tradition auf die Bibel gurndgegangen, weil in ihr die por allen Diesen Berderbniffen aufgezeichneten, somit allein fichern Dofumente des ursprunglichen Christenthums gegeben seien. bat beim Eifer Dieses reformatorischen Strebens in vielen ihrer Erager dafür gehalten, daß fie einfach das biblische Christenthum wiederherstelle an die Stelle der überlieferten Dogmen. Reine Arage, es war und es bleibt der auf die Reformation gegrunde ten evangelischen Rirche durchaus wesentlich und nothwendig, das bibliiche Zeugniß unbedingt über jede durch bloße Ueberlieferung und Rirchenautoritat formulirte Lehrsatzung ju ftellen. Das Streben nach Schriftgemäßheit der Lehre konnte nur mit Breisgebung der evangelischen Rirche selbst preisgegeben werden; aus der Bibelautoritat begrundete fich gerade die Befreiung von der traditionellen Bewiffenstnechtschaft und bogmatischen Sagung. Go leicht es ift, bas Recht dieser Schriftautorität zu beweisen, so wenig vermag bingegen die Rirche unserer Beit ohne weiteres die Dogmen und Satungen, welche man betreffend die Schriftautorität aufgestellt bat, ju vertreten. Das ftrenge Inspirationsdogma bat, weil es als unhaltbar erfannt ift, seine Zeit dabin nebst vielen einschlagenden dogmatifchen Gagen über die Bollftandigfeit des biblifchen Lehrbegriffs, über die Deutlichkeit der Schrift, über den jedem Berseben der Abschreiber entnommenen Bibeltext, obwol das wesentliche Intereffe, welches in Diesen Dogmen gefichert werden follte, immerfort nicht nur vorhanden ift, sondern auch befriedigt merden fann. Auch diese Beranderung ift nichts weniger als ein ungläubiger Abfall, sondern eine Frucht richtigerer Erkenntnig Deffen mas die h. Schrift ift und leiftet. Ungläubig ift vielmehr bas Diftrauen, als tonne Gott die Rirche nur im Dogmatismus erhalten und muffe nach beffen Beseitigung fie untergeben laffen; ungläubig bas an der Entwicklung der Rirche verzweifelnde Boftuliren des baldigen Beltendes.

Bahrend das Reformationszeitalter felbft in feiner erften Arische die Bibelautorität viel freier auffaßte als eine spätere Zeit, machte es dennoch die Bibellehre weit aufrichtiger geltend, als Diefe spatere Beit es nicht vermocht bat; benn je formulirter bie Dogmen über die Schriftautorität geworden find, defto fagungs. mäßiger wurden auch die übrigen Dogmen, und die Schriftlehre tonnte nur noch fo anerkannt werden, wie fie Diefe Dogmen au bedienen geeignet ichien, ein innerer Biderfpruch, ber nothwendig ju Tage treten und weitere Entwicklungen anbahnen mußte. starrer die Dogmen über die Schriftautorität, desto meniger tommt Die Schrift zu ihrem Rechte. Statt Die Schrift fich felbst geltend machen zu laffen als das mas fie ift, schreibt der Dogmatismus ihr vor, mas fie gu fein habe, um feine Intereffen und Borurtheile zu bedienen. Ift fie ein das edle Metall reichlich in fich enthaltendes Erz, fo follte fie laut dogmatischer Borschrift nur das icon ausgeschiedene Gold sein. Dennoch fand ber Lutheraner in ihr nur seine Abendmahlslehre und Christologie, der Reformirte bingegen nur seine Lehrweise, und jede Rirchenpartei die ihrige. Statt die Bibel fich felbst bethätigen zu laffen, bat man fixirt, wie fie diefes zu thun habe, und weit über das Bedurfniß binque ihre Autorität gesteigert in den dogmatischen Sagungen über Die selbe. Siftorisch ift diese, im 17. Jahrhundert vollends fich überfturzende, Uebertreibung der thatjächlichen Bahrheit begreiflich. Die römischen, namentlich die jesuitischen Polemiter, einem ebenso ftarten Barteiintereffe dienend, erlaubten fich fo grelle Berabfegungen der Schrift, behaupteten fo eifrig deren Ludenhaftigkeit, Dunfelbeit, die Unguverläßigkeit des Textes, alles im Intereffe, Die Unentbehrlichkeit der Tradition zu erweisen, daß die Apologeten Des Brotestantismus der entgegengesetten Ginseitigkeit verfielen. wie dieselbe in der BerbalzInspiration, in den mit inspirirten Bokalzeichen des alttestamentlichen Textes, in dem munderbaren Sout des Textes wider alle und jede Corruption in den Sauden der Abschreiber oder Drucker, im Berneinen, daß biblifche Bucher auf veranlagende besondere Ilmftande bin geschrieben morben seien, dogmatisch und sogar symbolisch festgesetzt worden

ift.\*) Der Biderspruch dieser Uebertreibungen mit der thatsache lichen Bahrheit hat der Rirche felbst zum Bewußtsein tommen muffen, ob noch jo viele firchliche Burbetrager, für ihre Infallibilität beforgt, die sie doch nicht offen ansprechen durfen, sich wider die bessere Einsicht sträuben. Allerdings konnten die schroffften Dogmen fich bier auf Meußerungen der Reformatoren berufen, man überfab aber die vielen freien, geistigen Meußerungen derfelben Ranner, da doch namentlich Luther es an ftarten Ausspruden nicht fehlen ließ, die mit den dogmatischen Satzungen über die Bibel im offenbarften Biderspruch fteben. Entschieden hat er ben ungleichen Berth verschiedener Schriften des Ranon behauptet, in einige vollends fich gar nicht finden konnen. Im Ginzelnen nicht ohne Jrrthum, ist doch die Hauptsache, die unbefangene Bibelwurdigung, durch und durch gefund, daß nämlich die Bibel, obwol den Einzelnen erbauend, doch nicht ohne weiteres den Inhalt der Blaubenslehre darleihen könne, daß vielmehr eine Sichtung, Bergleichung, furz eine fritische Burdigung ihrer Bestand. theile nothig fei, die wir als gewiffenhafte Chriften uns nicht leichtfinnig ersparen durfen. Die Schrift leiftet uns nichts ohne unfere Mitwirfung, welche weit über das blog passive Aufnehmen hinausgeht. 3 mingli mar geneigt, jede religiös fittliche Babrbeit, auch wenn fie bei fogenannten Brofanscribenten fich finde, als Ausdruck des gottlichen Geiftes anzunehmen, obwol dieser in der h. Schrift die Rulle deffen gegeben habe, mas er anderswo nur gerftreut und ludenhaft verleihe. Luther meint chenfo, was Chriftum nicht treibe, fei nicht anzueignen, ob immerhin ein Apostel es geschrieben batte; was Christum treibe, sei anzunehmen, auch wenn ein Caiaphas es geschrieben hatte.

<sup>•)</sup> Wie die reformirte Consensusformel, so damals sämmtliche Orthodore auch in der lutherischen Kirche. Daß schon dei Einführung der Formel eine zeinig überlegene Opposition vorhanden war, und sogar der Redaktor der Formel, heideggger, ein von den Zeloten viel geplagter freierer Theologe geweien ift, habe ich im Artikel heidegger in herzogs Real : Encyclopädie exicat.

- Bie die alteste Rirche schon eine Analogia fidei jum Symbolum zusammenstellte und als Leitung beim Schriftgebrauch handhabte, so hat fich auch für die Reformation ähnliches geltend gemacht; nur fuchte man die jum rechten Bibelgebranch nothige Leitung nicht in bloß traditionellen Sagungen, sondern in der Schrift felbft, darum vornämlich in denjenigen Buchern, welche das Bichtiafte. Charafteriftische des Christenthums porzugsmeise enthat-Man bedarf eines Ranons im Ranon, der aber nur bei beftandig fortschreitender Ginsicht zu gewinnen ift. Die Bibel ift ja viel zu weitschichtig und mannigfaltig, als daß fie ohne weiteres Bahrend aber die romische Rirche den Ranon Ranon fein fonnte. des Ranons, d. h. die jum Schriftgebrauch nöthige Leitung der äußerlichen Rirchenhierarchie übergeben bat, überließ ber Brotestantismus das Kinden Diefer Leitung dem frei maltenden driftlichen Beifte im gläubigen Subjekt; nothwendiger Beife aber mußte fich das Reformationszeitalter über eine Lehrsnume verftandigen, bei deren Besit erft das Bibellesen im Einzelnen die richtigen Ergeb. niffe finden könne. Auch Calvin bat die gur Schriftauslegung gebrauchten alten Symbole nicht unbedingt hochgehalten; er redet von der Battologie der Ricenischen Bater, welche doch nichts anders gethan haben, als die Artifel des Apostolicums naber zu be-Rimmen; ja er weigerte fich einmal zu Laufanne formlich. Die ofumenischen Symbole zu unterschreiben, ale er der Trinitatelebre megen mar verdächtigt morden.
- 4. So mit innerer Kritif benutt, wird die h. Schrift Ranon aller überlicferten Lehre, nicht aber, was ein ganz anderer Begriff ist, ohne weiteres die Quelle des glaubenslehrigen Stoffes. Lehzteres kann die Bibel nicht unmittelbar sein, da es eine falsche abstrakte Borstellung ist, die Rirche sei eine leere Tasel, auf welche jeder Inhalt immer erst aus der Schrift genommen hingeschrieben würde. Den Lehrstoff nimmt die Glaubenslehre wie die Sittenslehre vielmehr aus dem Glaubens- und sittlichen Bewustsein der lebenden Kirche, wie dieses als die gesunde Entwicklung des biblisch bezeugten sich ausweisen kann; denn unsere Glaubenslehre muß einen durch alle seit der Urzeit des Christenthums gemachten Erseine der Geschieden Erseine der der Urzeit des Christenthums gemachten Erseine der

fahrungen mit bestimmten Glauben darstellen, namentlich bestimmt durch den Gegensatz zum römischen Ratholicismus, welcher zur Zeit der h. Schrift noch gar nicht vorhanden war. Daß die Schrift in den Glauben der evangelischen Rirche reichlich mit einzegangen ist, folglich in demselben sehr maßgebend sich darstellt, bedarf keines Erweises.

- §. 15. Die Glanbenslehre tann noch weniger ihren Stoff ans ber bloßen Bernnuft ableiten oder ans Illuminationen und Offenbarungen einzelner Glänbigen.
- 3m Reformationszeitalter ift die Schrift als einzig ficherer Ranon zwar zunächst dem fanonischen Unsehen der Tradition gegen. über geftellt worden, aber doch nicht ausschließlich nur dieser, sonbern febr bestimmt auch theils den Illuminationen der Schwarmer, theils dem Rationalismus der humanisten und Aufklarer, welche aus einer der driftlichen Erfahrung baaren oder nur oberflächlich von ihr berührten Bernunft Die religiofe Bahrheit ableiten wollten, wie die Schwärmer aus momentanen Erleuchtungen. Beides ift pornämlich theils von den schwärmerischen Anabaptisten, theils von den Socinianern\*) der Rirche zugemuthet worden, aber auch pater immer wieder vorgetommen, erfteres bei den Doftifern und mpftischen Bietisten, letteres bei den Rationalisten. Db historisch . begreiflich als Reaction von Intereffen, die in der Rirche nicht bfort befriedigend gewahrt worden find, muffen doch diese Richtungen ale einseitige gurudgewiesen werden, bis man durch allfeitig barmonifche Befriedigung aller begrundeten Intereffen der drift. lichen Frommigfeit dieselben unnöthig macht und innerlich überwin-Die schwärmerische Berufung auf momentane Inspiration und Erleuchtung oder auf das innere Bort, gewöhnlich verbunden mit Beringichatung ber b. Schrift als bes außern Bortes, ift eine Ueberreizung des Subjektivitätspringips der Reformation, darum

<sup>\*)</sup> Die Socinianer folgten zwar keinem irgend folgerichtigen Rationalismus, da fie viele supernaturale Elemente beibehielten, vertraten aber boch unter allen kirchlichen Benoffenschaften das rationalistische Streben am stärksten.

überall mit raditalen Ueberfturzungen verbunden. Den angeblichen oder mindestens zweifelhaften Inspirationen stellte man die Beugniffe des achten Offenbarungelebens in der b. Schrift gegenüber und forderte, daß die neuen Inspirationen durch Uebereinstimmung mit der Schrift fich als mahr, dann aber freilich auch als nicht mehr nöthige auszuweisen hatten, sofern nicht die neuen Propheten ihre Sendung wie die alten durch Zeichen und Bunder zu beglaubigen Den aufflärerischen humanisten, welche einer ber driftlichen Erfahrung noch ermangelnden und in fofern reinen ober blogen Bernunft die driftliche Bahrheit entnehmen wollten, bat Die Rirche ebenfalls die b. Schrift entgegengestellt mit ihren Zeugniffen, die aus einem von reicher religiöser Erfahrung durchdrungenen Beistesleben stammen. Das fanonische Ansehen ber Schrift hat daher die dreifache Richtung theils und wesentlich gegen jedes mit kanonisch sein wollende Unsehen der Tradition, theils gegen Die schwärmerischen Illuminationen, theils gegen den bloß humanistischen und nur zufällig am Christenthum Interesse nehmenden Rationalismus. Damit wurde jugleich verneint, daß die Glaubenslehre aus Diesen Quellen fich ableiten laffe.

2. In neuerer Zeit ift die ichwarmerische Richtung mehr aurudgetreten, denn was fich jest als Theosophie versucht und als Chiliasmus auf die Eschatologie wirft mit besonderer Liebhaberei für die Apokalppfe und für die Nahe des Beltendes, ift theils, wie bupfelb nachgewiesen, ans der schwachgläubigen Bergweiflung am gefunden Entwidlungegang der Rirche hervorgegangen, barum zum Separatismus hinneigend, theils ein Analoges zum Neuplatonismus; denn wie dieser einst durch idealistrend phantafti. iche Umgestaltung das unhaltbar gewordene Beidenthum noch retten wollte, so möchten nun die abgelebten Dogmen in ähnlicher Beise gerettet werden. - Biel bedeutender ift die rationalistische Richtung geworden trop vorlaut affeftirtem Gefchrei, daß fie bereits überflügelt fei, um fo bedeutender, je weniger die offizielle Rirche bem, mas ber Rationalismus mit Grund fordert, gerecht geworden ift. Einseitig und irrig ift im Rationalismus nicht bas Dringen auf vernünftiges Chriftenthum, da das feinige nicht allgu

vernünftig, fondern zu flach und wenig vernünftig ift; wohl aber liegt ein zwiefacher Fehler vor, daß nemlich die Religion wefentlich in's Denken und Borftellen gesetzt wird, mas freilich bem Supernaturalismus als Gegenpol nicht weniger muß vorgeworfen werden; sodann daß die Bernunft, schon ohne in driftlicher Lebenserfahrung durchgebildet ju fein, als Quelle ber driftlichen Bahrbeit gelten foll. Beidem gegenüber hat Schleiermacher feiner Glaubenslehre das Bort des Anselmus als Motto vorgesett: neque enim quaero intelligere ut credam, sed credo, ut intelligam. Nam qui non crediderit, non experietur, et qui expertus non fuerit, non intelliget, d. h. die Bernunft kann obne driftliche Erfahrung das Chriftenthum nicht aus fich erzeugen. — Berechtigt hingegen ist die vom nationalismus so entibieden geforberte Beseitigung alles deffen, was ein vernünftiges Denten, ob noch fo durchdrungen von driftlicher Erfahrung, als mabr nicht gelten laffen fann, fomit das Wider- und Unvernunfnge, welches nur aus grundlofen Borausfehungen ober mittelft ialicher Schluffe gleich wie allen geschichtlichen Religionen so auch der driftlichen fich beimischt, und einmal Geltung erobernd nur ibmer wieder ausgestoßen wird. Sobald aber die richtige Erkenntnik fich Bahn bricht, wird das Segen deffen mas ihm wiberwricht eine Corruption, ein Aberglaube oder ein selbstüchtiges Rachwert, eine Pflanzung nicht vom himmlischen Bater ber, welche den Charafter verderbt und die Sittlichkeit zur Carricatur macht. Die gange Entwicklung der Rirche ift ein Fortschreiten zu immer reinerem Glauben und ein beständiges Abstreifen abergläubiger Beimischungen. Daber ift nöthig an den Sat unserer alten Dr. thedoxie zu erinnern, und ihn freilich auch geltend zu machen: ecclesia semper resormari debet. Je treuer die Rirche diesem nachkommt, defto ficherer vermeidet fie ftogweise Reformationen und Revolutionen; je mehr fie aber jenen Grundfat vernachläßigt, befto unvermeidlicher fommen folche Erschütterungen; Die Reform ift das einzige Mittel gegen die Revolution, despotische Reactionen aber beschleunigen diese. Daß die wissenschaftlich erwiesene kopernilanische Beltanficht so wie jedes sichere Erfennen der Natur-

wiffenschaft auch fur die Rirche zu gelten habe, versteht fich eigentlich von felbst; wie muhfam aber dergleichen durchgefest wird, ift befannt, und nichts mare leichter als eine Scandalchronif Diefer Art zusammenzustellen.\*) Meinte doch felbst Melanchthon, erschrocken über des Ropernitus Schrift, wenn Der recht habe, jo sei es um die Bibel geschehen. Go lange die offizielle Rirche fich sträubt, Erkenntniffe als folche anzuerkennen, muß der Rationalismus fie erganzen und zu ihrer Pflicht treiben. driftliche Frommigkeit hängt ja gar nicht davon ab, ob die Sonne in Beziehung auf die Erde feststehe oder mandle. aber die Bernunft, hierin und in Aehnlichem ihr Recht fühlend, geneigt wird, auch die driftliche Bahrheit felbst aus sich abzuleiten, und mas fo fich nicht ergabe, für irrig zu erflaren: fo bat die Rirche dieses mit Grund für verfehrt erflart, weil die driftliche Bahrheit erft der Erfahrung fich aufschließt. Rur darf niemals, wie ichon 3 mingli fagt, unter biefem Bormand Unvernünftiges eingeschwärzt werden, wie jenes credo quia absurdum est, womit dogmatisch gläubige Thoren und Eiferer fich nicht felten beut zu Tage noch spreigen, indem fie aus einer Sunde ein Berdienst machend die fede Uebernahme vernunftwidriger Satungen als die wesentlichste Leistung driftlicher Frommigfeit ansehen.\*\*) Undere Religionen haben ja hierin diese Chriften weit übertroffen, indem fie des Bernunftwidrigen und Abergläubigen weit mehr auf fich nehmen, somit ihre Befenner zu weit größeren Berdiensten und opera supererogationis dieser Art veranlassen.

- §. 16. Die Glaubenslehre ber evangelischen Rirche faun ih= ren Stoff nur bem Glauben dieser Kirche selbst entnehmen, nm ihn wissenschaftlich darzustellen.
- 1. Aus der Idee der Glaubenstehre ergibt fich diefer Sat als felbstverständlich; wie aber dieselbe höher liegt als die alte

<sup>\*)</sup> Einiges diefer Art findet fich in meinen theologisch ethischen Buftanben der zweiten Salfte des 17. Jahrhunderts in der Zurcherischen Kirche. Zurich 1857.

<sup>\*\*)</sup> Die driftliche Glaubenslehre von Strauß hat das bogmatische Satzungswesen in seiner Unhaltbarkeit kritisch aufgelöst, die driftliche Religion ift nicht auflösbar.

Dogmatif, jo ift auch ihre Quelle schwerer zu benuten als die Quelle der Dogmatif. Der in der Rirche gegenwärtige, lebende Glaube läßt fich nicht so handgreiflich erkennen wie etwa die firchlichen Lehrsatzungen, zumal wenn man dem protestantischen Begriff von der Rirche treu bleibt. welchem die unsichtbare Gemeinschaft ber Blanbigen als der Rern gilt, um den fich noch viele Andere als bulje anlegen, daber niemals die fichtbare Versammlung irgend welcher Reprasentanten der Rirche als die mahre Rirche oder deren Repräsentation gelten darf, namentlich nicht das Rirchenregis ment.") Die protestantische Rirche ift ein unficher begrenztes, viel verzweigtes, nie ohne Mannigfaltigfeit erscheinendes; ebenso ift die gegenwärtige Entwidlungestufe Diefer Rirche nicht leicht abzugrengen und zu charafterifiren; immer find ja Biele auf früherer Stufe der Entwidlung gurudgeblieben, und Ginige wenigstens pflegen der Gegenwart vorauseilend ichon wieder eine höhere Stufe vorauszunehmen. Gerade barum aber, weil dieses immer fo ift, mar es auch fo zur Zeit der alten Dogmatif; nur hat man zu ignoiten gesucht, was doch thatsächlich vorhanden war, oder man hat diese nothwendige Thatsache für eine Gunde erklart und dem in der Rirche lebenden Glauben einen in die Archive gefallenen, darum angeblich rechtsgültigen vorgezogen, fo daß etwa ein Beiftlicher vegen Unglaubens oder Freglaubens verurtheilt wird, weil ein Oberfirchenrath in archivarischem Suchen irgend eine Satung auffindet, Die einst publicirt worden fei, somit ju Recht beftebe, obgleich über hundert Jahre Niemand von ihr Renntniß gehabt hat.

2. Der Glaube der evangelischen Kirche jesiger Entwicklungsftuse wird, man mag ihn wissenschaftlich auffassen und aussprechen wie es immer sei, unstreitig nicht von Allen in der Kirche als der wirklich in dieser lebende anerkannt werden. Dieß ist aber auch gar nicht nothwendig, wie das Unmögliche niemals eine nothwenbige Aufgabe sein kann. Auch auf frühern Stufen ist diese Un-

<sup>•)</sup> Ampraibus glaubte einen Ersahrungssat auszusprechen, als er ähnlich wie schon Bega sagte: In synodis quaerunt non veritatem sed victoriam, wobei er freilich die Dortrecht'sche meinte ausnehmen zu muffen.

möglichfeit dieselbe gemefen, nur durfte der Biderspruch gegen dogmatische Satzungen in langen Perioden gar nicht laut werden. Es tann absolut niemals geschehen, daß Alle, welche lebendige Glieder der Rirche find, geschweige denn die nur zufällig fich beigesellenden, in irgend einer Dogmatif oder Glaubenslehre als ausgeführtem Spftem gleichmäßig den getreuen Ausdruck ihres Glaubens anerkennen; nicht einmal Paulus und die Zwölfe hatten eine ausgeführte Blaubenslehre als ichlechthin allen gleich zusagenden Ausdruck ihres Glaubens anerkennen fonnen. Dan täufcht fich also nur, wenn man dergleichen fordert, sodann es von der orthodoren Dogmatik erreicht glaubt, und darum einer jetigen Blaubenslehre es zum Bormurf macht, daß fie foldes meder leiften fonne, noch wolle. Gie fann es ichon darum nicht wollen, weil sie leicht felbst wieder dogmatisch und bei einstimmiger Annahme in der Gegenwart sofort gur Feffel murde fur die Bu-Im Gottesbienfte fogar bat niemals der Glaube aller gleichzeitigen Brediger ein jo identischer fein fonnen, fo wenia als Die Auslegung eines und desselben Ratechismus. Dennoch besteht die Rirche und der Gottesdienst mohl geordnet als Ein Lebensganges, welches fich die einzelnen Glieder fortwährend affimilirt und hinwieder von ihnen bestimmt wird. Ift ja doch auch die einzelne gläubige Person, der einzelne Prediger oder Theologe fogar für fich felbst betrachtet niemals mit Allem im Reinen, oder auch nur einige Jahre lang driftlich gang ebenderselbe"), und ift es doch nur feltenen Beiftern gegeben, die volle Totalität aller ihrer Ueberzeugungen als folgerichtiges Suftem zu befigen. Bas schadet's denn, wenn die Aufgabe, den Kirchenglauben in's folgerichtig in fich harmonische Spftem zu erheben, nicht nur immer blog annabernd, fondern gleichzeitig von Berfchiedenen auch verschieden gelöst wird, da fie offenbar einander erganzen? Gerade

<sup>\*)</sup> Belche Wandlungen für und wider die Union 3. B. die Evangelische Kirchenzeitung durchgemacht hat, ift bekannt; ebenso wie viele jeht Orthodoriz rende vorher Rationalisten oder Burschenschäftler gewesen sind. Und doch wolsten sie jüngere Manner vom Kirchendienst ausschließen, welche nur dassenige sind, was sie selbst als junge Geistliche ebensalls waren.

dem Protestantismus ist diese volle Lebendigkeit wesentlich, das Erflicen derselben aber mittelst eines Einerlei von formulirten Lehrsatungen oder Dogmen immer eine Corruption.

- Gemeinsames ift darum doch da und eine unerläßliche Bedingung fur's Bestehen jeder Gemeinschaft, somit auch der firch. liden : aber mahrend gemeinsames Recht fehr genau formulirt fein will, hat gemeinsamer Glaube wie gemeinsame Sitte, ja sogar Sprace, eine gang andere Urt fich darzustellen und zu fichern, analog etwa wie die gemeinsame Baterlandsliebe, Nationalität, Kamilieneigenthumlichkeit, Die alle etwas mpftisches, incommensurables an fich haben, denen gar kein formulirter Ausdruck völlig gerecht wird. Bie ficher und dauerhaft ift die judische Frommigfeit gewesen, und hat doch niemals ein symbolisches Glaubensbefenntniß oder eine Dogmatif gehabt, es ware denn in der rabbinisch ausgearteten Beriode. Der driftliche Glaube ift freilich viel reicher, bringt eine viel lebendigere Dialeftif feiner Momente bervor und fann, je vielverzweigter die Lehre geworden, defto leichter irrig aufgefaßt werden; daraus folgt aber nur, daß er mehr Bedürfniß jum Befennen und Lehren bat, nicht aber, daß fagungsmaßig geschehen muffe, was nur wiffenschaftlich bei freier Ueberjeugung geleiftet werden fannn.
- §. 17. Im Glanbensbewußtsein der evangelischen Kirche als subjektivem Angeeignetsein eines objektiv sich Darbietenden ist der Einfluß der hl. Schrift sowie der kirchlichen Tradition mit enthalten, jedoch immer nur so, wie dieselben in den Glausben selbst eingegangen sind und im Glauben fortdauern.
- 1. Bibel und firchliche Vergangenheit, obwol sie nicht als iolche ichon ohne weiteres der Glaubenslehre ihren Stoff geben, find doch im darzustellenden Glaubensbewußtfein der evangelischen Kirche reichlich repräsentirt und muffen es sein, sowie auch der Ginfinß der Symbole, der Predigt, Ratechese und der Theologie, ja aller Bildungsfaktoren, welche bisher auf den Glauben der Kirche eingewirkt haben. Alle diese Faktoren können in die Glaubenslehre nicht als das was sie an sich find eingehen, wenn nicht

ein einheitsloses Gemisch heraustommen soll, sondern immer nur als das, was sie für unsern Glauben geworden sind oder in demselben gewirft haben. Erst als subjektiv angeeignet, als eingegansen in den Glauben und in ihm enthalten, werden sie Stoff der Glaubenslehre. Bon dem Bernunftinhalt gilt dasselbe. Der Prostestantismus ist nicht eine leere Subjektivität, sondern ein subjektiv angeeignetes Objektive, welches sich von den schon erfüllten Subjekten aus an zu erfüllende mittheilt auf dem Bege der aus Erfahrung werdenden Ueberzeugung, giebt aber niemals zu, daß das christliche Erfülltsein bloß einem Priesterstand zusomme, das Erfülltwerden aber den Laien.

Die h. Schrift mit ihrem Inhalt ift in der That niemals als folche Bestandtheil sei es nun der Dogmatit sei es der Glaubenslehre gemefen, sondern immer nur dasjenige Biblifche, welches und so wie es fich dem Glauben einverleibt hatte. Es blieb ja immer vom Urtheil der Glaubenden abhangig, welche Ausfagen ber Schrift zu berudfichtigen, welche Capitel hingegen zu übergeben seien, jenachdem der Inhalt Inhalt unseres Glaubens merden konnte oder nicht; ferner mas aus dem der Schrift Entnommenen als hauptsache hervorzuheben, mas hingegen unterzuordnen fei. In Diefem Urtheil macht fich das Glaubensbewußtsein der Rirche und ihrer Glieder geltend als das unerlägliche Mittel, den Schriftinhalt für uns anzueignen und Bestandtheil unseres Glaubens werden zu laffen. 3mar hat man fich diefe Bedingung der Schriftbenupung lange Beit nicht eingestanden und in naiver Gelbstauschung geglaubt, die Bibel selbst mache ohne unser Ruthun fich in uns geltend; sobald aber die richtige Einsicht über dieses Berbaltniß erwacht ift, muß man ihr folgen und sie anerkennen. protestantische Glaubensbewußtsein ift ja ber Bibel entschieden gugewendet und geöffnet, in unferm Glauben ift die Einwirfung der Bibel geradezu eine vorherrschende, grundsätzlich verlangte; dennoch tann nur mas aus der Bibel unferm Glauben affimilirt, was unfer Glaube geworden ift, Stoff der Glaubenslehre werden. Die protestantische Rirche ift überzeugt, der religios ethische Bibelgehalt werde fich immer reiner in ihren Glauben bineinwir-

- ten, so daß die Perfektibilität des Glaubens gerade dadurch bedingt fei.
- 3. Bang ähnlich verhält es fich mit der symbolischen und dogmatischen Tradition. 218 außer uns gesette Objektivität ift fie noch nicht der Inhalt unfere Glaubens, hat aber den größten Ginfing auf diefen genbt und ubt ibn immerfort aus. Die feierlichen Ranifeste und Declarationen bes Bahn brechenden Reformations. zeitalters haben für immer die Grundüberzeugungen des protestannichen Glaubens bestimmt, und unter dem Ginfluß der bisher überlieferten Glaubenslehre ift der Glaube der Gegenwart ju Stande gekommen. Aber auch der Inhalt der Symbole und der überlieferten Lehren kann nur fo, wie er in unfern Glauben einaegangen ift und als Bestimmtheit des religiofen Gelbstbewußtseins nd lebendig erweist, Bestandtheil des Glaubens sein und folglich in der Glaubenslehre als Stoff verarbeitet werden. Wir fteben mit unferm Glauben auf bem Boden der Symbole wie der feitberigen Lehrüberlieferung, moge ber Einzelne fich dieses eingestehen ober nicht, aber auf diefem Boden ift feither gebaut worden bis in die Gegenwart, und auf demfelben find auch Mengerungen gu finden, welche uns fremd geworden, nicht etwa bloß daß die Sturme und Gewitter vom Teufel gemacht wurden, wie ein Symbol fagt, sondern noch vieles Undere.
- 4. Richt anders endlich verhält es sich mit den Elementen der Auftlärung, Bildung und Philosophie, deren eine Menge mitwirtend geworden sind zur Umgestaltung unseres kirchlichen Glaubens, wie Lessing, Rant u. A. durch den Einfluß, welchen sie auf die Entwicklung auch der Kirche ansgeübt haben. Was sie außerhalb unsers Glaubens sind, kann nicht Stoff der Glaubenslehre sein, was sie aber in unserm Glauben sind oder gewirft haben, muß diese werden. Ebenso ist der Einfluß religiös auregender oder tweologisch fruchtbarer Persönlichkeiten, eines Augustinus, Luther, zwingli, Calvin, Melanchthon, Arndt, Spener, Schleiermacher, Baur u. A. mit im Kirchenglauben der Gegenwart enthalten; was sie abgesehen hievon gewesen sind und gewirft haben, läßt sich in der Glaubenslehre nicht darstellen.

- Dieje Einficht, daß nicht ein bloß objektiv gegebenes. welches als ein zugemuthetes Goll nur anstaltlich vorhanden mare und von einer regierenden Briefterschaft verwaltet dem Bolte auferlegt murde, fondern nur der subjektiv gewordene Glaube, das Objeftive also nie an und fur fich, fondern nur fo wie es subjettiv geworden ift, Stoff der Blaubenslehre fein tann, ift eine entscheibend wichtige für das Bufichfelbstommen des Protestantismus; benn fo lange man nur objeftive Sagungen als ein gar nicht berechtigtes Soll für die Bläubigen dogmatisch verarbeitet, oder Bibelfate, die nach Maggabe des Dogma ausgewählt und ausgelegt werben, mare der zugemuthete Blaube seiner Qualität nach nur wieder ber Römische, nämlich ein devotes Unnehmen und Kurmahrhalten auf firchliche Autorität bin. Gin folder Glaube hatte, je mechanischer man denfelben fich auflegt, um fo weniger Berth, fo daß er, erft wenn die Liebe ihn beseelend hinzufame, eine Rechtfertigung mirten könnte; d. h. das devote Auffichnehmen der Lehre auf Rirchenautorität bin ift mit der Rechtfertigung durch Glauben unvereinbar, er ift nur fides informis, an fich unbefeelt, todt, und mußte erst durch die Liebe beseelt werden, die fides charitate formata der Ratholifen. Daber darf unsere Glaubenslehre einer bloken Mikdeutung nicht dienstbar werden, fie darf nur das wirklich Geglaubte darftellen, in welch' subjektivem Glauben die objektiv überlieferte Lehre von felbst irgendwie enthalten, aber affimilirt ift, so weit der glaubenden Rirche gegeben ift, fie jeweilen lebendig fic anzueignen.
- §. 18. Diese Ableitungsweise des Lehrstoffes aus dem Glauben der evangelischen Kirche, wie sie ihn auf gegebener Entwicklungsstuse wirklich hegt, ist viel ächter protestantisch als die frühere Gewinnung des Stoffes der Dogmatik aus den Satzungen der Kirche saft nur vergangener Zeiten.
- 1. Scheinbar nähert sich eine so zu gewinnende Glaubenslehre mehr dem dogmatischen Berfahren der römisch katholischen als dem der ältern protestantischen Rirche, sofern nämlich die erstere zu einer Idealistrung ihres Traditionsbegriffes Ruflucht nehmen wurde.

Es scheint ja, mabrend die protestantische Dogmatit fabil werden mußte, indem fie nur die symbolischen Gage als vollendete Sinfellung der biblischen Bahrheitessumme verarbeiten durfe. Das Sombole und Dogmen erzeugende Zeitalter aber vorüber ift, tonne die romifch tatholische Dogmatit fich eines fleten Fortschreitens rühmen, weil dort das Symbols und Dogmens Erzengen immer noch fortgebe und weitern Stoff für die Dogmatik barbiete, wie i. B. das Dogma von dem unbefleckten Empfangensein der Maria ein gang neues ift und fofort einen bestimmenden Ginfluß auf die Dogmatif ausubt. Der Protestantismus ware für immer die Lebre des sechszehnten Jahrhunderts oder gar nur, wie die 3rvingianer wollen, die Rudfehr zum entwicklungslofen avostolischen Beitalter: Der römische Ratholicismus aber mare ein in organischer Entfaltung immer fort lebendes und fich entwickelndes Reich. Unftreitig je mehr die protestantische Lehre als Dogmatif sich diesem fabilen Charafter hingiebt, defto leichter fann der Ratholicismus feinen in fich felbft fo widerfpruchsvollen Gegner überwinden. Die protestantische Rirche wird immer schwach, wenn fie ihrem Beifte juwider romanifirt. Offenbar aber ift diese Darftellung nur eine ichlaue Riction katholischer Theologen, welche vor der augenscheinlichen Thatsache, daß vielmehr die protestantische Rirche dem Fortschritt, die römisch katholische aber der Stabilität huldigt, nicht bestehen tann. Die Loosungsworte "Schrift oder Tradition" haben nicht den Sinn von Stabilität oder Entwicklung, sondern das Schriftanseben foll gerade die Entwicklung aus ihren hierarchisch traditionell aufgekommenen Feffeln befreien. Jene katholisch romische ift überdies feine Entwidlung, fondern nur noch ein Aureihen neuer Sage an Die unverbefferlichen altern, ein ftetes Rahlreicherwerden der Dogmen, der Canones, wie der Beilgen und Reliquien, so daß in driftlichem Namen das Aufburden immer größerer Laften auf Die Schultern des Bolfes, wie Chriftus es am pharifaifchen Judenthum verworfen hat, wiedergekehrt ift. Ueberdieß ift das Forterzeugen von Dogmen doch nur ein Schein; feit der Tridentinischen Spnode ift ja weiter kein Dogma erzeugt worden als nur bas mittelalterliche von der unbefledten Empfängniß, über welche man erft nach Berfluß von fast zwei Jahrtausenden fichere Runde erlangt hat.

Die Ableitung der Glaubenslehren aus dem jest lebenben Bewußtsein der Rirche ftatt des Busammenftellens von Bibelftoff könnte auch in sofern eine Abweichung vom Urcharakter der Reformation zu sein scheinen, als ja die Reformation das ursprünglich Chriftliche, das in der Bibel Bezeugte an Die Stelle des aus der traditionellen Entwicklung Gewordenen und fernerhin Berdenden hat setzen wollen. Allerdings wird unser Berfahren von dem lange Beit eingeschlagenen Beg ber protestantischen Dogmatik hinweg lenten, diefer mar aber eben ein von Bielen ichon langft verlaffener theologischer Irrmeg; benn wer wirklich nur das Chriftenthum der Urzeit copiren oder restauriren wollte, hat das Unmögliche versucht und deshalb auch nicht geleistet mas er verspricht. Diese orthodoren Dogmatifer haben eben doch nur in freilich fehr gebundenem Bustande ihr Zeitalter ausgedrudt und gegeben mas fie als beffen Blauben vor fich zu haben meinten. Sie folgten einer protestantischen Tradition und verirrten jo in die katholische Methode.

Daber ift die Rudtehr zur mahrhaft protestantischen durch. aus nothwendig, wenn unfere Rirchr nicht ein der römischen schwächlich nachhinkender Nebenläufer werden soll, so daß nur der Inhalt der Dogmen theilweise controvers bleibe, das Befen der Frommigfeit aber gang daffelbe mare, nämlich Devotion und Untermurfigteit unter die überlieferten Dogmen und Satungen. Der Brotestantismus will aber einen wirklich geglaubten Glauben, freie, lebendige und thatfräftige Ueberzeugung, darum einen in freiem Affimilirungsprozeß fich entwidelnden. — Scheint endlich die Forberung, in der Glaubenslehre ben wirklich lebenden Glauben der Rirche darzustellen, auch in sofern zu katholistren, als die Rirche so fehr betont wird statt des einzelnen Glaubigen: fo ift auch Diefes fehr leicht als ein bloges Digverständniß zu beseitigen. Schleiermachere Bort, daß im Ratholicismus das Berhaltniß des einzelnen Gläubigen zur Rirche (oder zur Tradition) bober geftellt werde als zu Chriftus (oder zur Schrift), im Protestantismus aber umgefehrt, behalte immerhin feine Bedeutung; daß aber

das Berhältniß zu Christus das wichtigere sei, somit die unsichtbare, wirklich lebendige Kirche über der empirisch traditionellen äußern Kirche stehe, ist ja eben ein Glaube unserer Kirche, solgslich wird die Glaubenslehre gerade diesen Glauben geltend machen. Augenscheinlich hat das Berhältniß jedes Einzelnen zu Christus die Krast, das knechtische Berhältniß zur Kirche zu brechen; ja sozar die Lehre von der über heil oder Unheil entscheidenden Gnadenwahl war durchaus darauf hingerichtet, die Einzelnen in Gott zu binden, um sie von der Herrschift zuerchisch gespendeter oder versagter Gnadenmittel und Absolution oder Anathematistrung der Kirche zu besteien.

- §. 19. Je ansschließlicher die Glaubenslehre aus dem Glanben der Lirche jesiger Entwicklungsstuse ihren Stoff entnimmt, da sie nichts anderes als diesen Glauben darstellen soll: desto wichtiger wird es, die so gewonnenen Lehrsätze als die gesunde Entwicklung anfzuzeigen, d. h. ihren christlichen Charakter an den Schriftzengnissen und ihren evangelisch protestantischen an den Symbolen und der weitern Tradition unserer Kirche zu erweisen,
- 1. Die Glaubenslehre gibt zwar nicht unmittelbar biblischen oder symbolischen Stoff, dennoch bleiben Schrift und Symbole für dieselbe hochwichtig. Die Symbole der Reformation sind die anserkannten Urdokumente, in welchen diese ihr Wesen declarirt hat; auch in der Ueberlieserung, welche jenen symbolischen Inhalt weister verarbeitet, charafterisirt sich immer noch der Protestantismus, wenngleich nicht mehr so rein und frei von Misverständnissen. Die dagewesenen dogmatischen Tendenzen, Richtungen, Streitigkeisten werden auf unsere Glaubenslehre einwirken, da diese als entswickletre fähig sein muß, früher nicht gelöste Fragen zu erledigen. Auf diesem Boden ist der jezige Glaube der Kirche erwachsen, was die Glaubenslehre mit aufzuzeigen hat. Sobald daher ihre Lehrsitze nicht von selbst als Entwicklung des Protestantismus einleuchten, sind sie an dessen Urdokumenten als ächt protestantische zu

erweisen, und ebenso ale die gesunde Frucht der seitherigen firchlichen Entwicklung. Es verfteht fich, daß diefes nicht geschen fann durch's herausreißen einzelner Gate aus den Symbolen, sondern durch ein fritisch historisches Ermitteln der dort bezeugten Lehrtendenzen; denn nicht die buchstäbliche Uebereinstimmung mit symbolischen Gagen ift aufgegeben, sondern der Nachweis, daß unfere jekigen Blaubenslehren Die acht aus dem Befen des Brotestantismus hervorgegangene Entwicklung feien. Das Berhältniß jegiger Lehrfage ju den früheren und bisherigen muß in diefem Sinne mit dargeftellt werden; denn mag der einfache Gläubige Diesen Zusammenhang seines Glaubens mit dem der früheren Beiten nicht klar erkennen, so hat doch die wiffenschaftliche Glaubenslehre diefe Aufgabe zu löfen. Wendet man ein, wer bei Aufstellung der Lehrsäte schon darauf hingerichtet ift, dieselben nachber als aus dem altern Lehrbegriff gewordene aufzuweisen, der werde jenem Meltern icon auf die Bildung der Lehrfate Ginfluß gestatten: fo ift zu erwiedern, daß folches durchaus unschädlich geichehen moge, indem die den jegigen Glauben aussprechenden Gage nur um fo vorzüglicher find, je bestimmter die Abkunft berfelben aus dem ursprünglichen Befen und der weitern Entwicklung des Protestantismus mit ausgedruckt wird. Dieses bleibt bennoch gange lich verschieden vom ehemaligen Entnehmen dogmatischer Sätze unmittelbar aus den Symbolen oder aus seitheriger Tradition.

2. Ungleich wichtiger als die Symbole bleiben die biblischen Schriften selbst, die allein zuverlässigen Urdosumente des Christenthums in seinem grundlegenden Auftreten wie in seiner alttestamentlichen Borbereitung. Die Symbole ordnen was sie lehren der h. Schrift unter und erklären es für Wahrheit nur unter der Boraussehung ja Bedingung, daß es der Schrift gemäß sei. Die weitere Tradition in Kirche und Schule hat diesen Grundsatz immer anerkannt, obwol nicht immer befolgt; denn der Protestantismus will, gegenüber dem überall im Lause der Zeiten verunreinigten Christenthum der römischen Kirche, ein rein aus dem ursprünglichen Wesen des Christenthums selbst abgeleitetes herstellen. Die Glaubenslehre unseres Zeitalters theilt als protestantische diese

Grundfane und rechnet zu ihrer Aufgabe auch das, daß fie bei jedem von ihr aufgestellten Lehrsat, über deffen acht driftlichen Charafter ein 3meifel möglich mare, Die Bemahrung aus der beil. Schrift fouldig fei, jo überfluffig Diefe Bewährung da erscheinen wurde, wo ein folder Zweifel nicht möglich ift. Wendet man wieder ein, bei'm Aufstellen der Lehrsätze werde, wer die nachherige Bewährung derselben aus der h. Schrift in Aussicht nimmt, schon jum Boraus fich Diefer Aussicht gemäß aussprechen: so ift Die obige Antwort zu wiederholen, daß es nicht nur kein Nachtheil jondern ein Borgug mare, wenn die Lehrsate unseres Glaubens Me Singerichtetsein auf die Schriftlehre und Berftammen aus dem bort bezeugten Befen des Chriftenthums überall mit fund geben; denn diefes Bingerichtetsein liegt ja eben im protestantischen Glauben felbst. der in allen seinen Entwicklungsstadien unter lebenbigem Bertehr mit der b. Schrift geworden ift und ferner merden wird.

3. Dieje gange Bemährung der Lebrfage an den Symbolen und noch mehr an der h. Schrift ist aber eine andere geworden als die früher gehandhabte. Das Unführen einzelner, aus ihrem Zusammenhang geriffener Stellen, - wenn es nicht die allgemeis nen, für sich allein verständlichen Axiome find, welche zu citiren meift gar nicht nöthig wird, -- tann nicht genugen und leiftet nur icheinbar, mas es leiften will; daher ning fich eine Bemahrung an gangen Lehrtendengen der Schrift ausbilden, fo daß die einzelnen Spruche im Zusammenhang mit diesen Lehrtendengen gu wurdigen find, wie ungefähr Melanchthon die Lehrtendenzen der Briefe an die Romer und an die Galater als die Begrundung und Bewährung seiner Lehrentwicklung geltend gemacht hat. Dieies aber kann nur bei hiftorisch fritischem Studium der Schrift als der gesammelten Urdofumente der driftlichen Religion erreichbar fein; denn es handelt fich hier nicht um erbaulich praftische oder populare Schriftbenutung, fondern um miffenschaftlich theologisches Berftandniß. Man will endlich der Gelbstäuschung entgeben, bei welcher jede Rirche und Confession nur ihre schon festgesetzte Lehre in der Schrift wiederfindet, weil man diese nach Mungabe der Confession versteht und auslegt gemäß dem bekannten Wort von Werenfels: hie liber est, in quo sua quaerit dominate quisque, invenit et iterum dogmata quisque sua. Interent quisque betründer, bier den bestern Beg geöffnet und ein Wersahren begründet, hinter welchem die Glaubenslehre nicht mehr zuruch bleiben darf. Bas er in hinsicht auf Bibel- und Dombolbemährung, erweitert durch Berücksichtigung der dogmatischen Iradition, geleistet, das können wir voraussen, ohne es zu wiederholen.

- 4, 2(). Die Glanbenslehre ber evangelischen Kirche jetziger Entwicklungsstuse ist nach bem bargelegten Begriff nur annähernd zu erreichen, weil einerseits der lebende Glanbe in steter und mannigfaltiger Bewegung begriffen ift, anderseits die Entwicklungsstuse der Kirche nicht Allen auf gleiche Weise zum Bewußtslein gebracht werden kann.
- 1. Biel leichter läßt fich die Symbolik und Dogmatik als logifche Berarbeitung von Gegenftanden, welche ber Geschichte anheimgefallen find, ju Stande bringen, jumal diese Disciplinen nur dem außern Niederschlag des Glaubens nachgeben, um aus seinen Befandtheilen möglichst den vollständigen Lehrbegriff aufzubauen; Diefe Aufgabe tann nicht schwerer sein als die einer Statistif. bolische Dogmatik hat aber auch niemals auf die Dauer den wirklich in der Rirche lebenden Glauben darftellen fonnen, wenigftens nicht den der protestantischen Rirche. Meinte man dennoch durch Dogmatit Diese Aufgabe zu losen, so ftrafte sich die Gelbstauschung in empfindlichem Schaden für die Rirche. Es murbe badurch ein juriflischer Begriff der Rirche aufgebracht, dem Gottesreiche Christi febr fremdartig, und dieselbe in einen Rechtsorganismus verwandelt mit rechtsgültig feststehenden Lehrsatungen, fo daß jede neue Beneration angehalten blieb, fich der von früheren Generationen vollzogenen Lehrfigirung zu fügen oder in dieselbe fich hineinzunöthigen, ein offenbarer Bemiffenszwang. 3ft nun dennoch trop dieser Hemmung die Bewegung und Entwicklung in

der Kirche fortgeschritten, Bildung, Wissenschaft und Theologie nicht minder als die Frömmigkeit selbst immerdar vorgerückt, theilweise bis zum Widerspruch gegen früher fizirte Saynngen\*): so sordern juristische Kirchenmanner die Umkehr der Wissenschaft und suchen das Lebendige bei den Todten. Welche hei! losen Zustände, welche Corruption vieler Geistlicher und Theologen dadurch, daß staatliche und kirchenregimentliche Wacht solches unterstützt hat, beransbeschworen wurden, liegt zu Tage; es ist geradezu ein Versiahren, welches die stetige Entwicklung hemmend nothwendig zu bezantinischer Versumpfung oder im Abendlande viel eher zu revoslutionaren Erschütterungen hintreibt.

2. Die Glaubenslehre in ihrem wahren Begriff, Darstellung bes wirklich lebenden Glaubens, ist freilich schwerer zu Stande zu bringen, in absoluter Bollsommenheit so wenig als irgend etwas Anderes. Die Schwierigkeiten muffen erkannt sein, um überwunden zu werden.

Die erste Schwierigkeit liegt darin, daß der gegenwärtig in der Kirche lebende Glaube als etwas in Entwicklung Begriffenes nicht ohne gleichzeitige Mannigfaltigkeit sein kann, obwol was mannigfaltig erscheint ein Gemeinsames zur Grundlage hat. Daber muß die Glaubenslehre das Gemeinsame so aussprechen, daß die berechtigte Mannigfaltigkeit zugelassen bleibt; es werden ohnehin verschiedene Bearbeitungen einander ergänzen und jede nur beziehungsweise Anerkennung finden. Lutherische und reformirte Rodifikationen müssen neben einander in der Kirche zugelassen sein dem Maaße, als für die Unionsgesinnung der Unionsausdruck noch nicht gesunden ist. Orthodoxirende und reformirende Aussassungen müssen neben einander sein, solange und in dem Maaße als die Kirche selbst diesen Gegensat nicht innerlich auszuheben vermag; Gegensäte aber, die in der Kirche sind, stellen sich auch

<sup>\*)</sup> Wie sehr bas traditionelle Meinen, die "gute alte Zeit" sei eine frommere und fittlichere gewesen, auf bloger Unorientirtheit ruht, hat Tholuck man and benen gezeigt, welche es uns nicht glauben würden.

unter den Glaubenslehrern dar, sofern diese den der Gegenwart eignenden Glauben ungleich würdigen. 4

Die zweite Schwierigkeit liegt barin, bag ber in ber Rirche wirklich vorhandene Glaube jetiger Entwicklungsflufe dargestellt werden foll, diese aber nicht als so fest abgegrenztes gegeben ift, daß fie Allen auf gleiche Beise fich darftellen konnte. Entwick. lungestufen im firchlichen Glaubensbewußtsein giebt jedermann gu, jo lange dieselben aber noch Gegenwart find, entbehren fie der für Alle gleich fichtbaren Begrenzung und Bestimmtheit. Nie wird die gange protestantische Rirche gleichzeitig auf berfelben Entwicklungs. ftufe fteben, nicht einmal der deutsch redende Brotestantismus, um welchen es zunächst fich handelt. Indeg wurde die Schwierigkeit nur dann eine unübersteigliche, wenn man die offiziellen Rirchenregimente mit der lebenden Glaubensfirche verwechselte: oder wer fonnte ein medlenburgisches, hannoversches, preußisches, tal. jadfifches, bayerisches Rirchenregiment der Gegenwart mit einem babischen, herzogl. sächfischen, oldenburgischen und den meisten schweizerischen auf Einer Entwicklungestufe feben? Bon diesem Rirchenregiment ift aber auch die offizielle Theologie an den Universitäten und in den Confistorien möglichst abhängig gemacht worden. Die Theologie zu Erlangen, Roftod u. f. w. fteht mit berjenigen von Jena, Beidelberg u. a. ichwerlich auf gleicher Stufe ber Entwicklung, ohne Aweifel auch nicht die in Berlin und Göttingen jest herrichende mit berjenigen frühern, welche man an Jubelfesten boch wieder preisen bort. Biel leichter findet fich die durchschnitt. liche Entwicklungsftufe des jetigen Protestantismus da, mo er ungehemmter sich darftellen kann, somit in der freien Literatur, der theologischen wie der erbaulichen, im Bereinsleben und in den Bemeinden, soweit dieselben nicht gedrudt werden. Jedenfalls aber fann die Stufe der von der Rirche erreichten Entwicklung nicht an einem oder zwei Decennien fich erkennen laffen, fondern nur am Aufeinanderfolgen der Entwicklungsperioden im Großen, welche, so weit sie der Geschichte schon anheimgefallen find, deutlich vorliegen und die Gegenwart verstehen laffen in dem ihr mefentlich angewiesenen Charafter. Jedermann anerkennt, daß der Dogma-

nismus und Orthodoxismus des 17. Jahrhunderts für die Rirche klbft als eine nicht mehr genügende Stufe überschritten mar, indem die freie Subjektivitat, von fortgeschrittener Erkenntniß geleitet, überall die Rirche zu erregen anfing sowohl im Vietismus und Rationalismus als in den Gegnern Diefer Richtungen. fand dann eine weite Berbreitung schwankender Dischung von vietistischer Orthodoxie und rationalem Supernaturalismus. ans tiefen Bemutheerregungen ber deutsch europäischen Befreiungswit bervorgegangene Fortschritt concentrirte fich, nicht frei von romantifchen und zeitphilosophischen Ginfluffen, in der Schleiermacheriben Glaubenslehre.\*) 3hr Befen ift die für mahre Objektivität wieder offene, aber freie Subjektivität oder Die Objektivität, wie fie wirklich in dem frommen Subjekt leben und fich diesem als Bahrheit bezeugen fann. Bahrend die von philosophischen Schulen unmittelbar fich bestimmen laffende Theologie unter Rants, Bichte's, Jakobi's, Schellings, Begels Ginfluß zwar ansehnliche Theile der Theologen und Lehrer, doch immer nur für fürzere Berioden ergriffen bat, aber nur febr allgemeine Ginfluffe davon in das Leben der Rirche bleibend übergegangen find, steht unfere firdliche Beit jum angegebenen seither durch viele Erfahrungen bereicherten Besen des Schleiermacher'ichen Standpunktes um fo mehr, weil von dort keine bloke Theologenschule hervorgerufen wird iondern ein Sichselbstverstehen der Rirche. Bon dieser eingetretenen und zuzumuthenden Entwicklungestufe aus fassen wir den Glauben unserer evangelischen Rirche, mogen noch fo Biele eine gang andere Borftellung von der jegigen Beriode fich bilden und eine bloß außere Dogmatif den Gemeinden wieder aufnothigen wollen.

Richt Schleiermachers Person und dogmatische Ausarbeitung, sondern die von ihm aufgezeigte, dem Zeitalter obliegende, seither nur noch dringender aufgegebene Freiheit im Aneignen der überslieferten Dogmen ift das unsere kirchliche Entwicklungsfluse bezeich.

<sup>\*)</sup> Mit Reander hat man allgemein anerfannt, bag in Schleiermacher ane neue Beriobe gerabe ber glaubenslehrigen Entwidlung eingetreten fei.

nende und viel allgemeiner verbreitet, als man es Bort baben will. Diese Areibeit macht fich immer entichiedener geltend trok ber Schwanfungen von drei Decennien als Standpunkt der Union, die alle versuchten, von politischen Barteien und rechthaberischem Confessionalismus betriebenen Reactionen überwindet"), und ebenfo alle willfürliche Subjeftivität mit ihrem radifalen Berfuch, die objeftive Lebenstradition und fromme Erfahrung zu beseitigen, als ob gerade dem deutschen Bolle eine pietate oder religionslose Rultur zusagen und helfen konnte oder überhaupt möglich mare. Ein subjektiver Glaube, der am objektiven fich nahrt und bildet, das Objettive aber subjettivirt, nur als wirflich Beglaubtes jum Glauben rechnet, Unaffimilirbares aber abstreift oder als Problem für spatere Aneignung hinftellt, eine freie Stellung gur Objektivitat, jur Schrift, ju den Symbolen wie zu allem Andern, aber eine pietatevolle, die alles, mas jemals ehrlicher und aufrichtiger Ausdrud des Glaubens gemesen ift, so meit anerkennt, als es dieses immer noch sein oder werden fann. Unverfennbar bedarf und will unsere Zeit eine freie Entwicklung der Theologie wie der Frommigfeit, der Bemeinde wie der Rirche, ein felbständiges Bebiet für die Religion, eine Glaubenslehre, die den wirklich geglaubten und glaubbaren Glauben darftellt, ein bewußtes Sinausichreiten über Dogmatismus und Dogmatif mit den Machwerken, durch welche diese geschütt werden will.

- §. 21. Die Schwierigkeiten können nicht badurch umgansen werden, daß man von der Glaubenslehre die sich immer gleichbleibende Lehrdarstellung einer angeblich über der geschichtelich lebenden Kirche voranszusependen unveränderlichen, bloß anstaltlichen Kirche verlangen würde, was nothwendig zur Hellung der Hienung der Hienung ber Hienung der
- 1. Der dargelegte Begriff der Glaubenslehre wird denen nicht genügen, welche in der Rirche etwas fertig über aller geschichtlichen

<sup>&#</sup>x27;) Bovon namentlich ber Guftavabolf:Berein ein immer mehr anerfannter Beweis in.

Entwicklung liegendes sehen wollen mit wesentlich unveranderlich no selbst immerdar gleich bleibendem Lehrbegriff, der nicht erft burch bie gur Rirche fich haltenden Menschen fich ausbildet, fonbern als ein fertiges Soll fur diefelben gegeben mare und, - wie man offen beifugen follte, - nur durch eine fünftliche hierarchie gefount werden konnte. Die Rirche fei nicht das Produkt einer Gemeinschaft, sondern eine Anstalt, der Bestand ihres Lehrbegriffs ki nichts, worüber die Glieder der Rirche etwa gar durch Dajonitatsbeschluffe zu entscheiden hatten; denn die Mehrheit konne vom Clauben abgefallen, ja die geschichtlich erscheinende Rirche konne burch gange Zeitalter ungläubig fein, fo daß eine Glaubenslehre bes dargelegten Begriffes zeitweise geradezu eine Unglaubenslehre werden mußte. - Diese Unficht ift aber eine nicht durchführbare; denn theils liegt es im Begriff einer Unftalt, aus einer Gemeinichaft errichtet und erhalten zu werden, theils ift der vorausgefeste Lehrbegriff, welcher ale unveranderliche Bumuthung langft abgefchloffen fei, gerade nur von firchlichen, bischöflichen Majoris taten in Concilien und Conventen festgestellt worden, somit ein Broduft der geschichtlich erscheinenden Rirche; nur sollen bloß gewife Zeitalter, namentlich altere, das Recht gehabt haben, Dogmen zu bilden, nur die Berioden eines Athanafius, Augustinus, Anselmus und der Reformation, oder blog einzelne hierarchen oder das Umt waren mit der Lehrfestsetzung betraut, eine durchaus romisch tatholische Unficht, welche der protestantischen Rirche ganglich guwider ift und beren Berechtigung aufheben mußte; benn die protestantische Rirche ift überall gemäß ermachter Ueberzeugung entweder durch republikanische Dehrheit oder durch fürftliche Entichließung, somit durch die anerkannten Obern oder Repräsentanten der gerade lebenden Benerationen, außerlich eingeführt worden.

Reben der römisch katholisirenden Borstellung von der Kirche als Anstalt, und zwar als einer Art Schulanstalt, in welcher die Theologen und das Amt über die Gemeinden herrschen würden, weil eine unveränderlich zu überliefernde Lehre nothwendig der ihügenden hierarchie oder eines Surrogates derselben bedarf, — giebt es indeß noch eine andere Borstellung, nach welcher die

Rirche mit dem unveränderlich abgeschlossenn Lehrbegriff überall nicht durch Menschen in der Kirche aufgestellt sein soll, sondern eine ausschließlich göttliche Darbietung bliebe, die als Offenbarung von Christus und den Aposteln ausgesprochen schlechthin abgeschlossen geblieben sei, so daß seither allen Generationen nur der Glaube an diese abgeschlossene Offenbarung zugemuthet werde. Diese todte, weil jede Entwicklung verneinende Vorstellung ist eine separatistische, immer nur Sesten hervorrusende, weil jedes geschichtliche Continuum des sirchlichen Lebens, ohne welches zwar Sesten, nicht aber eine Kirche bestehen kann, geleugnet wird. Uebrigens ruht hier alles auf Selbstäuschung, indem man das was das eigene Subjest oder die Tradition aus dem biblischen Lehrgehalt macht, für die rein objektive Offenbarung hält und die Offenbarung als Lehrsumme auffaßt.

Ift diese Idee von der Rirche als über den fie bildenden Menschen liegende Unftalt eine Einseitigkeit, so kann ihr nicht die entgegengesette einfach ale Bahrheit gegenüber liegen; Die Rirche ift als äußerer Organismus allerdings auch eine Unftalt, die Benerationen durch frei sittliche Einwirkung erziehend und fich affimilirend, aber fie ift nicht dieses allein und dem Brotestantismus ift sie dieses nicht einmal überwiegend. Das Chriftenthum ift eine in Lehre und Sitte ausgedrudte, fich fortüberliefernde Religion. feineswege erft von den jeweiligen Besinnungen der die Rirche jest bildenden Menschen erzeugt; nur ift fie als objektive noch nicht unfer, fie fann aber Religion nur werden in Subjeften, melche bas Christenthum sich aneignen, ce in fich tragen und aussprechen. Immer ift das Chriftenthum für uns nur mas es in uns wird und wirft; immer find mir es, die da fagen, mas uns das Chriftenthum fei und leifte; mas es fouft noch mare, mußten wir nicht oder hatten nur eine gegenständliche Erkenntniß davon, in beiden Fällen mare es nicht unfer. Auch Unstalt ift die Sache des Christenthums nicht, bis fie in Subjetten lebt und so ober anders von ihnen geglaubt oder gelehrt wird für die noch nicht ergriffenen. Rirche ift jederzeit das Product zweier Kaktoren, theils der Uroffenbarung des Chriftenthums und feiner feitherigen Existeng twils der religiösen Bestimmtheit der die Kirche bildenden Glieder, in denen es lebt. Wie jenes in diesen lebt und als Lehre ausgesprochen werden kann, hat die Glaubenslehre zu zeigen.")

3. Giebt es freilich ungleiche Zeiten in ber Rirche, gabe es Beitalter bald durftiger Aneignung des Chriftenthums, bald eines iberwuchernden Aberglaubens: felbft dann konnte die Glaubenslehre nichts anderes darftellen als das in der Rirche dieses Zeitalters lebende Chriftenthum, und mare es ein noch fo übermuchertes oder veringertes. Denkt man fich ein gang rationaliftisches Zeitalter in ber Rirche, fo wird die Glaubenslehre Diefen Rationalismus als bas aus früheren Auffaffungen gewordene und nun lebende ausprecen, und Jedermann murde nur in einer folden Blaubenslebre feinen Glauben wirklich ausgesprochen finden, eine andere aber als fremdartig und untreu zurudweisen. Ebenso hat ein fleif icolaftifches noch fritiflojes Zeitalter feinen Glauben nur dem If die Rirche einseitig verderbt und gemaß ausgesprochen. frant, fo wird fie nur badurch geheilt, daß bas franthafte mit ausgesprochen wird; es ermacht dann die Erkenntnig, daß die briftliche Lehre gemäß ihrer ganzen bisberigen Entwicklung in der zeitweiligen Auffassung nicht bleiben könne und nur eine vorübergebende Buftandlichkeit habe. Jede Beit muß aber über ihren Blauben, wie sie ihn begt, sich Rechenschaft geben gerade im 3n= fammenhang mit der bisherigen Entwidlung, welche doch immer mit fich geltend macht. Lediglich ein verbietender 3mang konnte diefes hindern, mußte aber ftatt Beilung zu bringen das Uebel nur mehren und Beuchelei pflangen, das antidriftlichste Gegentheil aller Frommigfeit. Niemals fann aber ein momentaner Glaubens. mangel in der Rirche ein totaler sein, da fie, so lange fie die Rirche ift, immer das objektiv aus der Bergangenheit in die Begenwart sich anbietende Lehrganze sich zu assimiliren sucht, so daß es im wirklichen Glauben immer mit vertreten ift; ba ferner bie

<sup>\*)</sup> Die Kirche als Unstalt und als Gemeinschaft ist vortrefflich beleuchtet von Krause in der Protestantischen Kirchenzeitung 1854 S. 21, und von Lang Dogmatik S. 150 f.

Substang des Chriftenthums in wesentlichen Grundzugen immer irgendwie die Rirche belebt und in ihrem Glauben enthalten ift; benn daß die driftliche Bahrheit zu schwach ware, fich in der Rirche irgendwie zu verwirklichen, ift eine gerade von unfern Symbolen zurudgewiesene ungläubige Boraussetung. Bielmehr wird bas Befen sowol des Christenthums als auch des Protestantismus in der Rirche verftanden und geltend gemacht, und gerade wie dieses fich vollzogen habe, ift in der Glaubenslehre zur wiffenschaftlichen Erkenntniß zu erheben. Die Befahr, daß ein isolirter Moment glaubenslehrig dargestellt wurde, ift darum gar nicht vorhanden. Daß aber die richtigere Auffaffung des der jegigen Entwidlungsflufe in der evangelischen Rirche eignenden Glaubens auch etwa von einer Minderheit im lehrenden Bersonal vertreten werde gegenüber einer numerischen Mehrheit, werden wir nicht zu verneinen im Falle fein, fo lange die evangelische Rirche obwol in Minderheit dennoch das Chriftenthum reiner auffaßt als die romisch und griechisch fatholische Mehrheit. Es ift acht protestantisch, die Bahrheit nicht von Majoritäten sei es auf Spnoden sei es auf zufälligen Rirchentagen abhängig zu benten.

## Prittes Kapitel.

#### Die Methode der Glaubenslehre.

§. 22. In der sogenannten Localmethode kann die Darftellung des Glandens nicht Wissenschaft werden; die Localmethode ist gerade der Mangel organischer Gliederung des Lehrspstems als eines Ganzen, daher frühzeitig die Lehrstüde nach der synthetischen oder nach der analytischen Methode an einander gereiht wurden. 1. Lange Zeit hat man die Glaubenstehren in ungefähr an einander gereihten Lehrstüden zur Darstellung gebracht und dieses Bertheilen in sogenannte loci die Localmethode nennen wollen. Obgleich die Scholastiser schon allgemeinere Abtheilungen von kleinerer Zahl durch diese vielen Lehrstüde als ordnende Methode hindurch zogen, begnügte sich Melanchthon, seine Lehrzusammenstellung loci theologici zu nennen\*) im Grunde darum, weil in den Schristinhalt unter gewisse allgemeine Lehrstüde vertheilen wollte\*\*). Loci communes theologici wären demnach, wie heppe in seiner Dogmatis nachgewiesen hat, die theologischen Grundwahrheiten, von denen alle Lehren durchzogen und begründet werden, ohne daß jene selbst wieder einer weitern Begründung besürsen. Der protestantischen Kirche sind dieses nicht die traditionell ausgesommenen Kirchendogmen oder dogmatischen Lehrsummen,

<sup>\*)</sup> Wie febr bas Anlegen von loci ursprünglich nur eine Anordnung fein iollte für gelehrte Materialsammlung, fagt uns Bullinger in einer 1527 gu Cappel geschriebenen Schrift: "Erasmus rathe, für Benutung ausgebreiteter keture möglichst viele loci ober Titel zu rubriciren, unter welche man bie Ercerpte einsammeln könne. Orbnen moge man fie nach Beburfniß, etwa auch alpbabetisch, namentlich bie Untertitel." Dem Rathe folgend habe Bullinger versucht, Alles unter acht Obertitel unterzubringen: Welt, Beit, Mensch, Gett, Religion u. f. w. und unter biefe habe er mehr als 500 Untertitel entworfen: 3. B. unter Zeit: Jahr, Frühling u. f. w. - Ein besonderes Fachwert habe er für die Lection der heil. Schrift angelegt, welches ohne Obertitel bort 12 Columnen auf 6 Drudfeiten füllt und ungefähr ben Bang eines theologischen Lebrgebaubes befolgt. Dabin sammle er Ercerpte aus ben einzelnen Bibelbuchern, Commentaren, Profanscribenten. - Spater vertbeilte man diese Titel unter Obertitel, wie 3. B. in jener Druckschrift die loci theol. des jungern Hulbrich Zwingli abgebruckt find: 1. de verbo dei et scriptura; 2 de Deo; 3. de creatura; 4. de ecclesia; 5. de doctrina legis et evangelii; 6. de Sacramentis; 7. de consummatione.

Deweise ableiten lassen, batte bei den Alten Ariom bedeutet, aus welchem sich Beweise ableiten lassen, sedes. e quidus argumenta promuntur, Cicero Topic. C. 3; — Aristoteles locos (τόπους) quasi argumentorum notas tradidit. Wan unterschied loci communes und loci proprii, Gemeinpläte oder Bahrheiten, welche siberall anwendbar sind, und Spezialwahrheiten, die für bestimmte Einzelgebiete der Wissenschaft als Ariome gelten.

sondern die Haupte und Grundlehrstücke der heiligen Schrift. Melanchthon wollte daher die maßgebenden biblischen Grundwahrheiten als Hauptlehrstücke entwickeln gegenüber den Sentenzen der
Scholastiker, welche ihrerseits von den Kirchendogmen abhängig
waren, gegenüber also der kirchlich traditionellen Dogmatik. Da
er dieser nicht auch wieder eine Dogmatik, sondern nur die Schriftlehre entgegenstellen konnte, wie das resormatorische Zeitalter die
selbe zu verstehen und sich anzueignen vermochte, so entwickelte er
einsach die Hauptartikel der heil. Schrift als Schlüssel und Anweisung zum Verständniß der Schriftlehre überhaupt, und fand diesen
Schlüssel namentlich in dem Briese an die Römer. Eine Glaubenslehre war dieses noch nicht, eher eine Einleitung und Vorarbeit wenigstens in der ersten Ausgabe.

Spater erft entstand das Bedürfniß nach einem vollstanbigen Spftem der Lehrstücke und damit die Frage nach der De thode, ob die analytische oder die synthetische oder die historische dem theologischen Lehrspftem angemeffen sei. Unalptisch sei, wie schon Flacius erörtert, die Methode, welche vom Biel ausgebend die Mittel und Boraussetzungen aufzeigt; synthetisch die, welche umgekehrt von den Bringipien ausgehend zur Lehre von den Mitteln und endlich vom Biele fortschreitet, jene regressiv, Diefe progressiv. Andere zogen die historische Methode vor, da das driftliche Lehrspftem den geschichtlichen Verlauf von Thatsachen darzustellen habe, die Schöpfung, den Gundenfall, das Sundenelend, die Erlösung u. f. w. Bieder Andere fanden die synthes tische Methode zusammenfallend mit der historischen, weil die Geschichte eben mit Gott \*) beginne, seine Berte folgen laffe und in's Biel endige, eine Methode, die mit großer Scharfe nament lich von reformirten Dogmatikern befolgt worden ift. Auftommen des methodischen Lehrbegriffs verwandelten fich bie

<sup>\*)</sup> Man beachtete nicht, baß jede Geschichte Gottes nur Mythologie sein kann, Gott also geschichtlos zu benken ift. Und boch läßt sich für die Thätigekeiten Gottes nach Außen bas Wort Geschichte noch eher anwenden, als für die nach Innen gehende Trinitätsbewegung, welche man neuerdings als innergöttliche Geschichte hat betrachten wollen.

Schriftloci in Lehrfapitel des Spftems. Das Rachdenfen über die Rethode führte zur Erörterung des Begriffs der Theologie, weil dieier feftgestellt sein mußte, bevor man die aus ihm selbst fich ergebende oder doch ihm angemeffene Methode wurdigen konnte. Go meint Redermann Syst. theol. c. l. die Theologie sei nicht theoretisches fondern praktisches Erkennen, daber eigne ihr nicht die fonthetische sondern die analytische Methode, welche für den praktischen Amed die Mittel nachweist.\*) Berde begonnen mit Gott, fo fei Gott nicht wie in der Philosophie Objekt der Contemplation, sondern als Ziel, fruitio dei, gemeint. S. Alting loci comm. oratio inauguralis redet von ungahlbaren Methoden, entscheidet fich aber mit Urfinus fur die hiftorische als die dem Begriff der Theologie angehörige, indem man von Gott zu seinen Werken sortschreite, a priori ad posterius, somit synthetisch, während jeder locus für fich dann analytisch zu behandeln sei, eine Methode, bie Alfted ichon Romer 8. 29, 30 angegeben findet. Daß bie Theologie ein praftisches Erkennen sei, konnte freilich dem so viel Theoretisches lehrenden dogmatischen Zeitalter nicht einleuchten, baber doch die Boraussetzung herrschend blieb, fie fei ein theoretijd praktisches oder gemischtes, worüber in neuester Zeit die Disfussion wieder ist aufgenommen worden.\*\*)

§. 23. Im hristlichen Glaubensbewußtsein selbst begründet erscheint die Unterscheidung von rein und ausschließlich christlichen Lehren einerseits und von sowol im Christenthum als auch außer demselben vorkommenden Lehren anderseits articuli puri und mixti, welche zu der freilich abstratt gefaßten Eintheilung des Lehrspstems in geoffenbarte und natürlich vernünstige Lehren, theologia revelata et naturalis geführt hat.

<sup>\*)</sup> Spater gerade fo von Calirtus geltenb gemacht. Bergl. Gaf Gesichichte ber protestant. Dogmatif, I. S. 305.

<sup>\*\*) 3.</sup> B. in Biebermann's Freie Theologie, Tübingen 1844 G. 34 wird die Religion als praftisches Berhalten von der Philosophie unterschieden.

- 1. Das driftlide Bewußtsein enthält das fromme überhaupt in fich, wie der Apoftel eine natürliche Erkenntnig Gottes und feines Besets icon der nicht von biblischer Erziehung begunftigten Beidenwelt zuschreibt, obwol beklagend, daß diese Erkenntnig nicht sei rein erhalten und benutt worden. Immerhin liegt somit bas avostolische Reugnif vor, daß die driftliche Religion die Religion überhaupt zur Boranssetzung habe. Demgemäß ift 3mingli in feinen Lehrentwürfen von der Religion ausgegangen und zur driftlichen fortgeschritten; ähnlich Calvin vom deus creator jum deus redemtor, und Bullinger icon, wie Dlevignus, Urfinus u. A. unterscheiden ein soedus naturae vom soedus gratiae, d. b. eine natürliche Religion des lohnenden und ftrafenden Befetes von der Erlöfungsreligion des Chriftenthums. Auch Luther und Melanchthon fanden in der Unterscheidung des Befetes vom Evangelium den Schluffel jum richtigen Burdigen des Chris ftenthume.
- 2. Die Dogmatiker haben Diefes in zwiefacher Richtung meiter ausgebildet, theils in der später zu besprechenden Föderalmethode, theils in der scholaftisch orthodoxen Unterscheidung der articuli mixti und puri. Man nannte puri oder simplices die nur im driftlichen Offenbarungoleben ju erlangenden Bahrheiten, mixti aber die religiöfen Wahrheiten, welche auch ichon außerhalb bes driftlichen Offenbarungslebens erreichbar feien, somit eben fowol aus dem vernünftigen Denken als auch aus dem eigenthumlich driftlichen Bewuftfein abgeleitet werden konnen. Freilich suchte man diese allgemeinere religiose Elementarmahrheit weniger in den dagewesenen Religionen, als bei den Philosophen, welche ohne alle driftliche Erfahrung bennoch biefe Bahrheiten erfannt hatten. Richt 3mingli allein fest dergleichen Bahrheiten voraus, die übrigens gerade er nicht philosophisch sondern religiös als Wirfung des gotte lichen Beiftes in jenen Philosophen anfieht, sondern auch Calvin nennt die Erkenntnig Gottes als Schöpfers, Regierers, Befet gebers und Richters eine schon für die Vernunft erreichbare, obwol erft durch die Offenbarung, welcher wir die Erfenntniß Gob tes als erlösenden Retters verdanken, ficher bestätigte. Ebenso bat

die firchliche Lehre das Anerborensein der weligiösen Anlage als religio innata wider die Socinianer versochten.

Diese Unterscheidung einerseits des eigentlich schon fur die naturliche Bernunft Erkennbaren, welche zwar durch Gunde beirrt weniger leifte als ihr an und für sich zukame, anderseits des nur bei driftlicher Erfahrung Erfennbaren ift wieder als Theilungspringip des driftlichen Lehrspftems aufgetreten, nachdem philosophifche Berfuche, die natürliche Gotteberkenntnig darzustellen, wie fich folde schon bei den Scholastifern finden, bei den Theologen Eingang gefunden hatten. Cartefius, noch mehr Bolf brach. ten die in der Theologie viel altere Unterscheidung nun als formliche Methode in Aufnahme, im driftlichen Lehrspftem der geoffenbarten eine natürliche Theologie voranzustellen, obwol die Aulasjung der natürlichen auf Widerftand flogen mußte und eine Ginmischung der Philosophie in die Theologie zu sein schien. bleibt jedenfalls miklich, eine philosophische Gotteslehre als erften Theil Des driftlichen Lehrspftems binguftellen, oder doch eine naturliche Theologie als vorher auszuführende Bedingung für die driftliche Lehre zu fordern; denn weder kann die Philosophie fich als bloßer Borhof des theologischen Gebäudes behandeln laffen, noch kann das lettere alles, mas die Philosophie von Gott lehren mag, anerkennen und in fich zulaffen. Schon 1656 verordneten daber die Staaten von Solland, daß die Materien und Unteriudungen, welche der Theologie eigen find und uns einzig durch Die Offenbarung aus Gottes Bort befannt werden, als burchaus verschieden von denen, welche von Natur durch vernünftiges Denfen erforicht werden können und sollen, den Theologen allein überlaffen werden; womit zugleich gemeint mar, daß in die Theologie nicht Bhilosophie eingemengt werden durfe. Biele flagten wie R. Levdeder über die bedenkliche Einmischung philosophischer Rehren in die driftlichen Dinge; eine ftolze Lehre von angeborenen Ideen erhebe das Bermögen jum Guten (liberum arbitrium); da eine Bernunft, welche fähig mare, das Babre zu erkennen, auch bas Rechte zu thun vermöchte, und folche Bernunft fich gum Richter aufwerfe über die Schrift und Offenbarung. Dennoch hielt sich die Methode, wie bei Ban Til theologiae utriusque compendium tum naturalis tum revelatae, Lugd. Bat. 1704, und wurde vollends bei den Wolfianern gewöhnlich. Schon Beck in seiner Synopsis institutionum universac theologiae, Basil. 1766 meint, daß es eine natürliche Theologie gebe, sei nun erwiesen, sie hätte dem unversehrten Menschen genügt, die Corruption durch die Sünde mache aber eine theologia revelata nothwendig, und erst durch diese werde die natürliche Theologie vor Irrthum geschützt und recht befestigt.

4. Offenbar ift das Berhältniß diefer beiden Theologien gar nicht befriedigend bestimmt worden, um so weniger, weil man Theologie und Religion verwechselnd alles von vornherein als Lehre auffaßte. Das Nacheinander zweier fehr verschiedener Abschnitte mar nicht die Eintheilung Gines Lehrgangen. Tafchirner's Dogmatit findet fich der unvermittelte Dualismus rationaler und supernaturaler Lehren, wenngleich nicht als Saupteintheilung. Erft Schleiermacher faßt Das Berhältniß befrie-Digend, indem er auf die Religion als frommes Bewußtsein gurudgeht und in der driftlichen Diejenigen Gage, welche fie mit andern edlern Religionen gemein bat, von denen, die ihr eigenthumlich find, beziehungsweise unterscheidet. Dadurch ift die abstratte Unterscheidung der articuli mixti und puri fonfret vervollfomm-Das driftliche Lehrspftem behalt seine Einheit, indem alle Lehrfate aus dem driftlichen Glauben felbft abgeleitet werden; Diefer trägt aber wie das specifisch driftliche so das elementare, allgemeine Religiofe in fich, welches lettere auch in andern Religionen irgendwie fich findet und auch der Philosophie erkennbar fein mag. Zugleich ift damit die Berirrung des Rationalismus abgeschnitten, die Meinung ale ob nur die sogenannte rationale Theologie bleiben, das Eigenthümliche oder Bositive der driftlichen Religion aber nach und nach abgestreift werden solle. ift der Borzug des Chriftenthums gerade in denjenigen Lehren zu suchen, welche es vor andern Religionen voraus hat, nur find fie nicht als bogmatische Satzungen zu fixiren.

- §. 24. Die sogenaunte Föderalmethode hat den Borzug, mehr aus dem Begriff der Religion selbst hervorzugehen und, auf die vorhin betrachtete Methode zurückgeführt, dieselbe berichtigend und hinwieder durch sie berichtigt, zur wahren Methode zu leiten.
- Die Köderalmethode, auf uralten driftlichen Grundideen rubend, ift gleich beharrlich dagewesen wie jene Unterscheidung ber articuli mixti et puri, welche man jener gegenüber etwa bie ibolaftische Methode genannt hat. Bald erscheint die Föderalmethode als die durchgeführte Grundvertheilung des Lehrstoffes, bald als theilmeise geltend gemacht in den wichtigsten Lehrstücken, fast ur Rarritatur verzerrt bei Coccejus und feiner Schule, bort um io beliebter, weil sie zu allegorischen und topologischen Bergleichungen ober Spielereien als Erleichterung dienen kann. von dieser Migdeutung und Uebertreibung ift die Föderalmethode so werthvoll, daß man ohne ihre Berudfichtigung die gang zusagende ichwerlich finden wurde. Zum Grunde liegt die Unschauung der Religion als eines Bundes Gottes mit den Menschen. Das Chriftenthum habe als Erlösungs, oder Gnadenreligion, foedus gratiae, als Berbaltniß zu Bott dem Erlofer, eine Befeges= oder Berfreligion, foedus operum, als Berhältnig ju Gott bem Schöpfer, Regierer und Richter, zur Boraussetzung, und durch ftufenweises Freiwerden von der Bermischung mit der Gesetzeligion sei der Gnadenbund gur Bollendung gelangt, durch die oeconomia ante legem und sub lege zur oeconomia post legem oder evangelica sich durchbildend. Die ganze biblische, somit normale Religionsentwicklung soll in's Licht geftellt werden. Das Chriftenthum oder ber Gnadenbund, die Erlösungereligion, ift der Substanz nach von Anfang an das gewesen, sobald auf den Gundenfall bin Erbarmen und Rettung fundgegeben murde, ichon vor dem mosaischen Besetz als protevangelium, dann unter bem Befet, endlich von aller Befeteshulle frei werdend in Christus.\*) Bon dieser durch drei Deconomien

<sup>\*)</sup> So erklärt sich, daß Osterwald's Katechismus auch darum als heterodor verstagt wurde, weil er lehre, daß bas Christenthum erst vom (erschienenen) Briftus gestiftet sei.

fich verwirklichenden Glaubens : oder Erlöfungs . oder Gnaden-Religion sei ganglich verschieden die bloße Rechts- oder Gefetesober Berfreligion, welche man freilich nur fur die Reit vor dem Sundenfall dargeboten fein ließ, weil fie heilfraftig mare nur mo feine Gunde ift, verurtheilend aber jeden, der Gunde thut, und darum von Gott abrogirt durch die Darbietung des Gnadenbundes schon an den gefallenen Adam. Immer aber bleibt jene altere Religionsart boch gultig für jeden, der die höhere des Bnadenbundes in Chriftus nicht ergreift oder von ihr nicht ergriffen wird, ein rechtsartig begrundetes Naturverhaltniß zu Gott als bem Besetzgeber und Richter, foedus naturae oder operum mit Rechtfertigung durch geleisteten Geborsam, durch Berte. Die sonthetische Methode, als historische aufgefaßt, bat diese Köderalmethode begunftigt und fich oft und leicht mit derfelben verknüpft. jene einem icholaftisch theoretischen Religionsbegriff leicht Borfchub leistet, diese hingegen dem praktischen einer Gemeinschaft mit Gott angebort, welche freilich auch wieder in dogmatischem Beschmad ausgebeutet murde, mag im Borbeigeben bemerkt werden.

Bichtig erscheint bas Berhältniß bes Offenbarungsbegriffs ju der Unterscheidung dieser zwei Religionsarten oder Bundniffe. Im Allgemeinen konnte man fagen, auch die Gefetesreligion fei eine geoffenbarte, fofern laut der Bibel Gott dem noch fundlosen Abam einen Rechtsbund dargeboten habe, durch's Nichteffen vom verbotenen Baum das gludfelige Paradiefesleben zu behaupten, oder durch die Uebertretung des Gebotes dem Tode zu verfallen, wobei von Gnade oder Erbarmen feine Rede fei. In diese biblifche Vorstellung aufgefaßt, konnte die Rechtsreligion also auch schon eine geoffenbarte genannt werden und nicht minder die mosaische Gesetzeligion. Sobald man aber auf das Befen Diefer Religionsart felbft eingeht und fie als einen Rechtsvertrag erkennt, im Naturverhaltniß des Geschöpfes jum Schöpfer begrundet: "halte meine Bebote, so wirst du leben, übertrittst du, so wirst du verderben", so scheint ein Offenbarungsaft im engern Sinn zur Mittheilung dieser Religion des sittlichen Gewiffens nicht nothwendig, er hatte denn blog früher mittheilen wollen, mas später der Menfc

icon aus feinem eigenen fittlichen Bewußtsein entnehmen konnte.\*) haben anerkanntermaßen auch die Beiden eigentlich die Erkenntniß dieses Raturverhältnisses zu Gott, Rom. 2. 14, weil fie durch das Rusammenwirken der religiosen Anlage und des Gewiffens erzeugt wird: fo fällt der Offenbarungsbegriff hier meg, und wir feben als Inhalt des Gefegesbundes in nur anderer Modification dieselben elementaren Religionswahrheiten vor une, welche man bei der andern Methode als theologia naturalis zusammenfaßt. In der That ift der eigentliche Offenbarungsbegriff, das Enthüllen bes Beltrathiels oder ber Geheimniffe Gottes, immer wesentlich auf die Erlösung durch die Gnade bezogen worden, so daß die Lehre vom foedus gratiae in nur anderer Karbung denselben Inbalt giebt, welcher als theologia revelata zusammengefaßt wird, was Ban Til in seinem Compendium schon combinirt hat. Dbson dieses lange Zeit nicht klar erkannt worden ist, tragen wir nun das Bewuftsein in uns, geoffenbarte Religion und Gnadenoder Erlöfungs oder Glaubensreligion gehören zusammen, mabrend die Bert- oder Rechtsreligion nicht erft geoffenbart werden muffe, um erkennbar ju fein.\* \*) Dit anderen Borten, das fpegiffic driftliche als Erlöfungsbewußtsein ift nur aus oder bei briftlicher Lebenserfahrung erkennbar, das allgemein, elementar Religiofe aber auch ohne eigentlich driftliche Erfahrung, weil es mit dem Gewiffen ichon gefett ift und nicht erft einer gemuthlich tieferen Durchbildung bedarf, obwol es freilich auch erft durch biefe recht vollendet wird. Schleiermacher hat in ähnlicher Beife Lehren, in benen ber Gegenfag von Gunde und Gnade noch nicht bestimmt auftritt, unterschieden von Lehren, die durch diefen Begenfat bestimmt werden.

<sup>\*)</sup> Gaß Gesch, ber Protest. Dogmatit II. S. 320. Lessing hat freitid gerade biese Ibee von der Offenbarung zu halten versucht, bloß gwmnastisch obne Zweisel.

<sup>9)</sup> Baur's Ginwendungen gegen die Combinirung ber beiben Methoben balte ich burch biefe nachweisung für erledigt.

- §. 25. Eine, wenigstens versuchte trinitarische Methode ift mit den vorigen Methoden zu combiniren oder in dieselben anfzuheben, so nemlich daß ein erster, elementarer Theil der Glanzbenslehre ohne ausbrückliche Beziehung auf die Dreieinigkeit, der zweite, spezisisch christliche Theil aber in bestimmter Beziehung auf die Dreieinigkeit darzustellen wäre.\*)
- 1. Eine trinitarische Methode als Eintheilungsprinzip die Trinität benußend, ist von Melch. Leydeder befolgt worden und in neuerer Zeit von Theologen der Hegel'schen Schule, namentlich Marheineke; irgendwie hat aber die Trinität immer auf die Bertheilung der Lehrstücke großen Einfluß geübt. Muß ja doch die synthetische oder historische Methode selbst schon die ersten Lehrstücke an Gott als Bater, die mittleren an den Sohn und die letzten wenigstens größten Theils an den hl. Geist anknüpfen; und ist doch immer die Theologie als vorherrschende Patrologie, dann die Christologie, endlich die Pneumatologie von selbst die Umrahmung der Lehrstücke geworden gemäß der Taufformel, um welche das älteste Symbolum sich angelegt hat.
- 2. Wir können indeß nur die theologia revelata oder lieber das soedus gratiae, kurz die eigenthümlich christlichen Lehren wahrhaft in trinitarischer Oeconomie gestalten, nicht ebenso die theologia naturalis oder die Lehre vom soedus operum; denn die Idee der Trinität ist gerade so wie die eigentliche Ofsenbarung der göttlichen Geheimnisse, wie das soedus gratiae oder die erlösende Religion eine specifisch christliche, mag immerhin eine Ahnung davon auch außerhalb des Christenthums vorsommen und mag man die aus der Erlösung ofsenbar gewordene Dreieinigseit dann auch in die Schöpfungssehre zurücktragen. Der Bater als solcher will und beschließt von Ewigseit her die Erlösung ideal, der Sohn wirst dieselbe aus in der Zeit objektiv nnd der heilige Geist eignet sie den Gläubigen an subjektiv; so sautete doch immer die dogmatische Stossevertheilung. Nicht anders ist die Lehre

<sup>\*)</sup> M. reform. Dogmatif I. S. 20.

von soedus gratiae in entsprechenden Abschnitten behandelt worden, auch wo der Name Trinitätsmethode ganz sehlt. Daher sällt dieser mit den beiden erwähnten Methoden zusammen, indem zuerst von Gott noch abgesehen von seiner Dreieinigkeit, dann erst von Gott dem dreieinigen die Rede sein wird, jenes in der nastürlichen Theologie oder im Werkbund, dieses in der geoffenbarten oder im Gnadenbund.\*)

Aus allem Bisberigen ergiebt fich, daß fammtliche bebarrlich versuchte Methoden als bloß verschiedene Modificationen Einer Orundanschauung \*\*) in Eine aufzuheben find, welche allen ihr Recht werden lagt. Diese aufgegebene Methode mare bann bie ber gegenwärtig erreichten Entwicklungsftufe und wurde beutlich zeigen, wie fehr diefe nur als das Broduft der frühern Entwicklungestufen sich ergeben hat. Dabei ift aber an den Unterschied von Dogmatif und Glaubenslehre zu erinnern. Die Dogmatif lucht ein Anordnungsprinzip für die verschiedenen firchlich geworbenen Dogmen, welche als eine Bielheit gegeben find und ber Dogmatif nur die Anordnung dieser Bielheit zumuthen. Ordnung im Uneinanderreiben ber einzelnen Dogmen fann gunachft entweder die synthetische oder die analytische sein; daber sich beide icon bei den Scholastikern vor der Reformation finden. Die Glaubenslehre hingegen hat den in der Einheit des driftlich frommen Bewußtseins enthaltenen Inhalt als eine organische Einheit ju disponiren. Ohne Zweifel find die fpatern Methoden fammtlich schon auf eine aus der Dogmatit allmählig werdende Glaubenslehre hingerichtet, benn sowol das Unterscheiden der theologia naturalis von der revelata, als auch die Köderalmethode und die trinitarische find nicht mehr ein bloges Anordnungsprinzip für die Bielbeit der Dogmen oder loci, sondern schon ein Streben

<sup>\*)</sup> Ewesten Borlesungen über bie Dogmatit, II. S. 182 erinnert, bag bie Oreieinigkeit in ben speziellen, specifisch christlichen Theil ber Glaubenslehre zebore.

<sup>\*\*)</sup> Wie ich im nachwort ju meiner reformirten Glaubenslehre, Baur's teel. Jahrbucher 1848, ausführlicher zu zeigen suchte.

nach Gliederung des einheitlichen Lehrspftems, daher denn hier an verschiedene Orte vertheilt wird, was im Dogma an Einem Orte zusammengesaßt war. Namentlich die Föderalisten haben mit Bewußtsein das mehr äußerliche dogmatische Verfahren als ein scho-lastisches durch ein besseres, durch eine lebendigere Entfaltung des Gesammtinhaltes der Bibel ersehen wollen, was Coccejus in ausdrücklicher Polemis wider die scholastische Methode geltend macht.

- §. 26. Die der Glanbenslehre angehörige Methode hat den Glanbensinhalt selbst aus dem frommen Bewußtsein der ebangelischen Kirche als in ihre Momente sich aus einander legende Einheit darzustellen, so daß das allgemein Religiöse von dem eigenthümlich Christlichen unterschieden wird. Ein grundlegender Abschnitt wird beiden Theilen als ein erster Theil vorausgeschick, weil in unserem frommen Bewußtsein selbst anch die grundlegenden Aussagen über Religion, Christenthum und Protestantismus mit enthalten sind.
- 1. Die Bollkommenheit der Methode erweist fich darin, daß fie geeignet fei, jedes Lehrstud an der ihm gebuhrenden Stelle im Ausammenhang mit allen andern in der ihm gutommenden Bedeutung aufzuzeigen, damit es als Glied des organisch einheitlichen Lehrbegriffs theils von den andern Gliedern bestimmt theils diese Im protestantischen Lehrbegriff ift g. B. bestimmend erscheine. die Gnade und die Glaubensrechtfertigung eine beherrschende Lehre, von welcher andere Lehrstücke abhängig find; daher muß die methodische Eintheilung diesem Berhältniß entsprechend fie als entscheidend wichtig hervorheben, mas nicht der Fall mare, wenn die beherrschenden Lehrstücke bloß als einzelne in der Reihe anderer erscheinen, wie dieß bei der synthetischen oder analytischen Uneinanderreihung dogmatischer Lehrstücke geschehen fann. Bielmehr wird die Hauptvertheilung des Stoffes schon das Bestimmtsein durch jene beherrschenden Lehren als Prinzipien darstellen; nament-

lich haben diese beherrschenden Lehren den Uebergang in die Erlöfungsreligion als das entscheidende in's Licht zu setzen.

Zeigt fich die Bollommenheit der Methode auf diese Beise, io besteht doch ihr Besen nicht in ihren Birkungen. Die Bollfommenheit der Methode felbft ift vielmehr darin gegrundet, daß biefe die Selbstentfaltung des driftlichen Blaubensinhaltes fei, wie berfelbe im protestantischen Bewußtsein enthalten ift. Der Inhalt bes driftlichen Glaubens ift die driftliche Erlofung jum Einswerben mit Gott in der Rindschaft, somit der Gegensat von Gunde und Gnade, welcher alles driftliche Glaubensleben beftimmt. In biefem specifisch christlichen Glauben ift aber der allgemeine religible Elementarglaube mit enthalten und zwar als die Borausfetung, ohne welche das driftliche Erlöfungsbewußtsein gar nicht entfteben tonnte. In jenem elementaren religiöfen Glauben ift aber der Gegensatz von Gunde und Gnade noch nicht beftimmt erwacht, er kann nur aus dem Befet die Gunde, nicht auch die erlofende Bnade ableiten.\*) Schleiermacher bat baber Diefe beiden, im driftlichen Glauben gemeinschaftlich enthaltenen Seiten um Theilungsprincip erhoben, um so mehr mit Recht, da schon die Köderalmethode gerade ebenso dem specifisch driftlichen Gnadenbund mit seinen Deconomien ein foedus naturae oder operum, and die scholastische Methode der theologia revelata eine naturalis oder den articulis puris die mixti vorausschickte. Bei diesem Berfahren tann zwar als Uebelftand erscheinen, daß das Ganze aus zwei nach Umfang und Bedeutung ungemein verschiedenen haupttheilen bestehen foll; denn der erfte, nenne man ibn wie man wolle, ift auffallend furger und von geringerer Bedeutung in der Glaubenslehre als der zweite. Dieses Berhaltnig ift aber gerade das in der Natur des driftlichen Blaubens begrundete. Er befitt ja sein specifisch Eigenthümliches als entscheidende Sauptjache, hat aber jene allgemein religiösen Elemente als die bloß vorbe-

<sup>\*)</sup> Romang zwar hat auch letteres in ber "natürlichen Religionslehre" versucht; ohne Zweisel nur weil er die "geoffenbarte" nicht auch bearbeiten wollte, sonft mußte er es für diese lettere aufgespart haben.

reitende Boraussezung mit in sich ausgenommen. Der dens redemtor ist derselbe, welcher außerhalb der Erlösung doch auch als deus creator dürftiger erkannt wird. Der Gott des soedus gratiae ist derselbe, welcher vor und hinter diesem das natürliche soedus operum begründet und uns durch das letztere in ersteres führt.

- In der Dogmatit zeigte fich bei'm Bedürfniß, den Dogmen 2. eine wiffenschaftliche Besammtgrundlage auszumitteln, der Uebelftand, daß die wichtigsten Erörterungen als bloke prolegomena oder einleitende Borerörterungen außerhalb der Theile des Lehrgebaubes felbft blieben, mas in Schleiermachers Glaubenslehre foweit berichtigt erscheint, daß diese Borerörterungen nur als Lehnfage aus andern theologischen Disciplinen, Religionsphilosophie, Apolegetit und Ethit aufgeführt werden, immer aber in einer blogen Einleitung, welche das für die Glaubenslehre aus andern Disciplinen berbeizuziehende in Erinnerung bringt. Da aber bennoch in diefen Gagen feineswegs eine blog einleitende Berftandigung, sondern die Grundlage der Glaubenslehre selbst mit enthalten ift, so bleibt ber Uebelftand gang berfelbe; das für die Glaubenslehre Bichtigste, ihre Begrundung, bat feinen Ort in ihrem eigenen Umfang, das Rundament liegt außerhalb des Gebäudes. Religion fei, mas die driftliche, mas das protestantische Chriftenthum, läßt fich freilich auch außerhalb der Glaubenslehre untersuchen, aber irgendwie ift es doch felbst auch Inhalt und Aussage Des Glaubens und somit auch in Der Glaubenslehre felbft miffenschaftlich geläutert auszusprechen. Bas dem driftlichen Bewuftfein die Religion sei, was die driftliche und was die evangelische mit ihren darafteriftischen Rennzeichen, darüber ift zwar bin und wie der die Rede gewesen bald an diesem, bald an jenem Orte ber Dogmatit felbft; da aber eine in fich zusammenhangende Grundlegung Bedürfniß ift und zerftreute Erörterungen nicht genügen, so scheint mit diesen Lebrstücken in der Glaubenslehre felbst ein besonderer Theil fich beschäftigen zu follen.
- 3. Eine grundlegende Arbeit ift aber für die Glaubenslehre bes dargelegten Begriffes um fo nothiger, je fluffiger ber lebende

Glaube gegeben ift. Rur wenn er vor aller Unterscheidung einklner Lebren fich genque Rechenschaft gibt, mas ihm Religion. was driftliche und was evangelische sei, worin das Wesentliche fich fennzeichne, wird man im Ableiten der einzelnen Glaubensausfagen gefichert verfahren. In Diesem Bewußtsein ohne 3weifel hat gerade Schleiermacher, der zuerft eine Glaubenslehre fatt der bisberigen Dogmatif geben wollte, diese orientirenden Boruntersuchungen angestellt und das Besen vorerst der Religion als Frommigteit, Dann insbesondere das Befen des Chriftenthums mit Bezeichnung der Barefien untersucht, fo daß das achte Chriftenthum bleibe, wo die Erlösungsfähigfeit und Bedürftigfeit sowol als auch Chrifti Bleichheit und Ungleichheit mit den zu Erlösenden anerkannt wird, wo man also weder in die manichaische noch in die velagianische, weder in die boketische noch in die ebionitische Barefie abirrt. Eine ebenfo einlägliche Untersuchung der Eigenthumlichkeit des Brotestantismus wird aber nicht beigefügt, obwol es an gelegentlichen Charafterifirungen besfelben nicht fehlt. Damals entbebrlicher ift die genauere Erklarung des Protestantismus feither jum Bedürfniß geworden, seit wir fo Biele abnlich den Busepiten die protestantischen Bringipien fast verleugnen und zum Ratholicismus hinschwanken sehen, mabrend Andere nur die Negationen des Brotestantismus im Auge behalten. Will aber die Grundlegung nicht bloge Ginleitung und außerhalb der Glaubenslehre angeftellte Untersuchung bleiben, auch nicht bloge Busammenftellung ron Lehnsätzen aus andern Gebieten der Theologie, obwol allerbings dort abnliche Untersuchungen auch vorkommen: so muß ein besonderer Theil der Glaubenslehre selbst als der grundlegende vorgusaeschickt werden, in welchem das driftliche Glaubensbewuftfein noch abgesehen von der Unterscheidung der in ihm liegenden verschiedenen Momente über fich felbst Rechenschaft ablegt, daber Renere es den apologetischen Theil der Glaubenslehre genannt baben.

So entsteht uns eine zur Zeit wenigstens nothwendige Dreistheilung: 1) die Grundlegung oder das driftliche Glaubensbeswußtsein in der evangelischen Rirche überhaupt, der apologetische

oder besser der grundlegende Theil; 2) die in unserem frommen Bewußtsein enthaltenen Momente, welche den specifisch eigenthumslichen Charafter des Christenthums noch nicht enthalten, der elementare Theil; 3) die specifisch christliche Seite, der specifisch christliche Theil. Daß die beiden ersten Theile viel kürzer ausfallen mussen als der dritte, liegt, wie schon gezeigt, in der Natur der Sache, da die lehrhaste Aussührung der specifisch christlichen Aussagen immer das Allernothwendigste sein muß.

# Erfter Saupttheil.

# Die Grundlagen des evangelisch driftlichen Glaubens.

- §. 27. Als Grundlagen des driftlichen Glaubensbewußts seins der evangelischen Kirche, oder als Grundvoraussesungen, ohne welche ein solches Glaubensbewußtsein gar nicht gegeben sein könnte, machen sich geltend die Religion, sodann die driftsliche, endlich die evangelisch driftliche Bestimmtheit derselben uach ihrem unveränßerlichen Wesen.
- 1. Bas die Prolegomena der Dogmatik oder andere theologische Bissenschaften untersucht haben, das muß in anderer Beise die Grundlegung der Glaubenslehre bilden, sofern nämlich unser frommes Bewußtsein selbst es in sich schließt. Diese Untersuchungen vslegten den Begriff der Religion und Offenbarung, das charafteristische Besen der christlichen und bisweilen anch die Princivien des Protestantismus zu umfassen; die andere Beise, welche sur Behandlung derselben Gegenstände innerhalb der Glaubensslehre selbst einzuschlagen ist, wird darin bestehen, daß dieselben nicht als der Glaubensslehre äußerliche, sondern als ihr selbst angehörige austreten, als im Glaubensbewußtsein postulirt und entsbalten. Immer aber wird dieser Theil weit mehr die erörternde Form erheischen als die beiden andern Theile, welche einsacher als Aussagen des christlichen Bewußtseins sich ausbauen, d. h. mit

weniger Polemik oder Berückschigung gegnerischer und abweichender Meinungen. Daher neigt dieser erste Theil mehr als die andern zur Apologetik hin und konnte als apologetischer bezeichnet werden.

2. Die Religion nach ihrem allgemeinen Befen ift dem driftlichen Blaubensbemuftsein nichts bloß Meußerliches, fie ift in bemielben enthalten, wie das Allgemeine im Besondern, das Abstracte im Concreten: unfer Glaubensbewußtsein ift felbit ein religiofes. denn das allgemeine Befen der Religion ift in feiner Reinheit und Bollkommenheit in der driftlichen Religion, ja in dieser allein mahrhaft zur Erscheinung gefommen. Darum ift bas Befen ber Religion auch aus dem driftlichen Glaubensbewußtsein abzuleiten und gerade aus diesem in besonderer Reinheit. - Richt weniger finden wir im driftlichen Glaubensbewußtsein den Borgug der driftlichen Religion vor allen andern Religionen mit ausgedrückt. indem es fich als die ausschließlich reine Verwirklichung und Bollendung der Religion weiß, mogu ein vollständiges Rennen aller andern Religionen gar nicht nothwendig ift, da das Judenthum und Beidenthum diefelben hinlanglich reprafentiren. 3m driftlichen Bewuftfein ift aber der Gegenfat jum Judenthum und Beidenthum mit enthalten und damit zugleich das Gelbitbewußtfein des Chriftenthums in Beziehung auf feine Borguge. - Gerade ebenso ift endlich im evangelischen frommen Bewußtsein ber Begenfat jum Ratholicismus und das Gelbstbewußtsein in Begiehung auf den Borzug des Protestantismus enthalten.

### Erftes Kapitel.

Vom Wesen der Beligion, wie es im christlichen Bewusstsein enthalten ist.

§. 28. Die Religion, auf dem thatfächlichen Berhältniß bes Endlichen jum Unendlichen beruhend, ift bas Innewerden besselben im menschlichen Selbstbewußtsein.

1. Objektive und subjektive Seite ber Religion werben anders verstanden, sobald man vom einzelnen Menschen ausgeht; man nennt dann objektive Religion die in Lehre und Gebrauchen geichichtlich gewordene und innerhalb einer Gemeinschaft überliejette, nach alter Definition ber modus deum cognoscendi et colendi, subjettive aber beren Angeeignetsein im einzelnen Meniben als perfonliche Frommigleit. Borerft handelt es fich aber nicht um diesen Gegensat des einzelnen Frommen zu seiner relis giojen Genoffenschaft, sondern um das Befen der Religion an und Alle Religion ift subjettiv, d. h. ein Innewerden im menschlichen Subjekt, sei dieses ein einzelnes oder das einer Benoffenschaft: fie rubt aber auf Boraussekung eines Objektiven und Thatfachlichen, nämlich eines thatfachlichen Bezogenfeins alles Endlichen auf das Unendliche, eines thatfachlichen Bedingt - und Abbangigfeins alles weltlichen und geschöpflichen Dafeins von der schaffenden und erhaltenden Gottheit. Diefes tharfachliche Berhaltnig, die Grundvoraussetzung aller Religion, fann auf Erden nur vom Renichen auf bewußte Beise inne geworden werden, von der Thierwelt bloß in der Beise des Instinktes, so oft diejenigen Erschütterungen in der Natur losbrechen, welche auch dem Menschen als erfte Aufregung des Gottesbewußtseins dienen.

Sei aber immerhin das Religiöserregtwerden durch ein Objektives und erfahrene Thatsachen bestimmt, so ist doch das religiese Bewußtsein nicht ein gegenständliches Wissen oder das Wahrnehmen eines Gegenstandes, denn über alle gegenständlichen, gegebenen Erfahrungen hinauszugreisen und ein nicht Gegebenes, hinter
oder über allem Gegebenen vorausgesetzes Unbedingtes und Alles
Bedingendes zu postuliren, ist gerade das eigenthümliche Wesen
des religiösen Bewußtseins; und zwar gilt dieses Bedingtsein sowol
allem Erleiden als auch allem Thun der Geschöpfe.\*) Das fromme
Bewußtsein bleibt niemals stehen bei den gegebenen Erfahrungen

<sup>\*)</sup> Feuerbach's Illusionstheorie ift schon barum illusorisch, weil bas religiöse Bemußtsein gar nicht bas Ibeal bes Menschen sonbern bas Unenbliche als Gegentheil alles Menschlichen und Endlichen postulirt und erft secundar bieles Unenbliche mit Analogien bes Endlichen zu erfüllen sucht.

und Gegenständen, betrachtet dieselben vielmehr nur als Birkungen, darum als Rundgebungen oder Symbole der in der finnlichen Erfahrungswelt niemals selbst mitgegebenen göttlichen Racht, welche als objektiv oder reell und thatfächlich seiende vorausgesetzt und postulirt, d. h. geglaubt wird und immerfort ein Gegenstand des Glaubens bleibt. Für die Philosophie hat Rant in ähnlicher Beise das Absolute als theoretisch nicht erkennbar ein Postulat der praktischen Bernunft genannt, was philosophisch unbewiesen der Religion als Glaube vollständig genügt.

Die unwillfürliche Röthigung, welche den Menschen gum religiösen Glauben treibt, und alle Bolfer gur ob noch so dumpfen und entstellten Religion geleitet hat, daher man in der That von einem Consensus gentium reden tann, muß in der mit dem irdischen Sein zusammenhangenden Organisation des menschlichen Bewußtseins begründet sein, fo daß in ihm selbst der Grund liegt, warum jene Erfahrungen es religios erregen, was fie in einem anders organisirten Bewußtsein nicht leiften murben. Daber spricht man von anerborener Religion oder im menschlichen Bewußtfein felbft enthaltener religiofer Unlage, fraft welcher erft außere Babrnehmungen religiös aufgefaßt werden und religiös einwirken fonnen, ähnlich wie die an fich nicht tonenden Luftwellen und an fich nicht leuchtenden Aetherschwingungen fraft der Organisation unseres Auges und Ohrs uns Zon und Licht werden; ähnlich, aber nicht gleich, da alles Religiofe ein Beiteres als nur die finnlichen Bahrnehmungen voraussett. Bie das finnliche Selbstbewuftfein erst im Unterscheiden des Ich vom gegebenen Nichtich sich finden und setzen kann: so das religiose erft im Unterscheiden des 3ch vom Absoluten, das Gefühl der Endlichkeit erft im Unterschied vom Unendlichen. Das meuschliche Bewuftsein hat also die religibje Anlage darin, daß es ein endliches, beschränftes ift, Diefes aber nicht anders inne werden kann als indem es fich ein unendliches, unbeschränftes gegenüber ftellt, mas durch alle Stadien ber Bewußtseinsentwicklung hindurch geht vom gefühlig ahnenden bis jum logisch durchgebildeten. Burde Diefes Sichsegen als endlich gegenüber einem Unendlichen erft im logisch burchgebildeten Bemufit-

iein auftreten, fo könnte das Postuliren des Unendlichen als etwas blog angelerntes, rein blog aufgenommenes, secundares und abgeleitetes ericheinen, als ein nur miffenschaftliches Phanomen, in welchem Falle die Religion nur nach Maaggabe der wiffenschaftlichen Ausbildung unseres Denkens entstehen wurde und als ein durch Bermittlung erft gewonnenes auftrate. Diese Unnahme wird verneint durch den Sat, die Arömmigfeit sei fein Biffen. Da aber das Religiose vielmehr unser 3ch aus feinen frühern Entwicklungeftufen in die späteren begleitet und bloß als flareres Bewußtsein fich immermehr reinigt, so fagt man mit Recht, die Religion fei nicht blos erworben, sondern ursprünglich in uns ober angeboren, d. h. zwar nicht irgendwie schon entwickelt, aber dem Reim und der potenziellen Anlage nach sei die Religion dem menschlichen 3ch anerboren, fle sei im unmittelbaren Gelbflbewußtsein mit gefett und lebe nothwendig auf als Innewerden des Unendlichen im Endlichen, als ein primitives Gefühl der Endlichkeit und ebenso primitives Gefühl des Unendlichen. Sie ift ein wesentliches und urfprüngliches an unferem Gelbftbewuftfein.

Das Religiose im Menschen ift daber bas Innewerden ober ber subjektive Ausbruck eines thatsachlichen Berhaltniffes, namlich des objektiv reellen Bedingt: und Abhängigseins alles Endlichen vom Unendlichen. Das subjektive Innewerden, ein Erzeugniß unserer endlichen Natur und ihrer Erfahrungen, ift aber in seiner Entwidlung bedingt durch das Denken und objektive Berußtsein, welchem auch die religiose Empfindung selbst gegenständ. lich oder ein Gegenstand des Erfennens wird. Das so entstehende Biffen um den Inhalt des Relgiösen ift mithin nicht das Befen ber Frommigfeit, welche immer ein subjektives Innewerden bleibt, wohl aber eine Bedingung ihrer Entwicklung, Lauterung und Reinigung sowol als Berftandigung; benn daß die Religionslehre, als Aussage des frommen Gefühles entstanden, hinwieder die subjettive grommigteit anregen, lautern, entwickeln muffe und fonne, ift unbestreitbar. Schon das reine Unterscheiden unserer Abhangig. feit von endlichen Naturfraften und Geschöpfen einerseits, vom Unendlichen anderseits wird im Gefühl nicht ohne Ginfluß bes und Gegenständen, betrachtet dieselber gen, darum als Kundgebungen oder Erfahrungswelt niemals selbst mit als objektiv oder reell und the postulirt, d. h. geglaubt wes Glaubens bleibt. Für Weise das Absolute als vraktischen Vernunft weligion als Glauben

Tenkens sich steireligiösen Gefühls
ans dem frommen
rdert. Daher der
munech ist im fromvolle Wesen der
im Erkennen und

aber Die Reinben

2. Die unwisser auch fur's fromme Gefühl zu gereligiösen Glaub begen nennen wir Religion.
pfen und entise
von einem (. Selbstbewußtsein ist ein Innewerden
irdischen Sewusti
Bewusti
Bewusti
warum
marum
and was den darum ein specifisch vom sonstigen
warum
and was der den als bloß theilweisem ein Freiheitsand was verichiedenes.

- Sweitbung ber Frommigfeit als Abhangiafeitsac-Rian Rigebracht') und von Schleiermacher nur fowol 20 Stimmter begrundet morden, weil das Innemerben Dennoch hat Diefe Deand nicht, fie merbe Safender unermunichter Buftand, ans welchem befreit zu werden . uniche Aufgabe gilt. Go lange ber Abhangigleiteguftanb Sacti Grebt ber Abbangige ibn menigstens gu beichranten, indem .. wird auch Ginfluß fucht auf bas Beherrichende, ober fich gegen Sien unbedingte Ginwirfung Coup. und Ableitungsmittel vermarten mochte. Diefes gilt als fittliche Aufgabe fowol dem menichinden Despotismus als ben Naturgewalten gegenüber. 3ft aber Die Abhangigien gemeiniglich entweder ein vorübergebender ober Dann ein unbefriedigender Buftand, fo icheint Das Abhangigfeits-

Bergl in reform, Glanbenelebre I. G. 147.

bezeichnung der religiösen Buftandlichkeit übel gewählt, en barum eine zusagendere Bezeichnung gesucht, richt, Liebe, Gemeinschaft, Bund mit Gott und r alle diese vorgeschlagenen Bezeichnungen nitive Grundwesen, oder nur eine einzelne Religiösen ausdruden: so drangt fich boch idnung auf, nur bedarf fie ber nabeserincht worden ift durch das "Abhan-.. Die religiöse von jeder andern Abhangigkeit In unfern Beziehungen gur Belt ber Endlichfeit, ielbft uns mit angehörig fühlen, fei immer der Bechattaß gefest, somit nur theilweise Abbangigkeit bei theilweisem Greibeitsgefühl; denn ob noch fo fehr von Underem ber bestimmt, bestimme ich doch auch irgendwie dieses Andere, indem ich eine Begenwirkung ausübe, ob eine noch so geringe. 3m Unterschiede nun von diefer Art der weltlichen Abhangigkeit fei die religiofe eine Abhangigfeit ichlechthin, wodurch jedes Minimum von Gegeneinfluß und, von Gott nicht abhangigem, Freiheitsgefühl ausgefoloffen fei, jo daß wir hinter allem Erleiden und hinter allem Thun ein Alles Bestimmendes fühlen, mag es als gatum oder allmachtige Berfonlichleit vorgestellt werden. - Diese Bezeichnungsweise hat freilich das Difliche, einen im irdischen Dasein zu erfahrenden Buffand, eine bier niemals schlechthin unbedingte Abbangigkeit, welche zu mildern und zu beseitigen als ethische Aufgabe gilt, bem Borte nach jur Bezeichnung der Religion ju verwenben, und zwar fo, daß bier nun vollends meggedacht merden foll, was bort als Beschränfung die harte Buftandlichkeit milbert. religiose Abbangigkeit soll ja jedes Freiheitsgefühl von fich ausichließen, jedes Emanaivationestreben, d. b. fowol jede Rudwirfung oder bestimmenden Einfluß auf Gott als auch jedes Bedurf. miß, je aus diefer Abhangigleit befreit zu werden, menigstens fo lange wir gur Belt gehören. Bas in den endlichen Erfahrungen ein völliges Erdruden bes Menfchen mare, das Abhangigfein ichlechthin, ein durchaus abzuwehrendes Uebel; dasselbe Bort foll die Arömmigkeit bezeichnen und zwar als unsere herrlichfte BuftandDenkens sicher zu Stande kommen. des Religiösen in uns unter dem Gert, wird hingegen Kraft und Le weniger durch's Denken als durch Gefühl hervorgehende Ausüber Satz, die Frömmigkeit sei men Gefühl zwar die Wie Religion gegeben; vielm Thun sich darzustellen Entwicklung der Remonnen. Rur

erei scheinen daer Frömmigkeit
Unwillen oder
i, oder aber
ere, erwehren
drömmigkeit,
Wille vom
mige, schon
und Opfer
Grfahrung

\$. 29. 7

ber Abhäng
gigteit steile und Singabe an and vertennen, aber alle diese Action Abhängigkeitsgefühl getragen und würden geführt.

we die Gottheit bestimmen wollen, auf eine ihr geführen.

.. ,at fein anderer Ansbrud fur Bezeichnung der Fromwie all bergebrachten verdrangen fann, und gerade biefer ....... macht, warum die Religionen fo leicht in jene fnechmid und Rriecherei ausarten oder in ein magisches Be-... winer Morguge willen. Er brudt bas Bezogenfein bes sallen unf bas Unendliche am einfachften aus, und felbft ba-... wat ein Worzug, daß Abhangigfeit ichlechthin ein ausschließe na un bier verwendbarer Ausdrud ift, indem überall fonft, b. b. well unblichem gegenüber bas Abhangigfein ichlechthin nicht etwa um eine ethilche Berfchrtheit, fondern eine Undentbarfeit, Unmöglibitell ware. Bir konnen ein Theil der endlichen Belt, welche In Der Medfelwirfung aller ihrer Beftandtheile befteht, gar nicht will, ohne anderes Endliche gerade jo gut zu bestimmen wie biefes und beftimmt. Ueberdieß ift das Abhangigsein schon in der gemelnen Erfahrung ein Zuftand, der um fo werthvoller wird, je hohere Borguge der Berrichende oder Leitende hat vor dem Abhanuluen. Bon rober Naturgewalt abhängigsein ift ein viel schlim-



als von geiftiger Dacht abhangen, von finnlichen Trieben ig fein ift viel schlimmer als von Ueberlegung, von einem n Despoten schlimmer als von einem edlen herrn, von limmer ale von gesetlich geordnetem Gesammtwillen, veren schlimmer als von einem Bater. Je bober fich rth deffen fteigert, von welchem ich abhange, besto b mein Abhangigfein, fo daß der Trieb ju Begenimanzipation schwächer wird, und das Abhängigm Befühl des Butbeforgtfeins, des Bertrauens jufammenfällt, wie die religiofe Erfahrung be-... vendiger fie das fromme Gefühl erregt, defto nut Rube und Frieden erfüllt. Romme Diefes Alles ... irdiichen Sein immerhin nur unvolltommen vor, dennoch begrundet nur diese Scala gemeinerer und edlerer Abhangigkeit unjer Recht, Diefes Wort und zwar die Abhangigkeit schlechthin als Bezeichnung fur die Religion zu verwenden; es ift ja gar nichts anderes, als eine Beranschaulichung des Endlichseins gegenüber bem Unendlichen; schlechthin abhangig fich fühlen ift nur das Endlichsein als Ruftand empfunden mit Boraussetzung des Unendlichen.

Die religiöse Abhängigkeit, ferne davon uns zu drücken oder beradzuwürdigen, fühlen wir vielmehr als eine beruhigende, besteiende\*), indem wir unsere weltlichen, mit Gegenwirkung verbundenen Abhängigkeitsverhältnisse in unserem Gottesbewußtsein erst vom Drückenden befreit finden, und so wahrhaft frei werden in Gott, welcher unser ganzes endliches Sein begründet, sowol unser weltliches Abhängig als unser theilweises Freisein. So gibt es z. B. kein Bedürfniß, von Gottes sittlicher Weltordnung unabhängig zu werden, wohl aber eine Aufgabe, dieses Bedingtsein alles Geschehens von der Alles begründenden Nacht anzuerkennen. Insofern ist die Religion sein bloß pathologisches sondern eine ethische Aufgabe. Was als natürliches oder als sittliches Dasein

<sup>\*)</sup> Risfc Atabenische Bortrage über driftliche Glaubenelebre, Berlin 1868. S. 19.

abdängig von Gottes Naturordnung und weiche die Bethätigung Gottes selbst find, geringste Rückwirkung auf dieselben ausüben bun und Erleiden von ihr abhängig bleiben.

fromme Abhängigkeitsgefühl als die Wurzel wir der Religion theilt mit dieser eine unmittelbar Geahnten in das vermittelt und Gewollte.

wine Definition ber Religion, welche nur die Bobe ber mitten bezeichnen murde, mare zu eng; die Religion muß in augemeinen Befen fo befinirt werden, daß gwar dir driftsugleich aber auch die von dieser entferntefte, daß mit Ginem werte Alles, mas je als wirkliche Religion bagewesen ift ober auftreten tann, unter der Definition begriffen wird; abnlich wie ber Begriff Menfch nicht blog die edlere Raffe oder das edlere andividuum, sondern jugleich die niedrigste Raffe und das durf. tiafte Individuum mit umfaffen muß. Die Entwicklung der Religion wird als ein immer reineres Bufichfelbftfommen ihres Befens barin bestehen, daß das religiofe Abhangigleitsgefühl fich immer bestimmter von nur weltlicher und theilweiser Abhangigkeit unterscheidet, bis es rein nur das Bestimmtsein des Endlichen von Gott ausdrudt. Die bogmatische Manier, nur bas Chriftenthum, nur die biblische Religion als Religion zu nehmen, alle außerbiblische als Aberglauben, ift niemals festzuhalten gewesen, indem man diefen Gegensat von Religion und Aberglauben doch nicht als den von Religion und Nichtreligion, sondern bloß als Gegensat von Religion und Afterreligion, endlich ale den von mahrer und falicher Religion angesehen bat, dabei aber das Salfche zum Bahren nicht als reinen Begensatz festhalten tonnte, sondern mehr und minder falsche sowie mehr und minder mahre zulassen mußte. man nun, daß auch die roheste Religion doch eine ob noch so durf. tige, trübe, mit Anderm vermischte Erscheinung ist, welche dem

Begriff Religion angehört: fo muß gleich allem menschlichen Rulturkben auch das Religionsleben als verschieden geartete und abgestufte Buftandlichkeit eines und beffelben Begriffes aufgefaßt werden, ber fich immer reiner und voller verwirklicht. Nur ist an den geschichtlichen Religionen nicht alles wirkliche Religion, so wenig als an ber Besittung alles dem Sittlichen angehört. Der Retisch - und Gögendiener, welcher seinen Gögen schlägt ober wegwirft, weil derfelbe nicht leiftet, was von ihm begehrt wird, steht schon auf teligiösem Boden, sofern er doch von einem Ding als Symbol der Sottheit fich abhängig fühlt und darum von ihm die Erfüllung feiner Bedürfniffe und Buniche erwartet. Ein religiöser Trieb ift ts, mas fich auf Diefen Gögen richtet, ein Gefühl der Abhangigfeit, fei es bei'm Unvermögen, das Abhangigfein schlechthin und das bloß theilweise zu unterscheiden, noch so verworren. Abhangigkeitsgefühl, darum fest die Religion ein Berrichendes voraus, auf welches die Abhangigkeit fich bezieht, d. h. die Gottbeit, und treibt die Vorstellungstraft an, fich dieses unendliche Sein irgend wie vorzustellen als ein Sein, von welchem wir, wie felbst jener Setischanbeter beweist, in gang anderer Beise uns abbangig fühlen als von allem Andern, sofern alles Andere mit uns abhangig ift. Darin liegt die feimende Borftellung vom Unendlichen. Uebernatürlichen. Göttlichen, welche nur durch Bermittlung des Denkens ausgebildet werden fann und nach Maggabe Diefer Ausbildung hinwieder auf das fromme Gefühl beftimmend jurudwirft. Dit der Entwidlung des frommen Abhangigfeitegefühles geht die Entwicklung der Gottesidee parallel, so daß je mehr das fromme Abhangigfeitsgefühl noch mit dem weltlichen, defto mehr auch in der Gottesider das Unendliche mit Endlichem vermischt erscheint. Die Gottesidee verwirklicht fich in fteigender Reinigung des Unendlichen von aller Beimischung des Endlichen, bis am Ende des Processes alles Endliche, in gleicher Beife dem Unendlichen gegenüber gestellt, in die gleich schlechthin gesetzte Abbangigfeit aufgenommen wird. Im objektiven Bewußtsein vollenbet fich ber Proces in ber Borftellung von der Welt und von Bott, indem die Belt das unter Beit- und Raumform gestellte,

in Bechselwirkung aller Theile unter einander gesetzte oder sowol leidende als thatige Sein in sich zusammenfaßt, Gott aber das schlechthin ungetheilte und unbedingte Sein ist.

2. Die verschiedenen Religionen charafterifiren fich daber als perschiedene Stufen und Arten im Broceg ber Unterscheidung des Unenblichen von allem Endlichen, des schlechthin vom blog theilweisen Abhangigsein. Endliches, an welchem fich das Innewerden bes Unendlichen vorzugsweise erregt, wird darum unwillfürlich mit Diesem selbft verwechselt und vermischt. Bald find es erschütternde Raturereigniffe, wie der Donner und Blit, bald belebende Raturgegenstände, wie die Sonne, bald beruhigende Erscheinungen wie der gestirnte himmel, bald für die Menschen besonders nütliche oder verderbliche Dinge, wie der Delbaum, das Feuer, das Baffer, die Luft, die wilden Thiere und Ungeheuer der Phantaste. Auf dieser Stufe ift die Religion nothwendig polytheistisch, vergegenständlicht fich in Zeichen, Symbolen oder Bildern, welche ihrer Natur nach eine Mehrheit zulaffen, die verschiedenen Arten des erreg. ten frommen Gefühls und leiht diefen Symbolen den Zauber des Böttlichen in der Beife, wie der Genius eines Bolles es mit fich bringt, als Retisch, Thiersymbolit oder als Menschenidealsymbolit. Stellen alle diese religiofen Gottergestalten fich auf zwei Seiten. theils als segnende, theils als verderbliche: so muß bei fortschreis tender Reflexion der Dualismus fich bilden konnen als Gegenfak guter und bofer Gotter, als Licht und Sinfterniß, als Beift und Materie, als Gutes und Bofes, als guter und bofer Gott, fo daß auch der Dualismus zwar in viel geringerem Spielraum fich je nach der Nationalität und Culturweise verschieden ausprägt, natürlich oder fittlich gefaßt. - Als lettes Ergebniß des Broceffes tann nur der Monotheismus hervorgeben, die Idee des Unendlichen als schlechthin gegensaglos und untheilbar allem Endlichen gegenüber gestellt. Es ist das sich selbst und alles Endliche begrundende Absolute. Diese monotheistische\*) Form, nur als noch durch

<sup>\*)</sup> Dem Monotheismus, fobalb er Gott als eine Einzelheit vorftellen will, muß ber ibeale Pantheismus zur Seite treten, weil Gott weber ein Einzelnes, noch freilich auch eine Totalität fein kann.

keinen Proces vermittelt, sesen wir auch als die erste voraus in der reinen Anlage und im kindlichen Unschuldszustand geahnt; nicht die Abirrung und Unwahrheit, sondern das Normale, Wahre, aber instinktartig und unmittelbar sich geltend machend, muß als der Ausgangspunkt aller Religionsentwicklung, der abirrenden wie der gerade fortschreitenden vorausgesetzt werden, mithin die biblische Ansicht. Was der Mensch unmittelbar ist, das soll er werden auf vermittelte Weise, die Position wird aber die wahre, vollendete nur durch Vermittlung mit den Negationen. Die Unschuld ist zuerst eine unmittelbar gegebene, vorsittliche, als sittliche sett sie sich erst und stellt sich wahrer wieder her gegenüber der Schuld.

In diesen Religionsarten und Stadien geht überall die Entwicklung vor sich, daß die Mischung des Endlichen und Unendlichen zurückgedrängt wird. Dieselbe zeigt sich als das Bestreben, die Gottheit von unserem Willen abhängig oder leitbar zu machen. Die rohen Formen dieses zu erreichen sind die der Gewalt, Misshandlung, Vernachlässigung des Gögen, dann die der schmeichelerischen Erweisungen in Opfern, Gaben und Verherrlichungen bis hinauf zur ruhig vertrauenden Ergebung und Bitte, daß Gottes Wille in Allem geschehe.

- §. 31. Ift die Religion in ihrer subjektiven Burzel das numittelbare Bewußtsein oder Gefühl der Abhängigkeit von Gott, so schließt sie sowol das Unterschiedensein der Belt von Gott als anch das Bezogensein der Belt auf Gott nothwendig in sich. Das Abhängigsein von Gott bestimmt sich näher als das Abhängigsein von der Gesammtbethätigung Gottes, welche wir als Naturordnung, sittliche Beltordnung und Deconomie des Gottesreiches kennen lernen.
- 1. Die Abhängigkeit schlechthin als Gefühl der Bedingtheit oder Endlichkeit zunächst unseres Ich nimmt alles Endliche mit in sich auf; wir fühlen uns mit allem Endlichen schlechthin abhängig, somit auch mit all' unsern wechselwirkenden Beziehungen zu allem

übrigen Endlichen, sowol in dem mas wir von anderem ber erleiden als in dem mas wir auf anderes hin wirken, da die Frommigkeit immer glaubt, es werde und entscheide sich doch Alles so, wie die göttliche Urfachlichfeit es begründet, ein Glaube, der dennoch unfer Thun nicht als gleichgültig betrachtet, obgleich er Alles hinnimmt als von Gott geordnet und hierin ben beruhigenden Salt findet bei Allem, mas uns begegnet. Diese Erweiterung Des frommen Abhangigkeitsgefühls zur Mitaufnahme alles Richtich, Die zuerst als Ahnung, dann als Bewußtsein sich ausbildet, führt zur Unterscheidung des Beltbegriffs von der Gottesidee. Als die Belt bezeichnen wir die Gefammtheit alles Endlichen, in Bechselwirfung feiner Theile in Raum und Zeit verlaufenden Seins, ein Begriff, ber nur miffenschaftlich vollendet werden fann. Das fromme Bewußtsein ift aber nicht abhängig von der durftigern oder volltommenern Gestaltung des Weltbegriffs, da ce die Abhangigfeit der Belt aussagt, wie immer der Beltbegriff uns gestaltet sein moge. Rur wird die Rlarbeit der religiösen Aussagen bei vollendeterem Beltbegriff gewinnen, und ebenso die flare Bestimmtheit der Gottesidee als der nicht endlichen, nicht getheilten, nicht in Raum und Zeit verlaufenden, somit absoluten Causalität und Begrundung alles weltlichen Seins, in welcher wir den Sinn und Berftand, den Geift finden, welcher allen Dingen zum Grunde liegt. religiösen Bewußtsein als Abhängigkeitsgefühl ift als nothwendige Boraussetzung diese Berschiedenheit von Belt und Gott immer fcon gegeben, fo daß erft ein Reflectiren und Errewerden am frommen Gefühl zu Utheismus oder Afosmismus gelangen tann, b. h. jum materiellen oder jum idealen Pantheismus. Soweit ber Bantheist aber religios ift, tann er nicht umbin, doch eine Unterscheidung zu setzen, und mare es nur die von natura naturans und naturata, b. h. das Sein als Rraft oder unwandelbar fich vollziehendes Gefet und das Dafein als Erscheinung, mabrend der Monotheist geneigt ift, das Cein als absolute Berfonlichfeit von der unverfönlichen, nur Abbilder von jener hervorbringenden Belt zu unterscheiden.

Man hat diefes Unterscheiden Gottes und der Welt darum für un-

haltbar erfart, weil das Unendliche an einem von ihm verschiedes nen Endlichen feine Grenze hatte, somit als felbft auch begrengt nicht das Unendliche fein könnte; biefe Ginwendung beruht aber auf dem falfchen Begriff vom Unendlichen, als mare es auch ein ausgedehntes in Zeit und Raum, in welcher Beise vorgestellt es freilich da nicht mehr vorhanden mare, wo die Belt ift. Das Absolute fann aber als alles Beltfein begründend nicht auch felbft weltartig vorgestellt werden, nicht als auch wieder ein zeitlich raumliches Etwas, wie fowol ber Ausdruck Mono . als Pan theismus irriger Beise verstanden werden kann als ein zeitlich räumliches Etwas in Korm der Einzelheit oder der Allbeit. Dieser Borstellung ameier hppoftasen, einer göttlichen und einer weltlichen, gegenüber hat 3wingli Opp. IV. 90 gefagt, "wenn Plinius das mas mir Gott nennen ale die Rraft der Natur bezeichne, fo habe der gelehrte Mann Gott selbst im Auge im Unterschied von den Gottern der unverständigen Menge; er meine diejenige Natur, welche die Rraft ift, die Alles bewegt, verbindet und besondert, mas ja nichts anderes fei als eben Gott;" 139: "die Gottheit ift durch fich felbft, fonft giebt es nichts, was durch fich felbft mare und nicht von ihr her und in ihr, welche bas Sein ift alles Seienden." Auch in viel weniger speculirender Schrift Opp. III. 159 nennt er "Gott das aus fich felbst Seiende, aus welchem als ans der Quelle alles Daseiende fließt, da Gott Allem das Sein und das Leben verleibe, fo daß ein Daseiendes keinen Augenblid gedacht werden fonnte, wenn Gott nicht ware; - Gott als die Quelle alles Daseins ift wie das Sein so das Bute, daber alles Geschaffene als aut durch ihn und in ihm ift. Er ift schlechtbin thatig, fich und Anderes bewegend, Entelechie und Energie," qualeich Substanz und Subjekt. Calvin auch, Instit. I. 5. 5 "gefteht, es tonne auf fromme Beise gesagt werden, die Natur fei Gott, beffer jedoch fage man, die Natur fei die von Gott gefeste Ordnung." Gein Schuler Danaus Eth. christ, I. c. 11: "Ich wundere mich, daß folde, die Chriften fein wollen, Gott und die Natur gleichsam wie zwei verschiedene Spoftasen oder für fich bestehende Befenheiten fich vorstellen, da doch Profanscribenten

bestem pegenüber wahrer lehren, nämlich diese Ratur, welche uns betvorbringt, sei nichts anderes als Gott, wie Seneca und Ovid begen." Wit alle dem ist nicht gemeint, daß die Welt Gott sei, wohl aber eine Unterscheidung beider ausgesprochen, welche das ichlechthin Abhängigsein alles Weltdaseins von Gott als der Urkichlichteit aussagt und so das bedingte, getheilte Sein auf das absolute zurücksoft.

2. Darum ift auch nicht nothig, dem Unendlichen ein Beichranttiein burch bas Endliche ober eine Sclbftbeidrantung quauichreiben, bei welcher erft die endliche Welt möglich fei; denn biefe ift tein von Bott unabhangiges Sein, vielmehr Bottes Gelbft. Darftellung, Symbol und Organ, schlechthin nur durch ihn und in ihm beftebend \*), somit fur Gott fein Beschränkendes. Die Religion ale folche begnügt fich mit dem Grundvoftulat, ohne den Anhalt beffelben philosophisch begreifen zu wollen, fie halt Gott für an fich nicht begreifbar und traut darum auch der Philosophie nicht zu, daß fie ibn begreifen werde; es ift aber mohl zu beachten, daß Gott in feinem Singerichtetsein auf die Belt die Raturordnung und fittliche Beltordnung genannt wird, nur nicht als wären diese außer Gott oder ohne ihn da, oder er selbst von ihnen bebingt und abhängig, sondern fie find feine eigene Bethätigung. Berade in dieser Saffung des Berhaltniffes Gottes zur Belt ift bas schlechthin Abhangigsein mit dem theilweisen Abhangig, und theilweisen Freisein der Geschöpfe vereinbar; denn auf die Beltordnung üben wir nicht die mindefte Rudwirkung, find schlechthin von ihr abhängig, so daß fie fich überall und immer vollzieht; wohl aber bewegen wir uns und leben unter ber göttlichen Beltordnung anderem Geschöpflichen gegenüber in Bechselmirfung, erleidend und anderes bestimmend, in beidem aber schlechthin abbangig von der göttlichen Beltordnung, die wir als Naturordnung, fittliche Beltordnung und Ordnung bes Gottebreiches un-

<sup>\*)</sup> Lang Bersuch einer christlichen Dogmatif: S. 34: "baß Gott einerseits von ber Welt wesentlich verschieben, anberseits ber Welt einwohnend sei. Bergl. auch S. 59 f.

terscheiden und wieder zusammenfaffen. Nur die beistische Borftellung, als gabe es eine von Gott geschiedene Beltordnung, ware ein Brrthum, das religiofe Bewuftsein faßt fie vielmehr als die in fich geordnete Besammtbethätigung Bottes bingerichtet auf die Belt, und tann fie darum Gott felbft nennen, Gott nämlich in seiner Bethätigung. 218 Raturmefen find wir von Gott ichlechthin abhangig burch seine Naturordnung, als fittliche Befen durch feine sittliche Weltordnung, als Rinder Gottes burch feine Reichsordnung, so daß es eine andere Art des schlechtbin Abhangigseins von Gott oder eine andere Art bes gottlichen Einwirlens auf uns nicht giebt, feine absoluten Bunder, d. h. gottliche Einwirfungen, die der geordneten Gesammtbeit feiner Bethätigung entnommen maren; denn mas immer geichiebt, muß von ber geordneten Besammtbethätigung Gottes umfaßt fein, auch dasjenige, mas nur unter feltenen Umftanden, vielleicht nur einmal geschehen fann. Es geschieht Bieles, mas ben Eindrud des überraschend Bunderbaren bervorruft; mas aber wirklich geschehen sei oder bloß angeblich, ift eine Frage der Bissenschaft, nicht der Religion, und ebenso ob und wie weit für das Beschehene sich nachweisen laffe, daß es in der Besammtordnung alles Geschehenen mit enthalten sei. Go wenig das fromme Bewußtsein von fich aus festsett, mas hier oder dort gescheben oder nicht geschehen sei: jo bestimmt fest es alles, mas geicheben ift, schlechthin abhangig von Gott, und bei entwickeltem objeltivem Bemußtsein wird es, beffen Erfenntniffen austimmend, ausjagen, daß Alles gemäß der göttlichen Beltordnung gefchebe, von welcher wir so schlechthin abhängig find, daß wir nicht das mindefte Bedürfniß fühlen, uns von derselben zu emancipiren. Unterscheidung der natürlichen und der sittlichen Weltordnung ift icon außerhalb des Chriftenthums erreicht, die Unterscheidung aber ber Ordnungen des erlösenden Gottesreiches vollzieht erft bas driftliche Bewußtsein, obwol es ihren Inhalt niemals vollständig icon erkennt und zu erschöpfen vermag, da diese Erkenntnig mit junehmender driftlicher Erfahrung immer feiner und tiefer fich offenbart, ohne jemals erschöpft zu sein.

## Bweites Kapitel.

## Von der chriftlichen Religion.

- §. 32. Die driftliche Religion ift unter ben positiven ober geschichtlich lebenden diejenige, in welche alle übrigen anfgehen, so daß sie bie höchste Stufe in der Entwidlung der Religionen einnimmt.
- 1. Das positive Christenthum ist der Höhe- und Bollendungspunkt aller geschichtlichen Religionen. Dieses ist das richtige der älteren Behauptung, es allein sei wahre Religion, alle andern Religionen seien falsche. Dem Bollendeten steht alles Unvollendete als ungenügend gegenüber, dem Normalen das Abnorme als Zerrbild. Die Bollendung ist das Christenthum als Monotheismus, und zwar als reiner, indem unser Ich die ganze endliche Belt mit sich als schlechthin abhängig setzt, somit die Unterscheidung der religiösen von aller andern Abhängigkeit durchführt. In ihm ist wie überhaupt die ganze Endlichkeit als abhängig von Gott, so besonders auch das menschliche Gattungsbewußtsein volltommen gessetzt, so daß das Unendliche wesentlich gleichmäßig auf die ganze Menscheit bezogen wird und die bloße Nationalreligion hinter ihm liegt. Schon darin erweist sich sein Borzug vor dem doch national beschränkten Monotheismus des Judenthums.

Die Reinheit der Religion zeigt sich nicht minder in ihrem Bezogensein auf das Sittliche gegenüber dem für das Sittliche gleichgültigen Fatalistischen, Magischen und Aberglauben oder gegenüber dem bloß Aesthetischen, welches doch auch ein Ausdruck der absoluten Idee ist. Berwechslung Gottes mit einer ob noch so überlegenen endlichen Macht, auf welche es einen Rückeinsluß gäbe, ist die Burzel des Aberglaubens und der Magie, welche ein übernatürliches Endliches durch magische Mittel in unseren Dienst nöthigen will und den Rangel an bestimmter Unterscheidung des Geistigen von der Natur zur Grundlage hat. Dieses

Abergläubige mischt sich sehr start den rohern Religionen bei, wird auch der christlichen bei mangelhafter Kultur sich aufdrängen, muß aber vor ihrem wahren Wesen immer wieder abgewiesen werden, so daß statt magischer Mittel nur die Sittlichkeit und Frömmigkeit selbst das Wohlgefallen Gottes erzielt. Religionen, die zum Sittlichen indisserent sich verhalten, gipseln in der ästhetischen Schönsbeit, welche das Unsittliche als disharmonische Häßlichkeit ausschließt, aber bloß weil es unschön ist. Das Christenthum erzweckt des Sittliche, so daß das Schöne nur von selbst sich mit ergiebt.

2. Die auf's Sittliche bezogene Religion muß über die Form ber Besegreligion binwegschreitend in ihrer Bollendung Die erloiende fein; benn viel bedeutender als der fliegende Begenfat afthetifcher und ethischer Religion ift der erft in der lettern bestimmt auftretende von Gefeges : und Gnaden ., oder Bert - und Glaubens -, oder Rechts - und Erlöfungereligion, ein Wegenfat nicht fowol von Arten, ale vielmehr bes Charaftere der Religion. von Arten, denn es konnen in mehreren Religionsarten Dieselben frommen Erregungen und Lehren sein, nur in jeder anders be-Diefes ift die wohl begrundete, vom Apostel Paulus 4. B. Rom. 10. 4-10 geltend gemachte, in der Dogmatif ausgebildete Art und Beife, das Chriftenthum in feinem Berhaltniß ur früheren fittlichen Religion zu begreifen. Die Gesetzeligion als junachst fich darbietende Form hat das Fundament: "thue Diefes, fo wirft du beiner Berte megen gerecht und felig;" bie Erlösungereligion aber: "vertraue auf die erlosende Gnade, fo wirft du, obwol dem Geset nicht genugend, gerechtfertigt!" 3mar läßt fich nicht das ganze geschichtliche Judenthum als bloße Geiegesreligion begreifen, da Paulus felbst fein Chriftenthum als Onadenreligion ichon in alttestamentlichen nicht etwa bloß Borberlagungen sondern Aussprüchen des a. t. frommen Bewuftseins nachweist; das Judenthum war vielmehr, wie die Dogmatiker fagten, Gnadenbund unter der Sulle des Gesetzes, foedus gratiae sub velo legis, insofern also Boroconomie der Erlösungereligion, immer aber hinschwankend zur Gesetzebreligion. Es konnte fich daber ju letterer verharten und mußte Diefem Schidfal unterliegen, sobald es die in Christus sich anbietende reine Erlösungsreligion zuruchwies und sich im oppositionellen Charafter als Pharisäsmus verstockte. Paulus ist der entschiedenste Gegner der
Geschesreligion im Indenthum, beruft sich aber auf die dort gebunden enthaltene Erlösungsreligion als auf das, was im Evangelium sich erfülle und vollende. Auch von dieser Seite betrachtet erscheint das Christenthum als die vollendet durchgebildete
Religion, welche zuerst indifferent Gesetzes- und Glaubensreligion
war, dann, auf tiesere Selbsterkenntniß des Menschen und seiner
Sünde gegründet, den Gegensat hervorbilden, endlich ihn auscheben
mußte, indem das Gesetz zu einem bloßen Moment herabsank, die
Erlösung aber centrale Spize der Religion wurde.

Alle Religion sucht mehr oder weniger bewußt die Berföhnung und Erlösung, daher die Opfer und Kasteiung; aber dieses Erlösungsuchen tritt neben Anderem auf, neben dem eigenen Berdienen-wollen des göttlichen Bohlgefallens durch religiöse oft ganz willstürliche Werke, welche als dem sinnlichen Menschen unangenehme ein Berdienst bei Gott begründen sollen. Im Christenthum wird Bersöhnung und Erlösung Alles beherrschend, die Religion kommt zu ihrem höchsten Ziel und vollendet sich.

Die Gesetzesteligion ist Gehorsam und verschuldender Ungehorsam, Gott ist gesetzebend richtender Herr, der Mensch Knecht; die Erlösungsreligion ist Glaube und Bertrauen, Gott der Bater, welcher verirrte Kinder rettet, die sich reuig und gläubig an ihn wenden. Dieses die letzte Lösung des Welträthsels, die Offenbarung des Grundgeheimnisses, daß die Nenscheit durch Sünde zur Erlösung geführt wird.

Sowol die Gottesidee als die, von aller bloß weltlichen beftimmt unterschiedene, religiöse Erregung im Selbstbewußtsein ist
durch's Christenthum vollendet, so daß eine weitere Steigerung
sich nicht denken läßt. Gott ist absoluter Geist und Bater, der Fromme vertrauendes Gotteskind.

§. 33. Als geschichtliche und positive Religion ist bas Christenthum von andern verschieden badurch, baß es, im Jubenthum vorbereitet, von Jesus Christus vollends geoffenbart,

## an ihn als ben Offenbarer und Bermittler ber volltommenen Er-

- 1. Biele geschichtliche Religionen bezeichnen fich als geoffenbarte, alle werden als geschichtliche auch positive Religionen ge-3m Unterschied von ber sogenannten natürlichen Religion ift der Ausdruck positive Religion verwendet worden, wie man bem naturrecht gegenüber von vositivem Recht spricht. Da aber bice natürliche oder vernünftige Religion wie das Naturrecht nirgende eriftirt und nur ein Abstraftum des Denkens ift, welches bas hinter ber Berschiedenheit historischer Erscheinungen gesuchte Allgemeine Darzustellen trachtet: fo muß diesem gegenüber der Ausdruck positiv das Individualisittsein der concreten Erscheinungen bezeichnen, welches ben verschiedenen geschichtlichen Religionen anbaftet. Bofitiv bezeichnet baber, abgefeben von gufälligen Beis mifchungen, welche veranderlich find, den eigenthumlichen Charalter der frommen Erregungen innerhalb einer bestimmten historis rijden Gemeinschaft, jedoch ohne Hudficht auf die tonfessionellen Sonderungen derfelben. — Schwerer ift der Begriff Offenbarung in bestimmen, welchen man ebenfalls der natürlichen Religion gegenüberftellt, fo zwar, daß während alle hiftorifchen Religionen positive find, nur einige berselben als geoffenbarte anzusehen seien. Offenbarung bezeichnet ein unmittelbares göttliches Ginwirken auf bas biefur in gesteigerter Beije empfänglich gewordene Bemuth, darum die das Eigenthumliche in den religiösen Erregungen einer Gemeinschaft begründende Urthatsache als schöpferisch originale, aus dem frühern geschichtlichen Zusammenhang nicht zu begreifende, obwol durch ihn bedingte. Go ift Mojes ein Offenbarungsträger oder Mittler Gottes mit dem Bolfe Israel, Chriftus durch jenen vorbereitet der Eräger und Mittler der vollendeten Offenbarung für die gange Menschheit.
- 2. Das Eigenthümliche des Christenthums ift, daß alle frommen Erregungen bezogen werden auf die durch Christus vermittelte Erlösung, worüber wir uns hier um so fürzer fassen können, je mehr weiter unten davon muß gehandelt werden. Die Erlö-

jung, in allen Religionen geahnt, ift hier als rein vollendete, rein sittlich religiöse, aus allem Magischen befreite, der Natur der Sache selbst entsprechende, der Mittelpunkt der Frömmigkeit geworden, und zwar als die von Christus geoffenbarte und thatsächlich vermittelte. Daher hat der Stifter für diese Religion eine ganz andere Bedeutung, als dieses in andern Religionen der Fall ist.") Er selbst stellt die reinste Gottesoffenbarung dar, die Einheit Gottes und des Menschen, zu welcher wir erlöst werden sollen \*\*); der sittlich fromme Menschensohn ist der Gottessohn. Diese Bedeutung Christi und der Erlösung charakterisirt das Christenthum von seiner geschichtlichen Seite auf unveräußerliche Beise, mag immerhin die Dogmatif den Gottessohn nur außerhalb des Menschensohnes gesucht haben, das Göttliche neben dem Menschlichen.

- §. 34. Die besondere Eigenthümlichteit der christlichen Religion ist aber nicht eine bloße Individualisirung, sondern zugleich das alle Religionen Bollendende, da alle in reine Erläsungsreligion aufgehen wollen, daher für immer die Idee der Religion selbst im Christenthum sich verwirklicht.
- 1. Die positive Religion ist sonst in jeder besondern Erscheinung gleich jeder Gestaltung des positiven Rechtes theils nur lokal gültig theils vergänglich. Auch die christliche Religion müßte ihre räumliche Eingrenzung und bestimmte Zeitdauer haben, dann aber vergehen und andern Religionen Platz machen, wenn sie nur eine, ob immerhin die bisher edelste, positive Religion unter den übrigen wäre, eine individuelle Gestalt neben andern; sie müßte, das Gepräge bestimmter Bölker und einer bestimmten Zeit als wesentlich an sich tragend, irgend einmal ausgelebt sein und sich überleben, um neuen Bildungen zu weichen; oder sie könnte nur mit und neben andern Religionen die Darstellung des Religions-

<sup>\*)</sup> Was ich ausgeführt habe über bie Dignität bes Religionsstifters in ben theol. Studien und Kritiken 1884 III. und IV., 1887 III.

<sup>\*\*)</sup> Ullmann, bas Wesen bes Christenthums, 3. Aufl., S. 88.

begriffes fein. Um diefes nicht zugeben zu muffen, pflegte die Dogmatit zu fagen, das Chriftenthum allein fei Religion, mabre Religion, ruhe allein auf göttlicher Offenbarung; alle andern Religionen feien mit Ausnahme der vorbereitenden alttestamentlichen and Trug und Brrthum bervorgegangener Aberglaube. aber nicht genügen, wenn das Christenthum seinen Unspruch auf immermahrende Geltung und allgemeine Berbreitung bloß fo begrundet, wie andere Religionen ce ebenfalls thun, da die Befenur jeder Religion nur die ihrige als die mahre zu behaupten Megen, die Juden, Muhammedaner u. f. w. nicht minder als die Ohnehin ift auch anderen Religionen ein Antheil am Griften. Religionsbegriff, ja felbft am Offenbarungsbegriff einzuräumen. Bede positive Religion, wenn fie nur dieses ift, wird als eineine, individuelle Erscheinungsweise des Religionsbegriffes einmal vergeben, auch die bisher reinste und edelfte.

Soll eine der historisch positiven Religionen über die gange Renichbeit fich verbreiten und niemals vergeben, vielmehr alle anbern früher oder später in fich aufnehmen und als die einzige bleiben bis an's Ende der Zeiten, fo muß fie ihrem Befen nach mit bem Begriff der vollendeten Religion felbft zusammenfallen, ihm gur vollen Ericheinung und Berwirklichung verhelfen und alles biefem nicht Angehörige, somit alles local oder temporell Beidrantte und in diesem Sinn blog Positive als unwesentlich beseitigen können. Das Christenthum muß entweder vergeben oder es muß Diefes leiften fonnen, denn lebend bleibt es nur, wenn es für immer die religiose Erziehung der Menschheit leitet. neben die geschichtliche Entwicklung hinausgestellte Existenz, abnlich ber bes Judenthums, ware so viel wie ein Bergangensein. Ameifel ift ichon langst historisch ficher gestellt, daß alle andern Religionen von der driftlichen überdauert werden, und nur diese anf lebendig fich entwickelnder höherer Culturftufe fortbesteht. briftliche Frommigfeit hat Diefes Bertrauen zu fich felbst in gang anderer Beise, als man in andern Religionen auf fanatische Beise ein Gleiches beansprucht, weil fie es zu ihrem eigenen Befen rechnet, in alle Bahrheit zu leiten. Sie verträgt es, den wiffenschafts

lichen Broces frei gebend, in theologischer Biffenschaft fich selbst zu betrachten und an der Idee absolut vollendeter Religion fich ju meffen. Mur wer die Religion felbst fur eine untergeordnete, vergangliche Beifteszuständlichkeit halt, wird das Bleiben auch der driftlichen weil aller Religion leugnen, dadurch aber fich von der Gesammtentwicklung ausschließen, um als ein Salbgott neben uns Menschen zu leben; dauert hingegen das religiose Leben in der Menschheit fort als wesentlich und nothwendig, so wird es unzweifelhaft als driftliches fortdauern, und alle andern Religionen werden früher ober fpater in die driftliche aufgeben. Damit aber Diefes nicht blog auf geschichtliche Bahrscheinlichkeit bin ausgesagt merbe, muß es aus der Natur der Sache selbst sich ergeben. Die driftliche ift Diejenige historische Religion, in welcher der Religionsbegriff selbft fich, obschon niemals in einer einzelnen Beriode sondern nur im Berlauf aller Berioden, vollständig darftellt und verwirklicht, fo bas einerseits alle andern Religionen fich als untergeordnete Borftufen und geringere Urten zur driftlichen verhalten, jedenfalls aber tein religiöses Moment in fich tragen, welches nicht voller und reiner im Chriftenthum enthalten mare, anderseits aber im vollendeten Begriff der Religion nichts enthalten ift, mas nicht im Chriftenthum fich verwirklichen konnte. Dit Chriftus muß die Idee des vollendet gottinnigen Menschen zusammentreffen, ungehemmt durch seine Erscheinung hindurch leuchten, ja durch diese erft recht veranschaulicht werden, so daß wir mit und in Christus zugleich das Ideal uns jum Bewußtsein bringen. In der Erlösung durch Chriftus muß die religiofe Idee der Erlofung felbst fich in reinster Bollendung darftellen, und fo überall im Geschichtlichen die absolute 3dee fich geltend machen, so wie fie überhaupt geschichtlich erscheinen kann. Dieß bedeutet das Gottmenschliche, die zwei Naturen, gottliche und menschliche, in Ginem perfonlichen Leben, Die Trinitat, b. h. Besensgleichheit bes Absoluten in feiner idealen Transscendenz und des Chriftlichen in der Erscheinung; dies der Grund, warum die Bermischung oder Absorption der einen Natur durch die andere für Irrlehre erklart wird; denn nothwendig bleibt Die historisch erscheinende driftliche Religion unterschieden vom idealen Begriff der Religion oder von der 3dee der religiöfen Bolllommenheit, obwol der Christ glaubt, daß die vollendete Idee reiniofer Bolltommenbeit im Chriftenthum erscheine und Gott Mensch werde: 3dee und Erscheinung, ob einander entsprechend, find doch m unterscheiben, wie die reformirten Dogmatiter fagten: finitum non est capax infiniti, die lutherischen aber das Erscheinen der Stee in ber Geschichte hervorheben, mas beides zu uniren ift. Rogen die dogmatischen Formeln anders verstanden worden sein, mer fo gedeutet, fprechen fie eine bentbare Bahrheit aus, an welche ein wirklicher Glaube möglich ift, fehr etwas anderes als die bloße Uebernahme dogmatischer Gage, welche fich felbft fur eigentlich unbentbar ausgeben; oder mas bentt fich der dogmatische Glaube bei ber Menschwerdung, bei'm Leiden und Sterben Bottes, bei ben brei Berfonen im göttlichen Wesen, wenn diese Dogmen nicht bullen find, in denen etwas Denkbares enthalten ift? Diefe Dogmen als folche, Gottheit Chrifti, Dreieinigkeit Satisfaftions. verdienst als stellvertretend, Inspiration der Schrift, muffen, wie Ricard Rothe fagt, ganglich aufgegeben, der in ihnen entbaltene religiöse Glaube aber von den Dogmen unterschieden und aus ihnen befreit werden.

3. Daß die Eigenthümlichkeit des Christenthums, reine Erlöfungsreligion zu sein, gerade nur die vollendete Religion selbst ist, seuchtet ein, da alle Gesetzerligion in Erlösungsreligion fortsichreiten muß, sobald jene als der Sunde wegen nicht heilskräftig erkannt ist; daß die Erlösung im Christenthum die vollendete Erstösung ist, wird sich ergeben; daß aber die vollendete Erlösung durch Christus vermittelt sei, könnte als geschichtliche Zufälligkeit sone einleuchtende Nothwendigkeit sein, wenn irgend etwas anderes als die ungehemmteste Freiheit seines gottinnigen Lebens der Grund sein sollte für die Zurückführung der Erlösung auf seine Person; wenn es an seiner Abstammung von David oder Ravia oder an seiner Wundergabe, an seinen Talenten, am Hervismus seiner Person oder sonst einem individuellen Moment läge. Alles dieses würde nicht als die nothwendig in der Natur der Sache liegende Begründung seiner Mittlerwürde einleuchten, ob

immerhin in jenen Borzügen erleichternde Bedingungen lägen für das in seiner Person zu Stande gekommene vollendet religiöse Bewußtsein und Leben. Die Schrift zeugt dafür, daß Christus als Träger des freien, ungehemmten, somit einer Erlösung nicht erst bedürftigen, freudigen Gottesbewußtseins aufgetreten ist, und daß er diese als die beseelende Macht seiner Person darstellt. Wir schauen in ihm das reine Abbild des göttlichen Lebens in menschlicher Erscheinung, ohne darum den idealen und den historischen Christus schlechthin zu vereinerleien. "Wer an mich glaubt, glaubt nicht an mich, sondern an den, der mich gesandt hat. Ich rede und handle nicht aus mir selbst." Was könnte aber auch "an Christus glauben" für einen Sinn haben wenn nicht an seine Gottessendung oder an die in ihm lebende und wirksame absolute Idee?

- §. 35. Gehört es jum Befen des Christenthums, biejenige geschichtliche Religion zu sein, welche, berufen alle andern in sich anfzuheben, dem Religionsbegriff selbst zur vollen Berwirklichung bient: so muß jeder Bestandtheil, ob von historischer ober von idealer Seite ansgehend, das Insammentreffen beider ausbrücken.
- 1. Daß im historisch überlieferten Christenthum sowol des biblischen als des kirchlichen Stadiums eine die Wahrheit und Berläßlichkeit der Lehre ausmittelnde Leitung nothwendig sei, ist zu allen Zeiten irgendwie anerkannt worden. Schon die Rirchenväter suchten eine analogia sidei et charitatis, d. h. sie legten die Idee der Frömmigkeit und Sittlichkeit, so wie sie dieselbe im Christenthum erfaßt haben, zum Grunde, einen ausgemachten Wahrheitskern, der als Regel, Kanon und Prüfstein für alle einzelnen Säße diene und im Bibelauslegen durch allegorische Auszehrteit sein könne, der Bibel zulieb müßte angenommen werden. Später galt die in sich übereinstimmende Ueberlieferung apostolisscher Gemeinden, nachher die päpstliche Kirche als die dem Schriftsinhalt und der theologischen Lehre gegenüber nothwendige Norm

oder Leitung. Man fab ja an den Baretikern, daß aus dem driftlich Begebenen febr leicht auch Jrrthum abgeleitet werbe, und tonnte sich nicht verbergen, daß gleichwie früher die noch offene Bahl, welche Schriften man annehmen, welche aber verwerfen wolle, fo immerfort die Bielgestaltigfeit der biblifchen Schriften dieses begunftige. Die Reformation durch die, offenbare Brthumer und Digbrauche fcugende, Tradition emport, wollte umgefehrt die Bibel als Ranon aller Ueberlieferung geltend machen, da die Bibel uns viel ficherer als die Tradition Bermittlung der Babrbeit zu fein vermoge. Nun aber trat das alte Bedürfniß, Die Bibel selbst mittelft einer fichern Leitung richtig, b. h. so daß nur lautere Bahrheit heraustomme, ju benugen, in anderer Beife auf, indem theils Summen der Bibelmahrheit in Confessionen aufgestellt wurden, theils aber leitende Bringipien als dasjenige galten, womit feine Bibelauslegung oder fonft aufgestellte Lehre ftreis ten durfe. Das erftere, die symbolischen Aufstellungen der Rirche als analogia fidei et veritatis zu benutten, hat die Brotestanten dabin geführt, daß sie eine kirchliche Tradition von freilich anderem Inhalt, ale Norm für das Schriftverständnig bewußt oder unbewußt handhabten, somit in die romisch fatholische Form gurudfielen und mit den Bringipien der Reformation in Biderspruch geriethen. Das lettere dagegen, die Bringipien der Reformation felbft als ficherstellende Leitung für Ausmittlung der Babrbeit in Schrift und Rirche ju gebranchen, schien feineswegs ausreichend diefen Dienst zu leiften, indem einige wenige Bringipialfage nicht für alle Lehrfragen eine bestimmte Entscheidung ableiten laffen, die Bringivialfage aber als von Menschen eines Zeitalters formulirt, nicht füglich eine absolute Unfehlbarkeit und Unveränderlichkeit anprechen konnen, wenn man nicht doch wiederum den protestantis iden Standpunkt in einen innern Widerspruch will gerathen lasien. Das icon von Luther begunftigte allegorische, typische Huslegen der Schrift half dem Bibelausleger über viele Schwierigleis ten binweg, indem es eine brauchbare Bahrheit gewinnen ließ, wo der grammatisch historische Sinn eine Bahrheit nicht zu bieten ichien. Man erfaufte aber diese Bahrheit durch unberech. tigte Exegese. — Als im 18. Jahrhundert ein Bewußtsein dieses unzulänglichen Berfahrens erwacht war, zeigte sich doch wiederum in verschiedenartiger Form das Bedürfniß nach etwas die Ausmittlung der Bahrheit sicher stellendem, von dem man sich leiten lassen musse, ohne daß bis auf die Gegenwart diesem Bedürfniß die rechte Befriedigung gegeben werden konnte.

2. Die Bersuche find besonders im hermeneutischen Gebiet gemacht worden. Man konnte für die Bibelauslegung nicht mehr feben bleiben bei dem Grundsate, welcher die Unfehlbarfeit der Symbole voraussegend alles so auslegen heißt, daß ein mit den Symbolen übereinstimmendes Ergebniß beraustomme. Gelbst die unbefangeneren hermeneutischen Grundfage g. B. der helvetischen Confession, daß die Schrift auszulegen sei, wie die Sprache, ber Ausammenhang, die Bergleichung mit andern Schriftstellen u. f. w. es erheische, furz die grammatisch historische Interpretation schien nicht zu genügen, weil fie wenigstens im nicht religiöfen Gebiet offenbare Brrthumer in der Bibel finden mußte, und mare es nur die antife Unficht vom Beltspftem ober die Rabe des Beltendes. Daber hat man bis in die neueste Zeit bald unter dem Namen theologische, pneumatische oder auch panharmonische Auslegung dem für den beabsichtigten 3med ungenugenden der grammatisch biftorischen Interpretation abhelfen wollen, bald sogar wieder eine regula fidei et veritatis ju gewinnen gesucht, um der Schrift wie der Rirche nur die mit dieser Regel stimmenden Gate als wirkliche Bahrheit abzunehmen. Der Rationalismus fand Diese Bahrheitsregel in der Bernunft, indem er der theoretischen Die Ideen Gott, Freiheit, Unfterblichkeit, der praftischen aber das Moralgesetz und die Bergeltung als ficheres Gigenthum gutraute, dabei aber gerade für die tiefere driftliche Bahrheit fich fast verschloß.

Schleiermacher fand die sichere Leitung, um Wahres vom Frigen geschieden auszumitteln, im driftlichen Selbstbewußtsein und vermochte so die tieseren Mysterien, soweit sie Ausdruck von Frommigleit sind, wieder zu würdigen. Bald genug freilich wurde der Schleiermacher'sche Fortschritt migbraucht, indem wieder alle Dog-

men als folde bem driftlichen Bewußtsein unterschoben werden Der Fortschritt ift bennoch anzuerkennen, aber schwerlich schon vollständig gewonnen. Soll das fromme Gefühl die Quelle fein, aus welcher die Lebraussagen abgeleitet werden, so tann es nicht zugleich die diese Aussagen beurtheilende Norm sein, und muß darum die lettere doch wieder in Schrift oder Symbolen Richt nur ift das fromme Gefühl eine fehr unbestimmte, schwankende, bloß subjektive Größe, so daß kein Einzelner ficher ift, ob und wie weit sein frommes Gefühl mit dem der übrigen in derfelben Rirche übereinstimmt; fondern auch bas Bedenken ift nicht abzuweisen, ob Schleiermacher nicht im Biderspruch mit feis nen Grundsäken aus dem frommen Gefühl als solchem die concret driftlichen Aussagen viel zu bestimmt abgeleitet oder vielmehr die letteren in das erftere, man weiß nicht mit welchem Rechte, bineingetragen habe. Benn Baur barin irriger Beise eine zweibeutige Unaufrichtigkeit seben will, mabrend doch augenscheinlich Schleiermacher nur bemuht mar, den dogmatischen Blauben gu Berftand zu bringen und mas deffen nicht fähig ift fallen zu laffen: fo läßt fich doch nicht leugnen, daß hier wirklich etwas Ungenügendes vorliegt, indem theils nicht genug gezeigt worden ift. wie febr bas fromme Gefühl in uns von der driftlichen Erfah. rung abhängig sei und nur mit dieser zusammen die driftliche Lehre aufftellen könne, theils aber das zu Berftand bringen nicht überall gelungen ift. Aus dem Nichtgelungenen auf Unaufrichtigkeit zu ichließen, ginge nur dann an, wenn Schleiermacher dem Irrthum entweber gar nicht ober boch in folchen Studen nicht unterworfen fein tonnte.\*)

3. Bie aber das fromme Selbstbewußtsein vom gegebenen überlieferten Christenthum bestimmt wird, so muß es noch von einer andern Seite als nur der historischen bestimmt werden, von der

<sup>\*)</sup> Der fel. Baur hat mir übrigens selbst einmal geschrieben, wie weit er bavon entfernt sei, Schleiermacher's Aufrichtigkeit zu bezweiseln. Hat er vielz leicht seither an so Vielen andere Erfahrungen gemacht, baß er geneigter wurde, unmuthiger auch nach rlidwärts zu urtheilen?

Idee der Religion felbst\*), soweit wir durch driftliche Erfahrung befähigt dieselbe zu erkennen vermögen. Die sittlich religiose Bolltommenheit des Menschen ift eine in une lebende, gerade durch die driftliche Erfahrung gewedte und geforderte 3dee und bestimmt, in Borftellungen fich aussprechend, unfer frommes Befühl mit. Bas daber aus der historisch religiosen Erfahrung, der Ueberlieferung entnommen, dieser Idee, soweit fie in une lebt, widerspricht, das erscheint uns nicht als Wahrheit, und wir haben nur die Bahl zu fagen, es fonne dieses Unmahre entweder nicht wirklicher Beftandtheil des Chriftenthums fein, wie Luther vom Jakobusbrief, - oder das Christenthum sei nicht die durch und durch mahre Religion. Allegorisirt man, wie schon die Alexandrinifchen Bater fich dazu genothigt glaubten, ein folches anftogis ges Element, jo hilft man fich nur halb, indem der Anftog da bleibt, und nur wir über denselben hinmeghupfen. Das Chriftenthum ift aber feinem Befen nach, ob feiner geschichtlichen Erfcheinung jeweilen accidenziell sich noch so viel Trübendes und Bergangliches anhänge, mit ber Idee vollendeter Religion eins und barum sowol von dieser aus als von der driftlichen Erfahrung aus zu gestalten. Die unentbehrliche Leitung, Regel fur Musmittlung des Bahren ift daber gerade nur in diefem Busammentreffen des driftlich hiftorischen mit dem idealen zu suchen; wo Diefes unerreichbar, ba ift fein Glaube fondern bloß eine Deinung.

Wie im objektiven Erkennen die Wahrheit sicher gestellt wird durch das Zusammentressen der empirischen Wahrnehmung mit der spekulativ gewonnenen Idee, so in der Religion durch das Zusammentressen der Erfahrung mit der religiösen Idee. Daß das Christenthum seinem wesentlichen Gehalt nach mit der Idee der vollendeten Religion zusammentrisst und nur deren Berwirklichung sein will, ist der Borzug, welcher ihm die immerwährende Dauer sichert. Nicht die Vernunft des Nationalismus, sondern die Idee der vollendeten Frömmigkeit ist das, worin das Christenthum zu

<sup>\*) &</sup>quot;Im Christenthum ift von Anfang an ein spekulativer Trieb", - vgl. Carl Schwarz bas Befen ber Religion, Salle 1847, S. 49.

sich selbst kommt. Hätte Schleiermacher in das der Idee entsprechende fromme Bewußtsein durch Selbstänschung den dogmastisch gewordenen concreten Inhalt der christlichen Ersahrung einzeschoben, ohne die Differenz zu sehen\*), so wäre der Weg zur Berichtigung nun aufgezeigt; ohne Zweisel aber suchte er gerade auch die christliche Erscheinung in die Idee aufzuheben, diese aber in jener nachzuweisen, mag er immerhin die Lösung namentlich in seiner Christologie vorerst nur unvollkommen erreicht haben. Wird die Aufgabe immer nur annähernd sich lösen lassen, so hat er doch das worauf es ankommt, die Idee der ethisch religiösen Bollendung anstatt der zweiten Trinitätsperson geltend gemacht.

- §. 36. Ist das Christenthum seinem Wesen nach diejenige geschichtliche Religion, welche in die Idee der vollendeten Religion aufgeht, und in welcher diese sich vollständig verwirklicht: so werden alle in diese Idee nicht eingehenden Elemente der überlieferten Lehre als bloß vorübergehende Beimischungen oder als zufällige temporelle Fassungen successiv beseitigt und berichtigt, wo immer sie sich sinden und welches Ansehen immer sie sich verschaft haben mögen.
- 1. Wie von Anfang an eine Kritik von der Wahrheitstegel aus sich bethätigt hat, so daß von gleich sehr biblisch gegebenem Einiges umgedeutet, Anderes ignorirt oder beseitigt wurde, sobald es mit der Regel des Glaubens und der Liebe nicht übereinstimmt: so muß auch die nun als allein berechtigt aufgezeigte Bahrheitsregel, das Messen der Erscheinung an der Idee und das Eingehen dieser in jene, eine gleiche Kritik ausüben und zwar mit unbedingter Berechtigung. Daß diese unsere Wahrheitsregel keine io bestimmt formulirte ist wie etwa das apostolische Symbolum, oder was man als Glaubensanalogie ihm ähnliches in der alten

<sup>\*)</sup> Was jebenfalls viel greller ben spefulativen Theologen, Marheinefe, Goschel u. A. begegnet ift. Bergl. Carl Schwarz Zur Geschichte ber neuesten Theologie, S. 20.

Reit gebraucht hat, wird gerade ein Borgug fein; ober welches Beitalter vermöchte die, fur Ausmittlung der achten driftlichen Lebre unveranderlich in alle Bufunft ausreichende Formulirung der Bahrbeiteregel schlechthin unfehlbar ju Stande ju bringen? Diese felbft auch muß eine perfectible, mit der allgemeinen und driftlichen Erfenntniß fortichreitende fein. Die 3dee der vollendeten Frommigfeit wird, je weiter die driftliche Erfahrung fortschreitet, um so reiner und voller erkennbar, da die Ideen durch die ihnen entfprechenden Erfahrungen in uns jum Leben und vollem Bemuftsein gebracht werden. Gerade durch die driftliche Erfahrung ift Die 3dee der vollendeten Sittlichkeit und Frommigkeit, - einft die Regel des Glaubens und der Liebe genannt\*), - geweckt und jur Entwidlung gebracht worden, fo daß gleich die erfte Lebrgeftaltung wesentlich schon durch das vom Christenthum als zu ibm geborig angeregte Ideal mit bestimmt worden ift. Oder wober sonst als aus der idealen Anschauung ware die Logoslehre und was ihr abnlich ift, bann die trinitarischen und driftologischen Dogmen der Rirche hervorgegangen? Nur fehlte noch das Bewußtfein diefes Borganges, man glaubte alles bloß empirisch der Bibel und Tradition zu entnehmen. Gegner, welche wirklich Bei'm Empirischen allein steben bleiben wollten und darum diese dogmatische Idealistrung zu beschränfen suchten, waren ohne Zweifel zu einer einfacheren, empirisch fogar ben Unfangen viel abnlicheren Dogmatif gelangt, batten aber, wie die Ebioniten und Arianer, den idealen Lebensfaktor beseitigend nur ein vergängliches Christenthum ausgearbeitet. Auch die Orthodoxie hat freilich nur gemäß damaliger 3dealauffaffung gearbeitet, darum nicht unverbefferlich; namentlich murbe das Ideal gang unvermittelt auf die Erscheinung übertragen und mit ihr vereinerleit, die damalige trinitarische Logosidee mit dem hiftorischen Jesus Chriftus, die trinitarische 3dee

<sup>\*)</sup> Der fel. Burcher Theologe Joh. Schulthes hat viel gestritten für bie Geltendmachung ber regula fidei et charitatis als Rorm alles biblischen und traditionellen Christenthums; nur meinte er Alles, was in der Bibel damit nicht au stimmen scheint, für unacht erklären zu muffen.

vom h. Geiste mit der im Christenthum sich bethätigenden Geistes und Gnadentraft. Die auseinandergehenden Richtungen der antiochenischen und der alexandrinischen Schule sind als ungleiche Mischung des empirischen und des idealen Faktors zu begreifen; die einander entsgegengesetzen häresten des Ebionitismus und des Gnosticismus rusben auf dem Beseitigen dort des idealen, hier des empirischen Faktors, die ja beide schon im apostolischen Bewußtein zusammenwirkten.

An Die alteren dogmatischen Restsetzungen über Bott und Chrifins, welche im Ramen Uthanafius zusammengefaßt werden, reibte fic bann in Augustinus gipfelnd die orthodore erbfundliche Anthropologie, offenbar weniger burch die Bibel und altefte Tradition als durch die Idee von Gott als der in der Rirche wirtsamen schlechthin aftuosen Gnade bestimmt; wogegen Belagins einfacher bei Empirie und Tradition bleiben wollte, dadurch aber offenbar den idealen Kaftor im Christenthum guruddrangt und ein nur vergangliches Chriftenthum bingestellt batte. 3m Mittelalter formulirte fich die Erlofungslehre unter Des Unfelmus Ginfluß wieder mehr von Ideen als von der Exegefe aus; das Cur deus homo wird von juriftischen und mythologischen Ideen aus wesentlich beantwortet und bringt die Dogmatit des Mittelalters jum Abichluß, ein Lehrspftem, welches von temporell gefaßten Ideen mit baburch bestimmtem biblischem und traditionellem Bengniffe ande gegangen ift. Daß der Rern des Chriftenthums die Lehre fei, in Abam feien Alle verloren, und nur die Opferung der Menfch gewordenen zweiten Berfon Gottes habe der erften Berfon das Begnadigen derer errungen, welche diefen Borgang fur mahr halten, - ift eine mittelalterliche Borftellung, von der Bibel gang im Stich gelaffen; benn ber Rern bes Chriftenthums muß etwas fein, das auf allen Blattern des Rt. T. bezeugt wird, jene Lehre aber mußte aus gang feltenen und unfichern Unsvielungen abgeleis tet merben.

2. Je größer der Abstand des kirchlichen Lehrspstems vom biblischen Christenthum geworden ift, desto mehr muffen auch außerbiblische Ideen mitgewirkt haben, Ideale, deren Fassung noch mit unter dem Einflusse vorchristlicher Religion, judischer und heidnis

icher, vordriftlicher Philosophie, Metaphyfit, Logit und Jurisprubeng entstanden ift, wie namentlich ber alte Dualismus von Geift und Materie, Lichtreich und Reich der Welt oder der Rinfternik nicht nur vorerst den driftlichen Gegensatz von Geift und Rleisch ju weltflüchtiger Ascese bestimmen, sondern auch bas baldige Beltende poftuliren mußte. Biele driftliche Elemente tamen nicht qu ihrem Rechte, viele murden verfälscht. Die Idee selbst galt für völlig erkannt und ebenfo galt als unabanderlich, mas empirisch einmal aufgenommen mar; die Durchdringung von Idee und Erscheinung war bei weitem nicht erreicht und konnte bei ungenügenber Auffaffung beider auch nicht erreichbar fein; die Bahrheit mar darum nicht eine wirkliche und einleuchtende. Sobald die empirische Auffaffung des Chriftenthums sowol als die Erfassung der 3dee bedeutend weiter gediehen mar, tonnte nur hierarchischer 3mang ein dogmatisches Lehrgebäude zusammenhalten voll unvermittelt supernaturaler, d. h. unerkennbarer und doch zugemutheter Elemente, die 3dee mythologisch gefarbt wie die Empirie legendenartig. Bare das Chriftenthum die Lehre, eine durch Adams Gundenfall herbeigeführte Satansherrschaft habe durch die Mensch gewordene zweite Berfon der Trinitat mittelft ftellvertretenden Leis bens und Sterbens gebrochen werden muffen; oder der Strafgerechtigleit Gottes batten die Gunden abgetauft werden muffen durch stellvertretende Strafabbugung des Gottmenschen, - mare Diefes der wefentliche Rern des Chriftenthums, unveranderlich für immer: fo batte das Christenthum nicht nur in feiner erften Zeit gang gemangelt, da diese Lehre feineswegs die alle h. Schriften beseelende Summe ift, sondern es vermöchte auch jest nicht mehr ju leben und wirklichen Glauben ju finden, da dieje Auffaffungsweise ber Erlösungereligion vor gewiffenhafter Prufung nicht mehr besteben fann. Sie fonnte nur durch einen fünftlichen Rirchenorganismus mittelft hierarchischer Macht außerlich erhalten werden mit Berdammung theils der hiftorischen Kritik theils der fortichreitenden Philosophie, furz in römischer Beise oder bei erzwungener Umtebr ber Biffenschaft. Die Berächter der Religion pflegen Diefe allerdings lange Beit bagemefene bogmatische Auffassung bes

Chriftenthums als deffen bleibendes Befen darzuftellen, um dasielbe mit Rug und Recht endlich als todt zu begraben; die Bierarchie ftimmt ungefähr zu, nur freilich in gang anderer Abficht, um nämlich im Chriftenthum etwas ju haben, was Niemandem einleuchtet, somit einen hierarchischen Zwang zur Erhaltung erbeischt. Darum faffen fie die Rirche so gerne einseitig ale Anstalt und fich felbst als deren privilegirte Borfteber oder Umtmanner. Rur weil im Chriftenthum die 3dee der vollendeten Erlösungereligion ich verwirklicht, kann es für immer als Bahrheit einleuchten und durch eigene Rraft bestehen. Die Leitung in immer vollere Babrbeit findet fich im Aufeinanderbeziehen der fortschreitenden chriftlichen Erfahrung und der mittelft diefer immer reiner in uns auflebenden 3dee abfoluter Frommigfeit und Sittlichkeit, fo daß mas biefen nicht genügt, auch nicht acht driftlich fein fann, wie alt immer es ware und wie lange immer es dogmatisch gegolten batte. Diefes ift das Befen des Chriftenthums und feine oberfte Babrbeiteregel.

## Prittes Kapitel.

Vom evangelisch protestantischen Christenthum.

- §. 37. Der evangelische Protestantismus lebt in unserem frommen Bewußtsein als das energische Dringen auf das reine Besen des Christenthums gegenüber den traditionellen Ausartungen jedes Zeitalters, ja gegenüber dem Festhaltenwollen des Christenthums in irgend einer zeitlichen Zuständlichkeit.
- 1. Der Doppelname evangelisch und protestantisch wird nur mißbrauchlich dem katholischen entgegengesetzt, da gerade das zur Allgemeinheit bestimmte, somit katholische erstrebt wird, daher die Resormatoren und ihre Nachfolger lange Zeit ihre eigene Lehre

bie katholische, die gegnerische hingegen die römische oder papistische genannt haben. Ebenso will der Protestantismus nicht eine neue Lehre sein, sondern das ächte Ergebniß der uranfänglich begründeten, welche seit den Aposteln in allen Jahrhunderten, ob anch zeitweise unterdrückt, ihre Bekenner und Zeugen gehabt habe. Darum kann das Wesen des evangelischen Protestantismus nicht in irgend einer zeitweiligen Zuständlichkeit, auch nicht in der reformatorischen erschöpft sein, vielmehr steht es über jeder Erscheinung oder zeitlichen Zuständlichkeit, und charakterisit sich als ein der christlichen Rirche einwohnendes immerwährend thätiges Prinzip, das im Allgemeinen als Prinzip der Subjektivität, des ernst aufrichtigen, somit freien Aneignens der christlichen Wahrheit sich darstellend, in prinzipiellen Sähen seinen Ausdruck gesucht und bis auf einen gewissen Grad gefunden hat, immer aber mittelst zunehmender Ersahrung noch reiner sich fassen läßt.

Der Doppelname evangelisch protestantisch bezeichnet das Pringip als zugleich positiv und negativ wirksam. Als Evangelismus will es das reine Chriftenthum geltend machen in lauterer Entwidlung, als Protestantismus will es die fich anheftenden Ernbungen und fremdartigen Dinge ausscheiden. In der That ift diefes positiv negative Prinzip ein immerfort fich bethätigendes, auf feine einzelne Beriode in der Rirchenentwicklung beschränkbares, gefett auch feine Bedeutung und Nothwendigfeit trete unter befondern geschichtlichen Umftanden lebendiger in's Bewußtsein. Befen nach ift dieses Bringip schon vor der Reformationsperiode wirksam gewesen, so daß erft die gegen den Bahrheitsfortschritt fich ftemmende römische Rirche dasselbe von fich ausgeschieden und den Protestanten allein überlaffen bat, wie Safe in feiner vortrefflichen Bolemit augenscheinlich nachweist. Das Bringip muß auch in der evangelischen Rirche immerfort wirken und durchaus nicht bloß polemisch wider andere Rirchengemeinschaften, weil die von ihm gestellte Aufgabe niemals icon völlig gelöst fein kann. Die Ibee oder das Befen des evangelischen Protestantismus ift fo perennirend wie das Chriftenthum felbft und tann fich nur in der Besammtreibe aller Berioden vollständig verwirklichen.

- 2. Daß Diefes Bringip, energische Gewinnung der rein driftliden Bahrheit, in einem großen Theil der Rirche vernachlässigt, und im Drang, das Seelenheil wieder gesichert zu erlangen, effigft in Erinnerung gebracht, und zwar eben fo fehr im ethischen als im intellektuellen Intereffe, wie Sundeshagen wiederum nachgewiesen, verworfen wurde, bat zur Rirchenspaltung geführt. Die größere Maffe, wie immer dem traditionellen Christenthum huldigend, ufurpirte den Ramen tatholisch für sich, und die evangelifche Minderheit ließ endlich diefen urfprünglichen Ghrennamen ale spezielle Bezeichnung ber gegnerischen Rirche fich gefallen; während man dort uns die Bezeichnung "evangelisch" nicht so nachgiebig abtreten will und im Reich nur von Augsburgischen Confessioneverwandten, in Frankreich von "angeblich Reformirten, prétendu reformés" offiziell zu reden pflegte. Und doch ift augenicheinlich berjenige Ratholicismus nur ein angeblicher, welcher die ariechische und die protestantische Christenheit von sich ausgeschlose Dennoch mag der Rurze wegen jene die katholische Rirche beißen, fo lange ber unfrigen ber Name evangelische allgemein zugeftanden werden muß. Sedenfalls gehört es aber nicht um Befen des Broteftantismus, nur Sache einer Bartei ober eines Rirchentheiles zu sein. So lange dieses ihm geschichtlich aufgenothigt bleibt, wird zwar bas protestantische Bringip in feiner Erscheinung fich bemgemäß modificiren, aber seinem Befen nach ift es auf die halbe Rirche beschränkt gang dasselbe, als welches es in ber gangen fich geltend machen wurde und wiederum wird, iebald die Zeit erfüllt ift. Gin evangelischer Ratholicismus oder fatholischer Evangelismus muß als das Biel angestrebt und gehofft werden. Je mehr die immer reiner erfannte driftliche Idee ber vollendeten Religion fich mit ben immer reicheren Erfahrungen ber Frommigkeit eint, desto mehr erfüllt fich diese Beit. Die protestantische Glaubenslehre wird ihr hingerichtetsein auf Dieses Ziel mit aussprechen, weil es fo im protestantisch frommen Bewußtsein lebt.
- §. 38. Als geschichtlich gegeben ift ber evangelische Brotftantismus von dem romischen Ratholicismus verschieden burch

feine Abstammung aus der die Gewiffen von der Hierarchie befreienden Reformation des 16. Jahrhunderts.

- Mus dem Befen des Protestantismus ift eine concrete beftimmte, auf einen Theil der Chriftenheit beschränfte, einzelne Erscheinung hervorgegangen, auf welche die geschichtlichen Zeitverhaltniffe des 16. Jahrhunderts gestaltend und bestimmend einen durchgreifenden Ginfluß genbt haben. Der Brotestantismus hat eine bestimmte Confession hervorgerufen, d. h. eine bestimmte Art, sich jum Christenthum zu bekennen. Das Bringip felbst ift immer fic selbst gleich, ift auch in der protestantischen Rirche nichts anderes als das jur Erlangung des Beile nothige freie und energische Ergreifen der driftlichen Religion in ihrem reinen Befen, Darum Befreiung der Gemiffen und wesentliche Gleichberechtigung Aller gegenüber der hierarchie\*), womit zugleich verbunden ift ein Beftreben, das Chriftenthum über die blog firchliche Berwirklichung binaus zu tragen und alle Lebensverhaltniffe driftlich zu weiben, ein Prozeß, der seiner Natur nach, weil die Idee der Religion felbst zum Christenthum gebort und fich in diesem verwirklicht, in alle Bukunft niemals vollendet oder abgeschloffen fein kann. rade der Umftand, daß das protestantische Bringip nur von einem Theil der Christenheit adoptirt murde, welcher, um demselben treu ju bleiben, fich eine von den Gegnern getrennte Sonderorganifa. tion aufdrängen zu laffen genöthigt mar, bat auch die Nothwen-Digkeit auferlegt, in feierlichen Declarationen das Bringip mit feinem damaligen Ginfluß auf den Lehrbegriff auszusprechen, sowie es vom Beitalter gefaßt und verstanden werden konnte. Die gur Rirchenconstituirung gehörige Lehrdeclaration mußte für die evangelische Kirche eine eigenthümlich positiv bestimmte Lehrgrundlage werden von großer Bedeutung für alle Folgezeit.
- 2. So ist der Protestantismus eine sein Besen näher bestimmende Eigenthümlichkeit des Christieins geworden gegenüber der römisch tastholischen, es hat sich ihm, da er wie die Gewissen so die Natios

<sup>\*)</sup> Bergl. m. Darft. in ber Protest. Rirchenzeitung 1860, Rr. L.

nalitaten aus dem Druck der romischen Uniformirung befreit, ber weberrichende Topus germanischer Nationalität mit Abweisung der romanischen aufgedrückt, daher er, einmal mit dieser nationalen Individualitat behaftet, fo lange diefelbe für wichtig und faft wesentlich gilt, romanische Boller nicht bleibend für sich gewinnen fann, und mit Erfolg nur über germanische Christen fich verbreitet findet. Der Intherische Brotestantismus, von Luthers durch und durch deutscher Berfonlichkeit energisch bestimmt, bat fich mr über deutsche Bölfer und die fammverwandten Standinavier verbreitet; dem reformirten verdanten wir, daß der Brotestantismus als auch anderen Rationen gestellte Aufgabe fich geltend Auf die Bestaltung der evangelischen Rirche hat theils die Berfchiedenheit der evangelisch gewordenen Stämme und Staaten \*), theile die perfonliche Gigenthumlichfeit der Bahn brechenden Reformatoren Ginfluß genbt, und die Theilung in verschieden mobifigirte Besammtheiten herbeigeführt. Go lange Diese Bestimmtbeiten fur wefentlich zur protestantischen Sache gehörige gehalten wurden, konnte die Union oder bruderliche Bemeinschaft aller Proteftanten nicht recht verwirklicht werden. Luthers heroische und ibarf ausgeprägte Berfönlichkeit hat am fartften fich geltend gemacht, daber es den von ihm beherrschten Theil der Brotestanten schwerer antommt, gur Union Sand gu bieten, fo lange ihm das Aufgedrucktiein des Typus von Luthers Perfonlichkeit als etwas wefentliches erscheint. Da aber nur das Wesen des Protestantismus im Chris ftenthum unvergangliche Dauer haben fann, fo muß die protestanniche Christenheit entweder alles Unwesentliche beseitigen oder beberrichen konnen, ober aber gewärtigen, daß ihre geschichtliche Rirche und Bemeinschaft in nationalen Grenzen und nur für eine bestimmte Beit zu bestehen vermag. Daber ift die Frage, ob der Brotestantismus für immer daure und endlich die gange Rirche in fich aufnehmen werde, oder ob er eine nur vorüber-

<sup>\*)</sup> Mar Gobel hat icon früher hingewiesen auf die Rulturverschiedens beit einerseits bes beutschen Binnenlandes, anderseits bes beutschen Grenzlans bes, walkes burch romanische Ginflusse geforbert mar.

gehende Erscheinung sei, ungleich beantwortet worden, je nachdem das Wesen des Protestantismus im bleibenden Prinzip oder aber bloß in der ersten Formulirung gesucht wird und sich in dieser Zuständlichkeit ausgeschöpft hätte. Im letzteren Falle wird eine spätere, durch weitere religiöse Ersahrungen und Rultursortschritte überhaupt gesörderte Zeit sich der evangelischen Kirche entfremden und sie zu durchbrechen berusen sein; im ersteren Falle wird der Protestantismus ununterbrochen immersort sich geltend machen und die ihm gemäßen geschichtlichen Erscheinungen durch Ausgestaltung seiner bisherigen Erscheinungsform hervorrusen. So liegt es in der Natur der Sache selbst, bloße Sympathie entscheidet hier nichts.

- §. 39. Die evangelisch protestantische Confession ist biejenige, in welcher bas reine Besen ber driftlichen Frömmigkeit im Unterschied von allen unwesentlich ober nur periodisch gerechtsertigten Beimischungen und Elementen sich vollständig zu verwirklichen vermag.
- Dieser Glaube des evangelisch Frommen scheint kühner als 1. Die Meinung ift nicht, daß das volle Besen der driftlichen Religion, wie sie mit der absoluten Idee zusammenfällt, in der evangelischen Confession bisber schon sich ausgewirft babe, so daß die römisch katholische Rirche auf feine Weise auch zum Berwirklichungsprozeß des Christenthums mit gebore. glauben wir, die protestantische Confession vertrage jede weitere fortschreitende Berwirklichung des reinen Chriftenthums, ohne jemals vor derfelben fich felbst aufgeben zu muffen; mahrend bem römischen Ratholicismus als solchem seit Ausscheidung des protefantischen Bringips Bieles mesentlich und unveräußerlich angebort, was der vollen Berwirklichung der driftlichen Religion feinen Raum läßt, fo daß entweder diefe Berwirklichung aufhören oder dieser Ratholicismus sich selbst aufgeben wird. Die dort berrschende Traditionsautorität und Hierarchie ift, schon mit der jetigen Berwirklichungsphase des Christenthums unvereinbar, bei einem nach allen Seiten gultigen non possumus angelangt und lie vom

Chriftenthum immer nur gu, mas jenen Autoritäten nicht schädlich ware. Gin fortichreitendes frei driftliches Ertennen mit feinem gang anderen "ich kann nicht anders", oder non possumus\*) ift dort unmöglich, mas Theologen, die den Bersuch machen, in unausweichlich aufgenöthigten Revocationen, falls nicht das Austreten vorgezogen wird, erfahren muffen; früher oder fpater wird die Ratastrophe eintreten, daß dieser romische Ratholicismus msammenbricht, da, so weit und so lange er fich erhalten fann, bas Chriftenthum fich nicht mehr verwirklicht und geradezu der Ratholicismus als Afterchriftenthum in Antidriftenthum umschlägt, wovon dem Pharifaismus abnliche Erscheinungen die Borgeichen Die Rirche dient dann nicht mehr der Religion und ber Bahrheit, sondern diese foll jener dienen, jene der 3med fein, diese nur das Mittel. Darum ift die romische Rirche den Reformatoren etwa als baares Antichristenthum und ihre Spige als der Antichrift erschienen, welcher das Evangelium nicht zulaffe, weil er demselben seine Machtstellung opfern mußte \* \*), ein verbangnifvolles non possumus!

2. Die protestantisch evangelische Confession ist ihrem Besen nach jeder Berwirklichung des reinen Christenthums selbst offen, das Christenthum kann sich in dieser Confession fort und fort verwirklichen in immer steigender Reinheit und Bollständigkeit. Gerade diesen Dienst will die Reformation dem Christenthum leisten und begehrt nichts anderes als dessen volle Berwirklichung. Berbielte es sich anders mit der historisch gegebenen protestantischen Consession, wollte diese auch wieder nur die Autorität eines Zeitsalters und seines Maßes christlicher Ersahrung und Einsicht felts

<sup>\*)</sup> Das römische non possumus will vor Allem die traditionelle Aeußers licheit, Hierarchie und weltliche Herrschaft festhalten; das protestantische aber das Gewissen trot der Einduße aller äußerlichen Bortheile. Auch dieser Gesensat ift endlich offen und klar zur Erscheinung gekommen.

Die ungeheure Freude über die Anfänge Bins IX. gründete sich auf bas Unerhörte, daß der Papst ein humaner, den Bedürfnissen der Zeit offener Rann sein könnte, was freilich ohne Prophetengabe damals schon als eitel bez gridnet werden mußte.

bannen, fo mußte die weitere Berwirklichung des Chriftenthums mit folder Confession brechen und eine neue Reformation nothwendig merden.\*) Allerdings gibt es zur Zeit viele Brotestanten, welche das Wefentliche ihrer Confession in alteren Formulirungen suchen, daber fie mit großem Dant die sophistische Theorie von Stahl zu ihrem Schute verwenden, - und felbst da, wo jene ganglich verschollen find, fie wieder heraufbeschwören; es zeigt fich aber, daß ein Brotestantismus dieser Urt schon jest die driftliche Bahrheit nicht ertragen und die Bemeinden nicht freilaffen taun, weil er in den Gemeinden gar nicht mehr oder doch nur da lebt, wo modern gläubige Confistorien oder fluge Bereine und ihnen behülfliche Beiftliche es fünftlich herbeigeführt haben. Diefe Auffaffung des Protestantismus, auch bei einem non possumus angelangt, flimmt durchaus mit derjenigen feiner fchlauften Feinde überein, indem gerade auch modern katholische Theologen den Brotestantismus in möglichst anstößig gewordene Formulirung der alteren Orthodoxie festbannen möchten, fo daß erstaunlicher Beife Die Entwicklung des Chriftenthums in der romischen, der Still. stand aber in der protestantischen Rirche zu Saufe sein follte. Bo dieses behauptet wird, hat man freilich der thatsächlichen Bahrheit in's Ungesicht geschlagen, und felbst eines Dollinger's Bewandtheit tann diese Thatsache nicht verhüllen.

- §. 40. Das Einswerben bes hiftorischen Protestantismus mit dem idealen ist seine Wahrheit, baher das Zusammentreffen beider Seiten der oberste Kanon wird, nach welchem über das ächt ober unacht Protestantische zu entscheiden ist.
- 1. Der Protestantismus hat zu seiner Boraussetzung die thatsächliche Erfahrung, daß in der christlichen Rirche auch irrthumliche Lehrbildung und Trübungen jederzeit möglich sind und wirklich vorkommen, daher denn auch das seit der Resormation und im Resor-

<sup>\*)</sup> Worüber Schleiermacher's Senbichreiben an Lude immer noch ein belles Licht verbreiten.

mationsacte felbft Aufgestellte nicht alles unverbefferlich fein fann. Rur die Idee des evangelischen Brotestantismus ist über diese in ber geschichtlichen Rirche vorfommenden Trübungen und Frrungen erhaben, jedoch nur die Idee an fich felbst, mahrend ihre jeweis lige Auffaffung in unserem Bewußtsein fich nicht ohne Schwanfungen und Irrungen durcharbeitet. Darum wird über viele Lehrbestimmungen die Frage entstehen, ob diefelben wirklich protestantifc feien ober nicht, acht ober unacht, geradeso wie im Christenthum überhaupt ob etwas acht driftlich sei oder nicht. Bare ber Entwicklungsprozeg des Protestantismus an seinem Riel, fo fiele die Frage nach dem rein Chriftlichen und acht Protestantischen folechthin zusammen; so lange aber ber Protestantismus von gegefdichtlichen Bestimmtheiten fo durchdrungen bleibt, daß fein Befen nur in und mit diefen in's Bewußtsein tritt, fo lange die gegnerische Rirche da ist: wird derselbe zugleich als eine Eigen= thamlichkeit im Chriftenthum fich geltend machen und diese Schranke als jur Beit geschichtlich nothwendige nicht überschreiten können. Die aus hiftorischer Erfahrung ber bestimmte Frommigkeit wird ben Begensat jur romisch fatholischen und zu andern Gegnern mit ausdruden, ftarfer ober schmacher, und biefes als mefentlich jur Sache gehörig betrachten. Und doch fann der Protestantismus, gerade soweit er eine individuelle Auffaffung des Chriftenthums geworden ift, g. B. im germanischen Topus, nur berechtigt fein, wenn er andere individuelle Auffaffungen, wie die romanische, neben fich als eine Erganzung anerkennt. Im romischen Ratholicismus ift aber beides enthalten, theils romanisch individuelles Chriftenthum, welches vom germanisch individuellen friedlich anzuerkennen mare als gleich berechtigt, bis beibe Typen als folde fich ausgelebt hatten; theils aber Trubung des Chriftenthums, gegen welche ber Protestantismus als Geltendmachung des reinen Chriftenthums (Evangelium) zu vollster Regation be-Bei dieser Zwiespaltigkeit des konfessionellen Gegenfates werden viele Errthumer fich leicht aufdrängen, indem man die andere Individualität und die Trübung mit einander verwechfelt, fo bag man weil gegen diefe barum auch gegen jene protestirt, oder weil gegen jene der Protest erschlafft, darum auch gegen diese. Der Protestantismus kann daher romanische Bölker erst dann ergreisen, wenn er seinen germanischen Typus ausheben oder für unwesentlich erklären kann. Die jezige protestantische Mission in Italien, dogmatisch wie sie ist, kann nur verwirren und wird mehr schaden als nützen.

2. Aus diesem Grunde ift es nothwendig, die Berechtigung und Bahrheit des als protestantisch Ueberlieferten genau zu bestimmen und einen Ranon zu finden, von welchem aus das acht Protestantische fann gewürdigt werden. Die Bahrheit liegt im Einswerden des hiftorifchen Protestantismus mit feiner 3dee, fo daß mas nicht dem Dringen auf reines Chriftenthum als Ausdrud dient, ob noch so lange her im Ansehen, dennoch nicht acht protestantisch mare; ebenso wenig aber ein bloges Ideal ohne ge-So weit beide jusammentreffen, find schichtliche Bermirklichung. wir der Bahrheit ficher, fo weit aber 3deales ohne Untnupfung ware im hiftorischen Protestantismus, oder so weit letterer fich im idealen nicht wiederfande, mußte die Sicherheit der Ueberzeugung noch fehlen. Daber ift den Protestanten der Nachweis bochwichtia, daß eine Lehre dem reinen Chriftenthum angebore, ebenso daß das rein Ideale in die empirische Frommigkeit des protestantischen Bewußtseins als wirklicher Glaube eingehe. Die geschichtliche Erscheinung des Protestantismus bat ihr bleibendes Recht, so weit fie als Berwirklichung des reinen Chriftenthums erfunden wird. Dag diefes durch den Individualtypus nicht verhindert werde, leuchtet ein, wenn wir bedenken, wie solcher durchaus fähig ift, die driftliche Wahrheit voll und gang ob immerhin in einer individuellen Farbung in fich darzuftellen, so nämlich wie dasselbe auch in der Individualität der einzelnen Berfon fich darftellen Bahres wird in individueller Ausprägung nicht unwahr und Kaliches nicht mabr. Chriftus fann in jeder perfonlichen oder Befammtindividualität Geftalt gewinnen und doch in jeder bleiben, was er an fich felbst ift.\*)

<sup>\*)</sup> Bergl. Lang a. a. D. S. 154.

- §. 41. Ift die evangelische Confession ihrem Besen nach diejenige, welche sich zum reinen Christenthum bekennen will, so binnen Bestandtheile der Ueberlieferung, welche als diesem inadäquat erfunden werden, nicht sestgehalten werden.
- 1. Unausweislich bildet fich eine gur Formulirung ftrebende Tradition in jedem Gesammtleben, somit auch in dem des Pro-Mit Bewußtsein darf aber niemals die Tradition testantismus. bem erkannten reinen Christenthum vorgezogen werden; wenn es boch geschieht, so ift es ein Rückfall in's Befen des Romanismus; wenn es berrichend wird, fo führt es zur Auflösung des Brotestantismus. Die protestantische Lehrüberlieferung ift lange Beit nichts Anderes gemefen als die Berarbeitung ber in ben Gombolen ebedem declarirten Lehrsumme zum vollständigen Lehrspftem, somit eine Tradition von verandertem Inhalt gegenüber ber romifc fatholifden. Früher oder fpater mußte der Biderfpruch des proteftantischen Prinzips mit irgend einer unabanderlich und unverbefferlich fein follenden Lehrfumme in's Bewußtsein treten, und fobald diefes geschehen ift, bleibt nur die Bahl, entweder bem Bringip zu folgen, oder mit deffen Berleugnung fich unter die Antorität bloger Tradition zu beugen. Mag das lettere im Ramen der sogenannten firchlichen Ordnung von rechtsartigem Inhalt zeitweise versucht werden: das Bringip des Brotestantismus wird fich immer wieder flegreich geltend machen und zur gewonnenen driftlichen Ginficht fteben, obgleich fur Diefes Steben gur Bahrheit auf viele außere Bortheile verzichtet werden muß. Dieses ist das protestantische non possumus, wir können nichts wiber die Bahrheit. Dabei fann die Continuitat der firchlichen Entwidlung dennoch gewahrt bleiben, somit ein geordnetes Berfahren erreichbar fein, weil jeder Zeit an dasjenige angeknüpft wird, was in früherer Beit aus demfelben Pringip ber mar, und nur dasjenige ausgeschieden wird, mas anderswoher entstanden oder doch nur getrübt aus dem reinen Bringip abgeleitet worden war. Bie das driftliche Pringip in feinem urfrischen Auftreten fich befonders lebendig und flar ausgesprochen hat, namentlich über

sein Einssein mit der Idee vollendeter Sittlichkeit und Frömmigseit, daher die Urdokumente der h. Schrift von bleibender Bedeutung sind: so hat auch das protestantische Prinzip bei seinem Epoche machenden Auftreten sich besonders lebendig und klar ausgesprochen, daher die Urdokumente des Protestantismus namentlich die älteren von entscheidender Bedeutung bleiben, soweit sie eben das Prinzip darstellen als eins mit dem Dringen auf volles und reines Christenthum.

Babrend die protestantische Arömmigkeit und Theologie fich leichter von fväterer Tradition abzugeben entschlieft, sobald Die Treue am erfannten rein Chriftlichen es verlangt, - toftet es viel größere Selbstüberwindung, die bei Grundlegung bes proteftantischen Rirchenwesens beclarirte Lehrsumme und die traditionelle Meinung der Daffe nöthigen Falls zu berichtigen. Befammtleben, fagt man, tann nur auf feiner einmal gegebenen Grundlage befteben, Abweichungen von derfelben werden daber grundstürzend und lebensgefährlich. Diefes ift mahr, fofern es vom wefentlichen Fundamente des Protestantismus ausgesagt wird, unwahr aber, sofern es auch von zufälligen, nur in der Beschränktheit eines Reitalters murgelnden Beftandtheilen gefagt wird. Der Sat bringt daber Biele in Gefahr, eine bloge Bolitit und Beltklugheit über die Liebe gur reinen Bahrheit gu erheben; auch sehen wir die Borliebe für ältere Tradition mit großem Leichtsinn die jungere, die Erfahrungen des letten Jahrhunderts, über Bord werfen und ohne weiteres jene altere restauriren, mit mehr Rlugheit als Weisheit. Berschiedenartig suchte man bier zu belfen, indem das Bedürfnig, auf protestantischer Grundlage treu auszuharren, ohne doch schlechthin den Symbolen fich gefangen zu geben, wohlmeinende Theologen und Rirchenleiter veranlaßt bat, irgend welche Unterscheidung im Inhalt der Symbole geltend gu machen, oder die unbedingte Berpflichtung auf die Symbole zur bloß bedingten berabzuseken. Beides fann nicht die rechte Gulfe bieten. Go lange die protestantische Rirche ihr Bewußtsein in ber symbolischen Lehrsumme durchaus wiederfand, bekannte fie fich und verpflichtete ihre Geiftlichen auf das biblifch bezeugte Chriftenthum,

wie es treu zusammengestellt sei in den Symbolen; als aber bei immer wieder gunehmender driftlicher Erfahrung und Bildung eine Abweichung des in der Rirche lebenden Glaubens von der symbo. lifden Lehre thatfachlich eingetreten und dem Bewußtsein eingebilbet war, wollte man nur noch zu der symbolischen Lehre ftehen, soweit fie mit dem biblisch bezeugten Chriftenthum übereinstimme; das "weil" fie damit übereinstimme wurde auf das "foweit und fofern" berabgefest, und biefe febr verbreitete Abanderung des Berbaltens zu den Symbolen ist hin und wieder formlich von den Rirchenordnungen adoptirt worden. Offenbar aber feste man dadurch an die Stelle einer Berpflichtung den blogen Schein, man ibien noch auf die Symbole zu verpflichten, jedoch unter einer Bedingung, welche man völlig dabin gestellt sein ließ, indem Niemand fagte, wie weit die Uebereinstimmung mit der Schrift vorbanden fei, was bingegen in den Symbolen derselben entbehre. Den Uebelftand fühlend, haben viele Theologen im Inhalt der Sombole basjenige, mas noch verpflichtend fei, ausscheiden wollen von bem, mas preis zu geben mare; Diese Aufgabe ift aber wie die Aussonderung der sogenannten Fundamentalartitel\*) augeniheinlich nicht lösbar, und niemals würde man fich über irgend einen Bersuch dieser Art verständigen, noch viel weniger über neu aufzustellende obligatorisch formulirte Lehrsummen. Dergleichen burd praftische Intereffen angerathene Auskunftsmittel haben alles Autrauen eingebüßt, daber benn Biele meinen, weil anderes unmoglich fei, muffe man zur alten unbedingten Berpflichtung auf die Symbole gurudfehren, mas firchenregimentlich bie und da erwungen worden ift und in fedfter Beife von Bilmar verlanat wurde, fo daß man "tein Mangelein oder Riglein in den Sombolen erkennen durfe." \*\*) Offenbar ift diefes das allerschlimmfte, weil es Beuchelei und außerliche Unterordnung unter eine Lehre verlangt, welche zur Unveranderlichkeit erftarrt und für absolut volltommen ausgegeben, nicht mahrhaft geglaubt werden tann. So

<sup>•)</sup> Wofür besonbers ber milbe Joh. Alphons Turrettin thatig war, ben berr Ebrard mit bem orthoboren Franziscus Turrettin verwechselt.

<sup>\*\*)</sup> Bergl. Protest. Rirchenzeitung 1856, Nr. 25 f.

wird der Glaube auf die fürwahrhaltende Devotion herabgesetzt und der Gegensatz eines die Lehre vorschreibenden Clerus und einer gehorsamen Laienschaft postulirt. Die Zumuthung an Protestanten, Mängel, welche sie sehen, dennoch nicht sehen zu wollen, somit sich unbedingt einem papierenen Papst zu unterwerfen, ja in diesem Sichselbstgewaltanthun das Verdienst des Glaubens zu suchen, ist der baare Antiprotestantismus und Antichrist.

3. Alle jene Milberungsversuche bezeugen das Berausgemachfensein der protestantischen Rirche aus ihrem Rindheitsgewand, und Diefe Thatfache erheischt eine viel genügendere und durchgreifendere Magregel. Der Brotestantismus muß fich wieder auf fein Befen befinnen. Beltendmachung des reinen Chriftenthums als der absoluten Religion gegenüber allen Elementen ber Tradition, auch ber protestantischen, welche biefer heterogen erscheinen. Bir tonnen nichts wider die Bahrheit, wir muffen bas Beterogene immerfort ausscheiden. Als Bahrheit tann nur gelten die Uebereinstimmung ber driftlichen Erfahrung mit der Idee vollendeter Religion und Sittlichkeit. Jedes Zeitalter der Rirche bat aus den driftlichen Erfahrungen diese Idee irgendwie gewonnen und dieselbe bann hinwieder an seine Erfahrungen als Maßstab angelegt. Bas religios fittlich anftößig erschien, und ftande es in ber Bibel, bas hat man icon in patriftischer Zeit weggebeutet, freilich fo, bag man es nicht bloß vom eigenen Blauben ausschloß, sondern auch daß es in der Bibel vorkomme nicht zugeben wollte. So murde alles g. B. laut der Patriarchengeschichte von Gott gebotene ober gebilligte, wenn es religios fittlich jum Unfloß für den Lefer ward, allegorisch oder sonft wie hinweggedeutet, weil ja Gott selbst die Bibel inspirirt habe und doch nichts unfittliches befohlen oder gebilligt haben fonne. Es ware leicht, eine derartige exegetische Scandalfammlung zu geben; beffer ift es, dergleichen Exegefe aus ihrem Zeitalter hiftorisch zu begreifen, bas Freigewordensein aber von folden Borurtheilen offen geltend zu machen. Das Ergebniß der Bibelexegese ift nicht einerlei mit der Gewinnung der religiofen Bahrheit mittelft ber Schrift.

- §. 42. Der Protestantismus tann nur unter Borbehalt oder in Abhängigkeit von seinem obersten Brinzip weitere Prinzipial- fice geltend machen, namentlich die sogenannten beiden Prinzipien, das formelle und das materielle.
- Die Reformation des 16. Jahrhunderts, um dem oberften, bas Befen bes Brotestantismus felbft aussprechenden Pringip ber Aneignung bes achten, lauteren Chriftenthums zu genügen, bat gewiffe leitende Grundfage aufgeftellt, welche jum Biele ben fichern Beg zu bahnen geeignet erschienen. Man pflegte fpater, namentlich feit Joh. Gerhard, von zwei Prinzipien des Protestantismus zu fprechen, einem formalen und einem materialen, und unftreitig find, mas man fo genannt hat, die durchgreifenden Lofungeworte ber Reformation gewesen von fo entscheidender Bedeutung, daß die Continuität der protestantischen Rirche fich nur fo lange fcheint erhalten zu konnen, als man benfelben treu zu bleiben im Stande ift. Formelles Pringip beißt das eine, weil es die Methode oder den Beg gur Ausmittelung der achten drifflichen Bahrheit bezeichnet; materielles das andere, weil es den Inhalt Diefer Bahrheit felbft in's Rurge gefaßt ausspricht und harafterifirt. Formell murde festgestellt, nur die beilige Schrift, nicht auch die firchliche Ueberlieferung vermöge uns die driftliche Bahrheit ficher zu vermitteln; dem Inhalt nach wurde die driftliche Bahrheit charafterifirt in bem Sate, daß nur der Glaube an die gottliche Onade in Chriftus uns rechtfertige, nicht aber burch Berte Die Rechtfertigung verdient ober ergangt werden fonne. Die Reformirten pflegten abfürzend mehr die Rechtfertigung ertheilende Gnade, die Lutheraner mehr den die Gnade ergreifenden Glauben zu betonen; wesentlich ift also auf beiden Seiten gang basfelbe gemeint, es foll fcharf die driftliche Religion als Erlofungereligion bezeichnet und wider alle Einmischung von Bertreligion protestirt werden. Das formale und bas materiale Bringip fleben in unverkennbarem Busammenhang, indem fie wechsels seitig einander fordernd beide dem wesentlichen Pringip des Proteftantismus bienen. Salt man fich an die b. Schrift als allein

fichere Dokumente des Christenthums, so wird man bestärft in beffen Auffaffung als Erlöfungsreligion, und will man diefe als feine Ueberzeugung fiegreich durchseten, fo wird man die b. Schrift boch halten. Gerade fo hängt im Ratholicismus, welcher die einmal gewordene Rirche festhalten will wie fie ift, das Betonen der kirchlich frommen Berke zusammen mit der Neigung, die Tradition bochzustellen, da diese Auffassung des Christenthums fic leichter auf die Tradition als auf die Schrift berufen tann. gleicht man die protestantischen mit den katholischen Bringipialfaken, von welchen allerdings die gange Ausführung des einen und bes andern Lehrspftems abhängig wird, so zeigen die protestantischen fich darin überlegen, daß fie theils den Borgug der driftlichen Religion richtiger und scharfer bezeichnen, als " Bnadenbund", nicht wie die Tridentinerdefrete als "neues Gefet, theils den Urdotumenten derselben viel bestimmter ihr natürliches Borrecht vor allen fpateren Ueberlieferungen einräumen.

2. Ronnen nun die protestantischen Pringipien nur als Sicherftellung der Uneignung lauterer driftlicher Bahrheit ihren Berth haben: so muß es ihnen wesentlich sein, unter diesem oberften Pringip des Protestantismus zu fteben und nur im Dienfte Desselben ihre mahre Bedeutung zu suchen, nicht aber für bloße Rechtbaberei und Parteiintereffen verwendet zu merden oder gar als bloße Schildenappen der protestantischen Tradition die Gewinnung vollerer driftlicher Bahrheit zu hemmen.\*) Diefes aber mare ber Fall, wenn eine beffere Ginficht 3. B. auch den Jatobusbrief nunmehr würdigen fann, das sola fide aber so murde ausgebeutet werden, daß Luthers harte Burudweisung dieses Briefes immer wieder daraus folgen mußte; oder wenn die augenscheinlich genauere Ginfict der neueren Rirche in die verschieden modificirten Lehrbegriffe verschiedener biblifcher Bucher durch den Grundfat von der unterschiedelosen Bibelautorität wollte gurudgewiesen werden. Gin foldes farres Refthalten am Buchstaben der Prinzipialfage des alteren Protestantismus in ibrer temporellen Formulirung murbe bas Befen bes Protestantismus

<sup>\*)</sup> Bgl. auch Schlottmann in ben Protest. Monatsblättern 1863, S. 80 f.

klbft, nämlich die reine driftliche Bahrheit aller Tradition, somit and allen firchlich aufgekommenen Dogmen vorzuziehen, verlegen. Die antisatholischen Grundsätze durfen niemals antiprotestantische werden; eine zeitliche Buftanblichfeit des Protestantismus bat fein Recht gegenüber seinem Befen, das vielmehr über jede zeitliche Buftandlichkeit hinausgreifen tann. Wir werden niemals die proufantischen Grundfate an Die fatholischen vertauschen ober auch um diesen gegenüber abschwächen muffen, aber wir werden unsere Grundfate, wo fie vermoge zeitweiliger Formulirung oder Deuung über das Befen des Brotestantismus felbst hinaus irren, berichtigen. Die Tradition der Rirche darf und kann der Schrift weder vorgezogen noch gleichgestellt werden, wo es fich um fichere Ausmittelung der driftlichen Bahrheit handelt; ebenso fonnen die Berte bem Glauben weder vorgezogen noch gleichgestellt werden, et ware wider die Bahrheit. Zeigt fich aber, daß die Pringipien in einer Beise verstanden und gefaßt wurden, wie fie offenbar briftliche Bahrheiten hemmen und ihren Sieg erschweren; wird das Asrmalvringip abergläubig übertrieben, das materiale aber fo ibroff ausgespitt, daß es mit der Wertheiligkeit auch die Sittlichbit und fittliche Freiheit bemmen murbe: fo ift die Berichtigung kingend aufgegeben, um so mehr, da von Anfang an die wurbigften Theologen und Geiftlichen den Uebertreibungen entgegengetreten find und die Berichtigung vorbereitet haben. Der Broteftantismus darf diese nicht langer versaumen, weil der offenbar gewordene Conflict befferer Ginficht mit der traditionellen Sormulirung und Anwendung des formalen namentlich, aber auch mit ber dogmatischen Gestaltung des materialen Bringips die Boblfabrt der Rirde icon tief erschüttert. Es ift eine unerläßliche Aufgabe der Glaubenslehre jegiger Entwidlungestufe, biernber den mit theologischer Ginficht vermittelten Glauben rein und offen darzulegen.

- a. Das formale Prinzip oder die Autorität der heiligen Schrift.
- §. 43. Das sogenannte Formalprinzip der Reformation, enticheidendes oder kanonisches Ausehen ber heiligen Schrift gegen-

über aller kirchlichen Ueberlieferung, ift ein volltommen berechtigter Grundsat, und bezwedt nichts anderes, als die sichere Ausmittelung des lauteren Christenthums in seinem wahren Wesen, somit die Ausscheidung aller, ob durch noch so lauge Ueberlieferung gestützten, trübenden und irrigen Beimischungen, durch beides aber die Befreiung des gläubigen Gewissens von allem Gewissenszwang.

Das Glaubensbewußtsein jegiger Entwicklungsftufe bes Protestantismus tann feine freie Bochhaltung der Schrift um fo leichter barlegen, je mehr dieselbe mit dem ursprünglichen Blauben der Reformation übereinstimmt und nur eine daran baftende Unflarheit oder eine spätere traditionell aufgefommene Uebertreibung und Einfeitigkeit zu berichtigen bat. Bas wir heut zu Tage als unrichtig erkennen und nicht in unseren Glauben aufnehmen, ift die Borftellung von der Bibel als einer einheitlich schlechthin überall gleichartigen rein objektiv von Gott gegebenen absoluten Autorität, in allen ihren Beftandtheilen bis ins Einzelste hinaus durchaus inspirirt, fo daß keinerlei Errthum oder Widerspruch, ja nicht einmal Berschiedenheit der Auffaffung in derfelben vorlamen. Es ift im Grunde nur ein Schein, daß die protestantische Rirche die Bibelautorität fo lehre, der Schein ift aber ein fehr blendender, fo daß die Gemeinden fart veranlagt find, diefes als die von der Rirche zugemuthete Ueberzeugung anzusehen, und jede richtigere Lehre von der Schriftautorität für Irrlehre ju halten; ja dag viele Beiftliche fich verpflichtet meinen, diesen Glauben an die Bibel fich aufzunöthigen, damit fie den Erwartungen der Bemeinde und den angeblichen Boraussetzungen des geiftlichen Amtes mit voller Bflicht treue genügen konnen. Nicht Benige feben im Auffichnehmen eis ner folden Borftellung von der Bibel das entscheidende Berdienft ihrer protestantischen Gläubigkeit, und je weniger fie die gange Bibel genau tennen oder deren Entflehung unbefangen untersuchen, besto leichter und leichtfertiger bereden fie fich zu dieser Unart von Glauben. Daß dieses gar fein Glaube fein tann im wahren

Sinne des Wortes, sondern nur das rechthaberische, eigenstnnige der misverständliche und bornirte Festhalten eines Borurtheils\*) liegt am Tage; denn weder verträgt dieser eigenmächtig ergriffene Standpunkt die auf Wahrheit hingerichtete Untersuchung der Bibel, ihres Inhaltes und ihrer geschichtlichen Entstehung, noch steht er im Einklang mit dem Geiste der Resormation. Was aber so wel mit dem Wesen des Protestantismus als auch mit der Urgestichte der Resormation im Widerspruch steht, muß als eine arge md sündliche Verirrung bezeichnet werden, seien immerhin nicht venige Kirchenregimente bis zur Begünstigung solcher Dinge herabstanten, und seien immerhin die im traditionell Gläubigsein eistigen Gemeindeglieder bemüht, diese Haltung des Geistlichen mit ieder Art von Anersennung zu besohnen.

2. Ein Borurtheil, welches nur befteben fann, wo man aus irgend welchen Beweggründen die Augen vor der Bahrheit veribließt und statt der Bahrheit des Christenthums lieber einer traditionellen Meinung dienen will, ift im offenbarften Biderbruch mit dem Befen des Protestantismus. Schon daraus wird be Erwartung abzuleiten fein, daß der Biderfpruch auch mit dem mergisch urfrischen Beiste der Reformation fich leicht nachweisen leffe. In der That war die Reformation weit davon entfernt, irgend eine farr objektive Glaubensautorität quaulaffen, und weit devon entfernt, die Bibelautorität so zu faffen; ebenso wenig war Die Reformation darauf hingerichtet, der Bibel einen überall gleichmäßigen unbedingten Berth zuzuschreiben. Bas als wefentlices Bedürfniß fich aufdrängte, war, aus den Urdolumenten fich eine richtigere Erkenntniß zu verschaffen, und mit dieser das Freiwerden aus den Fesseln einer hierarchisch geschütten Tradition, welche den schreiendsten Digbrauchen und augenscheinlichsten Irrthumern mit zu gute fam. Der gewonnenen befferen Ueberzeugung folgend ftrebte man am wenigsten nach nur wieder einer andern Die subjektive Ueberzeugung niederdruckenden, rein objektiv gegebenen Reffel, wie später aus der Bibel eine folche geschmiedet mor-

<sup>\*)</sup> Ein Ibol, wie Schlottmann nach Baco fagt a. a. D.

den ift. Die innere Selbstgewißheit des driftlichen Bewußtseins tonnte fich keinem in feinem Inhalt nichts weniger als vollständig gefannten Tribunal unterordnen; etwa fo, daß wie der Ratholit alles anzunehmen gelobt, was ihm befannt oder unbefannt, einleuchtend oder nicht einleuchtend die Rirche lehre und lehren werde, gerade ebenso der Protestant jum Boraus annahme, mas irgend in der Bibel ftande, einleuchtendes oder nicht einleuchtendes, bem Einzelnen befanntes oder unbefanntes, verftandenes oder unverstandenes. Luther traute fich vielmehr eine folche Gelbstgewißbeit des driftlichen Bewußtseins zu, welches aus der driftlichen Erfahrung, namentlich aus bem Berfehr mit der Bibel in ihm zu Stande gefommen mar, daß er von der erfaßten driftlichen Babrbeit aus, mit Berufung auf bas Materialpringip, b. h. auf die einmal erkannte darakteristische Bahrheit des Evangeliums, Bibelbestandtheilen, die mit dieser nicht übereinstimmen wurden, jede Autoritat abgesprochen hat. Ob einzelne Bucher der h. Schrift vom firchlichen Alterthum mehr oder minder bezeugt feien, diefe außere Rritif fummerte ibn viel weniger ale die innere. "Des Satobus Brief ift eine recht ftroberne Epistel, weil fie feine evangelische Art an ihr bat, fondern ftrack wider St. Baulum und alle andere Schrift den Berken die Rechtfertigung zutheilt. Darum tann fie teines Apostels Schrift sein, da fie es mit Gesetzeiben ausrichten will."\*) Rurg Luther ift im freien Bertehr mit der Schrift jur ficheren Erkenntniß gelangt, daß das Chriftenthum Gnadenund Erlösungereligion fei, oder die Rechtfertigung des Glaubens lebre; daber vermag er feinem biblifchen Zeugniß irgend einen Berth zuzuschreiben, welches nun doch wieder die bloge Gesetzesreligion lehren murde und die Rechtfertigung durch Berke verdient werden ließe. Auch die (damals noch durchaus unverständliche. von Luther wie es scheint für ju judenchriftlich gehaltene) Offen-

<sup>\*)</sup> Daß man biese allbekannten Aussagen Luthers (Erebner Gesch. bes n. t. Kanon S. 160, auch hilgenfelb Ranon und Kritik bes N. T., Köste lin Luther's Theol. II., S. 252 f.) immer noch ausbrücklich wiederholen muß, ist nicht unsere Schuld. Die freie Stellung zur Schrift ware uns ausgegeben, auch wenn Luthers Autorität nicht so auffallend bafür spräche.

barung Johannis tann Luther "weder apostolisch noch prophetisch acten, weil ich nicht fpuhren tann, daß fie vom beiligen Beifte geftellet fei." - "Dein Geift tann fich in bas Buch nicht schicken, mb ift mir Urfache genug, daß ich fein nicht hochachte, daß Chrifins darinnen weder gelehrt noch erfannt wird." Für Luther gilt als der Brufftein, über alle Bucher zu urtheilen, ob fie Chriftum treiben oder nicht. "Bas Chriftum nicht treibt, das ift nicht apofolisch, ob es gleich St. Petrus und St. Paulus lehrte. bernm was Chriftum treibt, das ware apostolisch, wenn gleich Judas, Sannas, Bilatus ober Berobes es thate." - In ber Cpiftel an die Bebraer "baut ein Junger der Apostel auf dem Grund Gold, Silber, Edelsteine; berohalben uns nicht hindern foll, ob vielleicht etwa Solg, Stroh oder Beu mit untermenget werde." So wenig giebt es fur Luther einen blog objettiv gegebenen Babrbeitscoder, daß vielmehr die subjektiv schon in ihm lebende drift liche Bahrheit über ben Berth fogar der einzelnen Bucher der Bibel entscheidet, fo daß "Sauptbucher seien die Briefe Pauli, isuderlich der an die Römer, Johannis Evangelium und Petri ente Epiftel u. f. w., mahrend die drei erften Evangelien das Bunder zu fart treiben." Go subjettiv, im Gingelnen irrend, diese Urtheile Luthers gewesen find, so berechtigt ift doch die bauptfache, daß der protestantische Beift gar feine reine und bloß sbieftipe Autorität anerkennt, fondern die Bibelbeftandtheile felbft m prufen und zu beurtheilen hat. Darin ift 3 mingli mit Luther gleichen Beiftes, wenn er alle Bahrheit gebenden Schriften aus Gottes Geift ableitet, auch wenn Cicero, Seneca u. f. w. die Berfaffer waren; fo wie er ficherlich eine ihm erkennbare Unwahrheit, auch wenn fie in der Bibel flande, nicht annahme.

3. Die Schriftautorität kann der Natur der Sache nach nicht Selbstzweck sein, sondern nur Mittel zum Zwecke, sie soll und kann nur der Ausmittelung der christlichen Wahrheit dienen im Unterschied von den Irrthumern der Tradition, sei immerhin die Schrift kelbst schon Fixirung einer ältesten Tradition gewesen. Im Grosben und Ganzen vermögen die biblischen Zeugnisse des Urchristensthums die wesentliche Wahrheit der christlichen Religion für das

in der Rirche fich fleigernde Berftandniß allerdings ficher zu ver mitteln und die mittelalterlichen Trübungen des driftlichen Bewußt feins als Irrthumer hinzustellen, obwol die Reime dieser Trubun gen als "bolg, Strob oder Ben" neben dem Gold und Edelgeften fich dort finden, aber auch als folche fich erkennen laffen. Di Schrift weiß nichts von Briefterherrschaft für die Chriften, nicht von Marienkultus, Bilderverehrung, Degopfer, Ablag, Fegefener fieben Saframenten, Unrufung der Beiligen, Berehrung ber Me liquien u. f. w. Sie migbilligt geradezu jede örtliche Bevorzugung für den Gottesdienft, somit bas Ballfahren, nicht minder bei ftatutarische Kasten, das Gebetebersagen, die Chelofigfeit der Brie fter als zwingendes Statut für jeden, der Briefter fein wi u. f. w.; turz die Schrift ift wesentlich für die evangelische und wider die katholische Rirche. Go groß aber dieser Borgug de Brotestanten sein mag, die b. Schrift für sich zu haben: so ift e doch flar, daß wir unsere einmal erlangte, reinere Erkenntniß von Befen driftlicher Frommigleit als der vollendeten Religion fell halten murden, auch wenn es folche fur uns zeugende altefte De fumente des Chriftenthums gar nicht gabe, oder wenn fie eine theilmeise anderen Inhalt hatten. Gelbft wenn das Berfagen vie ler und langer Gebete, das flatutarische Saften, das Ballfaboe an besonders beilige Orte, der Colibat der Geiftlichen, Die Ame fung der Beiligen, die magische Birtung fultischer Sandlunge und dergleichen mehr in der Schrift empfohlen maren, wie fie e nicht find; felbft wenn die römischen Difformen der grömmigtei in der Schrift empfohlen maren, oder wenn wenigstens Glement einseitiger Ascese, Beltflucht und Erwartung des naben Beltenbe fich in der Schrift fanden, mußte wer bennoch jur Erfaffung ach ter driftlicher Frommigfeit gelangt mare, bei diefer verharren." Bir wußten freilich nicht, ob in diesem Falle die Erkenntniß rei

<sup>\*)</sup> Auch ber orthoboreste Buchstabenbiener erlaubt sich bie Schriftsteller welche bas Weltenbe als sehr nahe bezeichneten, zu berichtigen, und leitet be raus nur bas Borrecht ab, auch jeht wieder eine gleich irrige Erwartung z hegen.

wer Frommigfeit, die wir ja wesentlich der h. Schrift verdanten, ms erreichbar geworden mare; auch mußte im gefetten Fall bas eichichtliche Chriftenthum, weil unfähig, die vollendete Religion zu fein ober in fich zu verwirklichen, als bloge Superstition verlaffen und befeitigt werden, wie ja diejenigen es wirklich thun, welche bem Christenthum nicht zutrauen, daß es als fein Wefen die vollendete Religion und religiose Bahrheit in fich enthalte und ver-Der Protestant anerfennt aber im Christenthum Die wilendete Religion, rechnet, daß ce diefe ift, jum Befen bes Griftenthums und tann auch bie Schriftautorität nur bagu geltend machen, daß diefelbe der Ausmittelung diefer Bahrheit biene. Riemals konnte eine Aeußerung der Schrift berechtigt sein, uns eine geringere Frommigfeit oder Sittlichkeit aufzunöthigen. Batte ein Avoftel über die Ghe eine dem vollen Begriff driftlicher Che nicht aleichkommende Meußerung niedergeschrieben, dennoch wurden wir jenen festhalten; oder hatte er je ein rachfüchtiges Bort geforieben, mare das Wort: "Alexander hat mir viel Bofes gethan, ber berr vergelte ihm nach seinem Thun", ware Dieses im Ginn ber Rache gesprochen, gesetzt auch der Schreibende verzichte darauf, k felbft auszuuben, und fchiebe es auf Gott: fo mare es unfere Richt, diesem Worte feinen Ginfluß auf uns zu gestatten, sondern burch die im bekannten Worte Christi ausgesprochene Bahrheit es m berichtigen. Nichts ift an und für fich darum mahr, weil es in der Schrift fleht, sondern es fleht in der Schrift auf eine uns einleuchtende Beise weil es mahr ift, und ift fur uns nur darum Autoritat, weil es mahr ift - und weil wir feine Bahrheit gu alauben vermogen. Indem Die Schrift uns gur reinen Babrheit leitet, befreit fie die Gewiffen von der herrichaft der Tradition, hierarchie und dogmatischen Sagung.

§. 44. Das entscheidenbe Ansehen der heil. Schrift gegen= über den Inspirationen, Muminationen, Eingebungen Einzel= ner, welche nus, was sie also schauen, als christliche Wahrheit aufunehmen zumuthen, bezweckt wiederum nichts anderes als

## bie berläfliche Ausmittelung ber achten Bahrheit mit Ausschei bung eitler Schwarmereien.

Biewol zunächst dem Ansehen der firchlichen Traditio entgegengestellt, ift doch die protestantische Bibelautorität auch wi der die Schwärmer geltend gemacht worden (§. 15), welche rei individuell und subjettiv die driftliche Babrheit zu ichauen behaut ten und größtentheils abentheuerliche Phantafieen für Eingebunger des h. Geistes hielten oder doch ausgaben. Es war dieses ein namentlich im 16. Jahrhundert vielfach vorkommende franthaft Uebertreibung des reformatorischen Bringips der Subjektivität Bom Jode der kirchlichen Ueberlieferung fich befreit fühlend, ge riethen viele Bemuther in enthusiastische Schwarmereien, welch besonders da bedenklich wurden, wo man von folchen Gingebunger aus die Rirche und das Leben praftisch gestalten wollte. De Unabaptismus, gereizt durch fociale Berhaltniffe, welche leider nod fehr wenig durch driftliche Pringipien veredelt worden waren und ohne Zweifel von der Idee achten Chriftenthums fo weit abstan ben als nur immer die firchlichen Digbrauche, führte zu Bauern aufftanden, bedrohte das Staatswefen, ja das Familienleben und die Sittlichkeit, und zwar berief fich diese frevelhaft werdend Praxis auf die christliche Religion. Es zeugt für die Gediegen beit des Reformationsgeistes, daß er in seinen Trägern, in der leitenden Reformatoren, trop scheinbarer Congenialität mit ber Anabaptiften, Diese Schwärmereien von fich zu weisen und vor Allem eine geordnete Rirche, Staat, Familie und Sittlichkeit all unentbehrliche Guter fiegreich zu vertheidigen mußte, gefest aud man habe die gefährdete Societät nicht ohne Anwendung pein licher Strafmittel ju retten vermocht.\*) Schwarmer find ju aller

<sup>\*)</sup> In Schleiermacher's christlicher Sittenlehre ist zum ersten Mal die Ungleichheit der kirchlichen Sphäre und hingegen der übrigen Lebensgebiete in's volle Licht gestellt worden, so daß klar wird, warum z. B. die Reformation die Kirche direkt reformirt hat, ohne ein ebenso direktes Resormiren des Staates und anderer vom Christenthum schon vorgesundener Kultursphären mizu unternehmen. Die meisten neueren Sittenlehrer haben das Bedeutende dieser Leistung nicht gesehen. Bergl. Köstlin a. a. D. II., S. 68.

Reiten vorgekommen, auch in der romischen Rirche trok des farten Ordnungspringips, deffen die hierarchie und Tradition fich au rühmen pflegt.\*) Bie alle Subjektivität so ift auch die schwärmerifche in der protestantischen Rirche freier und wird darum leichter fich verbreiten, namentlich in aufgeregten Zeiten. Das Gegengwicht wider Berirrungen ber zügellosen Gubjeftivität findet man in objektiver Autoritat, bei den Protestanten also wesentlich im Infeben der h. Schrift als der Urdofumente driftlicher Frommig. kit und Bahrheit. Bas der h. Geift der Bahrheit dem Chriften ingabe mußte mit feiner Ureingebung, welche uns in der Schrift bezeugt fei, im Ginklang fteben und diefes nachzuweisen haben; bann nur erschiene es als julaffige Bahrheit, murbe aber als ichon in ber Schrift explicite oder doch implicite gegeben nicht erft burch Muminationen uns erkennbar, daher denn diese wenn nicht iberall bloge Einbildung gar nicht nothwendig feien. Burde aber ein folder Muminirter feine Gingebungen uns aufnothigen wollen, ohne den Nachweis ihrer Uebereinstimmung mit der Schrift leiften m tonnen, fo mußte er gleich ben alten Bropheten, beren Dratel ben Schriftaufzeichnungen vorangingen und diefelben erft veranlaßt laben, fich anderweitig als befonderes Organ des göttlichen Beifes ausweisen, somit durch die sonstigen Beichen eines Bropheten. Daß diese Erhebung ber Schrift gegenüber ben Schwärmern meientlich gefund war und gefund bleibt und berechtigt, erleidet feinen Ameifel; fie wird daber immerfort einleuchten und festgehalten werden.

2. Rur darf auch diese Richtung der protestantischen Schriftantorität nicht über das Bedürfniß hinaus übertrieben werden, als fei die Schrift den falschen, wenigstens zweideutigen Inspirationen gegenüber der geschriebene Schatz auch nur von Inspirationen, jedoch der ächten und verläßlichen, oder als sei der Inhalt der Schrift nur aus Inspirationen hervorgegangen. Schriftstellen, die

<sup>\*)</sup> So richtet sich 3. B. Calvin im Consensus Genevensis nicht gegen Belier allein, sondern auch gegen einen von der hierarchie protegirten Schwärsmer Georgius Siculus.

diefes zu fagen fceinen, haben naber betrachtet Diefen Ginn nicht, und andere Stellen, wie der Eingang des Lufas- Evangeliums fagen über gange Schriften febr beftimmt das Begentbeil. daß der Inhalt vielmehr aus gesammelten mundlichen und schriftlichen Ergablungen und Zeugniffen Underer geschichtschreiberisch gusammengestellt sei, mas auch der Augenschein lehrt. Die Schrift bedarf, um der Tradition und Schwärmerei gegenüber entscheidende Autorität zu fein, feineswege einer wunderbaren Entflehungs. weise, da fich ihr Unsehen einfach grundet auf die unmittelbar oder mittelbar avostolische Abfassung oder auf bas Rixiren der urdriftlichen Erfahrungen, beren Berth wir erleben sobald fie in uns felbst die entsprechenden Erfahrungen wirken, und fo bas Reugniß des h. Beiftes zu Stande fommt. Menschliche, firchliche Dogmen oder Satungen über das, mas die Schrift zu fein habe, damit fie une dieses oder jenes Bedürfnig befriedige, konnten als Ausdruck zeitweiliger Ginficht oder Meinung niemals gegenüber fteigender und befferer Ginficht berechtigt fein, fonft murbe bas Schriftanseben auf eine Beise verftanden und gehandhabt, bei welcher es dem wefentlichen Streben des Protestantismus nicht for derlich sondern hinderlich mare. Das Ansehen der beil. Schrift befreit die Bewiffen vom Ginfluß der Schwärmerei und ichutt bas protestantische Subjektivitätspringip vor Einseitigkeit und Ausar tung, will dasselbe aber feineswegs erdrucken oder bie Erfenntnig vollerer Bahrheit bemmen.

- §. 45. Das entscheidende Ansehen der heiligen Schrift gegenüber den bloßen Aussagen der durch religiöse Erfahrung noch nicht durchgebildeten Bernunft (Rationalismus, Naturalismus) bezweckt ebenfalls nichts anderes als die Sicherstellung der durch christliche Erfahrung gewonnenen Wahrheit.
- 1. Unzweifelhaft kann das protestantisch driftliche Bewußtsein seinen Inhalt sowie die Schriftlehre niemals dem bloß verständigen Denken jedes überhaupt Vernunftbegabten preis geben, da jenes Bewußtsein sich selbst eine höhere, gereiftere Einsicht in religiöse Dinge zutraut, in der h. Schrift aber diesen Inhalt bezeugt und

fidergeftellt findet. Daber ift das Schriftanseben auch dem Rationalismus in der Religion entgegengesetzt worden, als in den Sumanisten, Socinianern, Libertinern u. A. mehr oder weniger bas bloke, bisweilen an damals wieder gelesenen flaffifchen Schriftfellern und Philosophen gebildete Denten über driftliche Bahrheit m entscheiden verlangte, mas seither als Unspruch der Philosophie febr oft wiederholt worden ift. Gerade hier aber bedarf unser Formalpringip der allersorgfältigsten Erlauterung, wenn es nicht mehr fchaden als nugen foll, je nachdem es in unberechtigter oder in berechtigter Beise auftritt. Borerft muß allerdinge wie überall is auch hier die historische Rritit Sache der Biffenschaft sein. Daß ferner ein prufendes Denken auch auf die religiöfen Erfahrungen m richten ift, versteht fich namentlich für die Theologie von felbft. da unter ihnen thatfachlich auch viele taufchende vorfommen; "prufet Alles und das Bute behaltet, prufet die Beifter", ift vom Broteftantismus immer zu befolgen und gehört zu feinem Befen. Bas aber gepruft werden foll, muß vorher da fein, die driftlich religiofe Erfahrung, das chriftlich erfüllte fromme Bewußtsein. Dieses ift der gute Sinn des Credo, ut intelligam, das mensche iche Denten, wenn ihm die religiofe oder doch die driftliche Erfabrung nicht gegeben, wenn es von diefer verlaffen ift und nur von den objektiven Lehren Renntnig nimmt, wird kaum einen Schattenriß ber religiofen Lebensmahrheit zu Stande bringen. Bubem ift die fittlich religiofe Ertenntnig in Jedem durch feine eigene fittlich religiose Beschaffenheit bedingt, so dag der unsittliche Frevler fur gottlose Ergebniffe seines Dentens interessirt ift, der fittlich Rromme aber fur die göttlichen Boraussetzungen. Bleiches das Gleiche volltommen erkennt, fo konnte nur die relis qios fittlich vollendete Berfonlichkeit die religiofe Bahrheit volltommen erkennen, "nur das reine Berg Gott" oder, johannaifc gesprochen, "nur ber Gohn den Bater schauen." Beigt Die Das Chriftfein bedingende Erfahrung, im Allgemeinen vorerft beftehend in Erfenntniß der Sundhaftigfeit und der rettenden Gnade, zwar nicht, daß Alles an uns fündlich fei, aber daß an uns allen

Sündliches hafte\*), so wird das Denken, namentlich so weit es auf die religiös fittliche Wahrheit gerichtet ift, in uns allen durch Dieses Sündliche gehemmt und beirrt. Wie fehr die nabere Borstellung der religiösen Objette von der subjektiven Beschaffenbeit des Denkenden abhängig ift, zeigt die ganze Geschichte der Religionen, indem überall die Bolfer oder Stamme oder Gingelnen bei'm Bedürfniß, das Göttliche fich zu veranschaulichen, dem ihrer eigenen jedesmaligen Beschaffenheit entsprechenden Ideal nachgegangen find. Gin bumpfes religiojes Furchtgefühl poftulirt ichred. liche Götter, ein von Sinnlichkeit durchdrungenes und verwirrtes religioses Befühl entwirft dem entsprechende Gottheiten bis gum taumelnden Dionvios und zur Bersonification der Geschlechteluft, fo daß fogar die widernatürlichen Lufte ihr entsprechendes gottliches Symbol hervorgerufen haben und hinwieder durch diefes gereizt und gemehrt murden. Der Apostel hat diese Thatsache gur Beschämung der heidnischen Religion hervorgehoben. Benn Reuere in sceptischer Meinung den firchlichen Gottmenschen auch nur als das von der Rirche projicirte Ideal begreifen wollen, den dogmatischen nicht ohne Grund: so ertheilen sie damit doch der driftlichen Religion ein bobes Lob, denn diese mare es ja, welche die Menschen in der Rirche so bestimmt hatte, daß dieselben nur mit dem absoluten sittlich religiösen Ideal sich befriedigen können. Freilich wendet man ein, gerade auch der Nichtswürdige könne antithetisch das Ideal der Bollfommenheit aufstellen; er mird es aber nicht willig thun, da es ihm nur zu seiner Beschämung und zum Bericht ausschluge, oder er wird nur ein abstratt allgemeines Soll als das Ideal erzeugen. Jedenfalls hatte erft das Chriftenthum die Menschen befähigt, ihr eigenes Ideal in der absoluten fittlich religiösen Bollfommenheit sich vorzustellen, statt 3. B. wie die Athener in der, noch vieler erganzenden Götter bedürftigen, fowol den Runftfleiß als die Behrhaftigfeit schützenden Athene.

<sup>\*)</sup> Eb. Zeller hat mit Recht auf bie Berwechslung biefer zwei febr verschiedenen Sape aufmerkjam gemacht.

2. Se edlere religiose Erfahrung der Mensch macht, je mehr er selbst durch diese burchgebildet und veredelt wird, desto weniger fann er bie religiofe Bahrheit und Erfenntnig einer von diefer Erfahrung gar nicht oder nur oberflächlich und zufällig berührten Intelligens anheimstellen. Spricht fich nun in den h. Schriften ein von reicher und edler driftlicher Erfahrung durchgebildeter Beift aus, gefett feine Ginficht in weltlichen Dingen ober auch jeine theologisch wissenschaftliche Rraft sei geringer als die unfrige: i wird mit Grund das biblifche Zeugniß allen Ausfagen einer Intelligeng, beren religiofe Erfahrung mangelhafter ift ober gang din gestellt bleibt, vorgezogen. Diese mohl begrundete Schriftantoritat dient alfo der Ausmittelung der religiöfen Bahrheit. Bird aber diese Autorität entweder übertrieben und gegen alle Bernunft, auch gegen die in driftlicher Erfahrung durchgebildete, geltend gemacht, mit Berufung vielleicht auf Luther's derbe Borte") - oder wird fie auf ein Gebiet übertragen, in welchem fie augenideinlich gar nicht vorhanden ift, auf Gegenstände der Biffenschaft als folder, fei es der historischen Kritit oder der Physit: fo mußte fe aufhoren ber Bahrheit zu bienen, und fonnte nur Irrthum manlaffen, indem Nichtreligiöses für religiös ausgegeben und das burch der Aberglaube gefördert murde. Die altere Dogmatif fogar bat Diefes gefühlt und barum nur behauptet, daß das gur Seligfeit nothwendige ficher aus der Schrift fonne entnommen werden, nicht einmal auch jede Detailfrage des driftlichen Lehrgebaubes, geschweige benn Dinge, welche diesem fremd find. Rein Besonnener wird über die Gesetze der fosmischen und tellurischen Bewegung die Schrift als Autorität gebrauchen, ober aus einer neutestamentlichen Stelle, welche in popularer Beife David citirt, ichließen, daß das Citirte darum von David geschrieben sein muffe. Roch weniger wird er unter dem Bormande, daß der Glaube über der Bernunft sei, Unvernünftiges festhalten und den Aber-

<sup>\*)</sup> Daß die unter ben Glauben gefangen zu nehmenden νοήματα (Ansichlige) von Luther falsch als die Bernunft übersett worden, ist bekannt, ebenso daß er sich benn boch auch auf die Bernunft berufen hat.

glauben als Glauben verehren. Daß ein solcher Aberglaube von Bielen als Berdienst und fromme Leistung angesehen wird, daß einzelne Geistliche durch offene Leugnung der kopernikanischen Beltansicht u. dergl. sich wichtig machen, und Kirchenregimente solche Eiferer des Unverstandes begünstigen, statt sie in's Irrenhaus zu schicken oder ihnen Buße zuzumuthen, zeigt uns nur, wie sehr es endlich an der Zeit sei, diesen üppig wuchernden Verkehrtheiten ein Ziel zu sesen und solche Theologen als vom Streben nach reiner Wahrheit abgefallene zu bezeichnen.

- §. 46. Der Protestantismus hat das Ansehen der heiligen Schrift geltend zu machen, um wider die bargelegte breifache Berirrung die driftlich religiöse Beilswahrheit zu fchüten.\*)
- Beder die kirchliche Tradition, noch die subjektiven Iluminationen, noch die bloße natürliche Bernunft können sicher und verläßlich zur religiöfen Bahrheit leiten oder gar die driftliche Religion in ihrer Eigenthumlichfeit murdigen, indem diefe alle hiefür nicht leisten mas die h. Schrift. Das Bertrauen zur Schrift ift diefen fich neben fie hinftellenden Autoritäten entschieden vorzugieben. Der geschichtliche Entwicklungsprozef des Chriftenthums in der Rirche mußte verirren und verderbt werden, sobald Tradition, Illuminationen, Rationalismus mehr gelten wurden als das Schriftzeugniß. Die Schriftautorität will, fann und foll aber nichts anderes leiften als gesicherte Ansmittelung ber religiosen Bahrheit, welche das eigentliche Gotteswort ift und als in der Schrift bezeugt auch geradezu mit diefer synonym werden tounte. Daß dieses wesentlich den Brotestanten vorschwebte, zeigt sich in erheblichen Theilen der dogmatischen Ausführungen, welche den Grundfat näber erörtern follten. Es murde der Dienft, welchen Die Schrift leiftet, auf bas zum Beil nothwendige eingeschrantt; theils murde demgemäß die fogenannte Bollftandigfeit der driftlichen Bahrheit in der Schrift (perfectio scripturae) nur von dem zum Beil nothwendigen behauptet, theils endlich ganz ebenso die

<sup>\*)</sup> Die breifache Richtung ber Schriftautorität habe ich vor ber Schweigerischen Prebigerversammlung bargestellt, vergl. beren Berhanblungen von 1846.

Deutlichkeit (perspicuitas) ber Schrift für unser Berftandnik auch nicht weiter ausgebehnt. Damit ift gefagt, daß keineswegs die gange Schrift die Beil bringende Bahrheitssubstang selbst sei oder boch diefer adaquat, sondern nur daß die jum Beil nothige, wefentliche Bahrheit, das Gotteswort d. h. Gefet und Evangelium in der Schrift enthalten fei, wobei man noch die Concession machte, fie fei explicite oder implicite in derfelben enthalten und unmittelbar ober mittelbar aus derfelben zu gewinnen. bes jum beil Rothige als das in der Schrift wefentlich vollstandig enthaltene und sicher auszumittelnde bezeichnet, so gibt es mitbin in der Schrift auch noch anderen Inhalt, welcher nicht zum beil felbft gleich unerläßlich und nothwendig ift, obwol Alles dazu bienen mag, die eigentliche Beilesubstang zu beleuchten. ift unfer beil nicht dadurch bedingt, daß wir auch diesen unweientlichen Schriftinhalt ficher verfteben und feine Bahrheit uns einleuchte. Bie unumgänglich es sei, jene persectio et perspicuitas scripturae mit der orthodogen Rirchenlehre dabin einzuforanten, daß nur die fichere Musmittelung des jum Beil nothvendigen gemeint fei, nicht aber die Naturkenntnig oder Beschichts= unde oder wiffenschaftlich theologischen Anfage, die gerade Paulus mit Benutzung rabbinischer Theologie gegeben bat, - lehrt uns eine nie unterbrochene Erfahrung. Niemals hat man von allen in der Schrift enthaltenen Bestandtheilen einen gleich erheblichen Bebrauch gemacht, und niemals alle Schriftstellen durchaus sicher ju versteben vermocht. Giebt es boch Stellen, beren verschiedene Auslegungen die Bahl hundert erreicht, Stellen, die als Cruces interpretum bekannt find und wohl niemals mit allgemein einlenchtender Sicherheit ausgelegt werden, vielleicht weil ein Schreib. sehler im Bege fteht. Die Exegese ist fast durchweg nur sides humana, ein Fürrichtighalten auf Abwägung der Grunde oder Bahricheinlichkeit bin; das Wort Gottes aber will fides divina wirten.

2. In dieser orthodogen Unterscheidung einer zum Seil nösthigen Bahrheitssubstanz und eines nicht so wesentlichen Inhaltes liegt augenscheinlich zugleich eine Unterscheidung des eigentlichen

or pressingen und der h. Schrift als des over deristen Bücher. Die Begriffe Wort wert auf anfammengehörig doch wieder ... glauben ale " Die Begriffe Wort uns genothigt gewesen and uns Bielen serin erweigen genothigt gewesen, gesetzt auch gesingen, eine mechanische Sichtung einzeln pelingen, eine mechanische Sichtung durchzuanfict de geringen Schriftinhaltes, der zur nothwendigen eigentlichen Wort Gottes Eif. pesjenne eigentlichen Wort Gottes gehöre, theils petieineffung fomit jum eigentlichen Mort Gottes gehöre, theils petieineffung Schriftinhaltes, welcher nicht diese nammen ĺď weiten Schriftinbaltes, welcher nicht diese Bedeutung habe. Des for remiften Behauptung gegenüber, das Gotteswort fei Pas fer ramifchen Tradition, gesaat morden Das Der remind Die Tradition, gesagt werden mußte, die Schrift Die Sprift und Die Exadition fei das Wort Gattas Die Sort und fei das Wort Gottes, ift einleuchtend und bechne die Tradition fei das Wort Gottes, ift einleuchtend und beebne Die genfalls aber ift nicht der gange Schriftinhalt, nicht grundet; jedenfalls aber ift nicht der gange Schriftinhalt, nicht grunder, pollständige des Neuen Testamentes gleichmäßig in die einmal ber vollständige des Neuen Testamentes gleichmäßig in die einmai Dehren verarbeitet worden, und die Lehren waren wefirchlichen entlich dieselben geworden, wenn auch, wie Luther einräumt, gange Bucher, man darf fagen zwei Dritttheile des Textes aller Bibelbucher gar nicht vorhanden maren.\*) Richt das protestantisch firchliche Bedurfniß, fondern der polemische Gifer ift Beranlaffung geworden, daß man die Lehre über Schriftautoritat bis gum innern Biderfpruch gefteigert und übertrieben bat. Läßt fich nicht nerkennen, daß ichon die Reformatoren nicht immer gleichmäfia nom Schriftanseben gesprochen haben, daß somit sehr leicht in ib. ren verschiedenen Mengerungen Biberfpruche fonnen nachgemiesen werden, je nachdem sie gerade polemische Interessen verfolgt oder über diefe erhaben nur der driftlichen Bahrheit felbft nachgegangen find: fo ift doch erft von Späteren mit völliger Richtbeachtung freierer Mengerungen des Reformationszeitalters die frankhafte Uebertreibung der Schriftautorität ausgebildet worden (§. 14), auch bei ihnen freilich fo, daß sie sich felbst widersprochen haben. papistischen Polemiker, je mehr sie, um ihre Tradition bochzustellen, die Schrift herabsetten, ihre Bollständigkeit fur die Beilvsubstang, ihre Berftandlichkeit, ja fogar die im Allgemei-

<sup>\*)</sup> Die Abschnitte, über welche 3. B. geprebigt wirb, bilben bei weitem nicht einen Dritttheil bes Bibeltertes, geschweige benn bie in Dogmatif und Moral verwenbeten Stellen, dicta probantia.

Ė

R.

a

je

'n

ĸ

in it

Ĺ

þ

nen überall treue Erhaltung ihres Textes leugneten, reizten die . protestantischen Begner defto mehr zum absoluten Biderspruch, und so entstand daber eine allerdings unhaltbare Uebertreibung, ein blokes unmittelbares Gleichstellen der h. Schrift mit dem Begriff bes Gotteswortes, eine Gleichmäßigkeit der Bedeutung aller Schrift. theile ohne Unterschied, eine Steigerung ber Schrift bis in's schlechtbin Magische und Uebernatürliche, so daß auch die vorgekommenen Schreibfehler beim Abschreiben wider den später aufgezeigten Augenibein geleugnet murden, und ein Dogma versucht worden ift, weldes die ausnahmslose Unversehrtheit der Texteserhaltung ohne alle Corruptionen behaupten wollte. Daß diese polemisch rechthaberiide und fündliche Krankheit sich völlig ausbilden konnte, ift ein Glad; denn erft in der vollen Ausbildung offenbarte fich bas Rrante ale das mas es ift, und rief die grundlichfte Beilung im Eifer der Kritiker hervor, durch Bariantensammlung die wirklich wigetommenen Menschlichkeiten im Schriftabschreiben vor Mugen u ftellen; eine große Berlegenheit für diejenigen, welche die Schriftautoritat in's Absurde übertrieben, durchaus gleichgültig das gegen für die mabre Schriftautoritat, denn aller Barianten ungewhet fleht die Beilejubstang in der Schrift fest und wird von denklben gar nicht berührt. Wer die traditionelle Uebertreibung festbelten will, arbeitet nur ben Gegnern bes Protestantismus in bie Sande, weil diese es leicht widerlegen und ein Interesse has ben, das Biderlegte fur das Befen des Protestantismus auszugeben. Bielmehr gebort es ju beffen Befen, über Irrthumer, ob fie noch so lange im Unsehen gestanden, immer wieder binwegzugeben und niemals die richtiger erkannte Bahrheit der Tradition aufzuopfern, geset auch man fonnte durch das entgegengesette Berhalten die Bunft des Rirchenregiments oder der bofe und Obrigfeiten oder der traditionell frommen Beiber und Unverftandigen gewinnen.

§. 47. Benn die heil. Schrift allerdings die Bermittlung der zum Heil nothwendigen Bahrheit wesentlich vollständig darbietet und hierin keiner Ergänzung durch die Tradition bedarf, fo leiftet fie biefes boch nur bem unter driftlicher Erfahrung fich burchbilbenben Geifte.

Daß die biblischen Bucher entstanden seien ohne die bestimmte Absicht, ein Suftem religiöfer Bahrheit barzubieten; baß Die einzelnen Schriften theils überhaupt im Streben nach religiofer Aufzeichnung und Mittheilung, theils auf bestimmte Beranlaffungen bin geschrieben worden seien; daß die verschiedenen Bucher successiv entstanden find ungefähr im ersten Sahrhundert nach der hinmegnahme Chrifti, vom Jahr 60 bis etwa 120; daß endlich auch die Sammlung sowol der a. t. als der n. t. Schrife ten zu Stande gefommen ift einfach aus dem pietatsvollen Bedürfniß, Dieselben für den gemeinsamen Gebrauch der Rirche gu erhalten, - alles dieses ift vollständig zuzugesteben ober vielmehr willig und freudig geltend zu machen. Rur weil die schlaue ober befangene Polemit ber Ratholiten Diefe, wie man glaubte, Dangel der Schrift eifrigst ausbeutete, um das Bedürfniß nach der Tradition defto greller darzustellen, meinten die Bertheidiger ber protestantischen Lehre, ben so fehr ausgebeuteten Thesen die ichroff. ften Untithesen entgegensegen und verfechten zu muffen; fo weit immerhin mit Recht, als die Unvollständigfeit der Beilefubftang im Schriftzeugniß widerlegt werden follte. Bas darüber bingus der avologetisch volemische Eifer verfochten bat, zeigt uns überall nur in anderem Intereffe verwendet Dieselbe Befangenheit ober Schlauheit, nicht selten als fraus pia in einander gemengt, welche von den tatholischen Angreifern aus anstedend über die protestantischen Bertheidiger fich verbreitet hat. Seit diese Befangenbeit gewichen ift, murde fein ehrlicher Brotestant mehr die polemischen Bertheidigungen alterer Theologen vertreten wollen, welche fogar bei vaulinischen Briefen die in Diesen selbst ermähnte Beranlaffung zum Briefschreiben gar nicht ober nur febr verklaufulirt anerkannt haben. Bas der Protestantismus zu vertheidigen bat, ift vielmehr nur die These: wie immer die Bucher einzeln veranlaft und ju welchem 3mede immer beren Busammenftellung ale Bibel ju Stande gebracht sein mag, jedenfalls ift in dieser Schriftenreibe

bes Befen ber Religion sammt ihrer driftlichen Vollendung durchand vollstandig, für unfer Bedürfnig volltommen ausreichend bejeugt oder explicite und implicite enthalten, so daß wir einer die Schrift ebenburtig erganzenden anderweitigen Bahrheitsquelle von Außen ber gar nicht bedürfen; wie die Ratholiken bingegen wollen, wenn fie das Bort Gottes gleichmäßig in der Schrift und in der Tradition finden, ja dasselbe aus diesen beiden bestehen leffen und beide mit gleicher Bietat und Ehrfurcht anzunehmen gebieten. Sei es mahr, daß Chriftus und die Apostel vieles gerebet und angeordnet haben, mas wenigstens nicht wortlich in diesen Schriften ift aufgezeichnet worden, fo ift boch fo vieles aufgezeiche net, daß wir alles Befentliche bier finden; fei es mahr, daß ber Befit auch des nicht aufgezeichneten uns willfommen fein wurde, io tonnen wir es nun einmal mit gleicher Sicherheit nicht mehr ausmitteln; fei es mahr, daß mundliche Ueberlieferungen auch nach bem biblifden Zeitalter noch successiv in Schriften ber Rirchenvater aufgezeichnet und badurch vor fernerer Ausartung geschütt worden find, fo ift das fo Aufgezeichnete doch viel langer durch die fich immer verandernde mundliche Ueberlieferung gegangen, und unter ben altesten patriftischen Aufzeichnungen tommen als Aussprüche Griffi 3. B. vom taufendjährigen Reich Abentheuerlichkeiten vor, die von biblischen Aussprüchen Christi weit abirren. was spater und jest noch Tradition geworden ift, erscheint zu eis nem großen Theil dem Biblifchen durchaus fremd und widerfpredend, wie das Megopfer, die fleben Saframente, der Gegenfat einer regierenden Briefterschaft und gehorchenden Laienschaft, die flatutarifche Chelofigfeit der Priefter, fatutarifches Faften, Beiligenverehrung, Ablaß, Fegefeuer, Prarogative der Bifchofe vor den Brieftern, des Papftes vor den übrigen Bischöfen u. f. w. vollends die schreiendsten Migbrauche von der Tradition geheiligt und geschützt werden follten, bat der Protestantismus um fo mehr diese Tradition, sobald sie sich neben oder über die Bibel stellt, verwerfen muffen, ale ce ohnehin im Befen des Protestantismus liegt, die reiner fich zu erkennen gebende Wahrheit aller bloßen Tradition unbedingt vorzuziehen.

2. Bedarf die Schrift feiner Erganzung gleichen Berthes und tann es eine folche nicht geben, fo gibt es hingegen fur bas richtige Aufnehmen des Schriftgehaltes eine subjektive Bedingung, welche neuere Ratholiken wie Dobler jener Tradition gu unterichieben bemüht find, ohne ju feben, daß fie dadurch eine prote stantische Idee anerkennen. Die Schrift tann ihren Bahrheitsae halt lebendig ermeisen nur Gubieften, in welchen der Beift bes Christenthums Leben gewonnen bat, ein Beift, der abnlich wie in einem Bolfe der Beift feiner Nationalität fich forterbt und unter den Eindruden der von diesem Geifte beseelten Erfahrung jedem seinen Stempel aufdrudt. Daß dieses nicht die römisch fatholiiche Tradition ift, sondern der protestantische b. Beift, leuchtet ein, denn es ift gerade dasjenige, mas wir als das in der Rirch lebende driftliche Bewuftsein die Quelle aller firchlichen Lehrfan genannt haben. Nur ift in der fatholischen Rirche Diefer Gemeingeift felbst von der außerlich fixirten Tradition abhängig und fol fich von ihr modeln laffen; in der protestantischen ift er niber aller Tradition ftete erfrischt und in lauternder Entwickelung be griffen durch den lebendigen Bertehr mit der h. Schrift. einmal die römische Rirche ihren Traditionsbegriff wirklich dabir vergeistigt, daß nicht mehr Formeln und Sagungen sondern bei driftliche Gemeingeist, nicht Todtes sondern Lebendes darunter verstanden wird: so mare in diesem Bunfte eine Berständigune erzielt; man ware barüber einig, daß die Schrift nur von driftlichen Gemeingeifte ausgelegt uns ficher gur Bahrbeit lei tet\*), benn es ift auch nur eine Einbildung, daß die Brotestanter aus der äußerlich hiftorischen Tradition gar nichts zu machen muß ten. Die Bekenntnisschriften sagen ja fehr bestimmt, daß fromm und ehrbare Traditionen für alles nicht gerade gur Beilssubstan felbft gehörige fromm zu benuten feien, auch verfteht es fich vor selbst, daß alle geschichtliche Erfahrung benutt werden will unt so in den driftlichen Gemeingeist der Rirche mit übergeht. sentlich an der Schrift, immer aber auch unter den Erfahrunger

<sup>\*)</sup> Bergl. Holymann, Kanon und Trabition, S. 58.

des fich überliefernden firchlichen Lebens flärkt und läutert fich der Gemeingeift, fo daß er hinwieder ein Maag wird, Biblisches im Einzelnen zu beurtheilen und jene Rritif zu üben, welche Luther, ob auch nicht immer das richtige treffend, fo frei und so fromm ausgeübt bat. Diefer Geift, wie er ichon die biblischen Bücher andsonderte, entwidelt fich immer derselbe ftete fort, mittelt immer ficherer die religioje Bahrheit, das jum Beil nothige in der Schrift aus, pruft auch in der Schrift alles, obwol überzeugt, Mi er gerade mittelft diefer Brufung das Wefen des Chriftenhums in der Schrift immer ficherer und reiner erkennt und bort wrtommende trube Elemente (Luther's "Bolz, Beu, Stoppeln, Die mit unterlaufen") durch Bergleichung mit den reinen zu unterscheiden weiß. Mochte im Anfang, ale Dieser Gemeingeift ber Chriftenbeit fich noch weniger ausgebildet hatte, für seinen Umgang mit ber Schrift eine den Quellen nach nahe ftebende Tradition wie die regula fidei als Leitung nothig gewesen sein: so ift er über biefes Bedürfniß hinaus, und weiß dergleichen Formeln nun als frühere nicht schlechthin unfehlbare Produtte feiner felbst zu beutbeilen, das sogenannte apostolische Sombol \*) nicht minder als be nicanische und athanasianische Formel.

- §. 48. Die heilige Schrift bietet das zum Heil Nothwendige der auf eine dem frei sich entwidelnden kirchlichen Gemeingeist jeweilen ansreichend erkennbare Beise, gerade wenn die Anselegung keinerlei bindende Rorm in der Tradition anerkennt.
- 1. Je aussührlicher der Bibelkanon als äußerlich gegebene Darbietung der religiösen Wahrheit diese wesentlich vollständig entbalt, desto nothwendiger wird für die Kirche, daß diese Wahrheit auf eine ihr erkennbare Weise dort zu finden sei; eine Bibelbenuhung, die mit der bloßen Exegese nicht länger verwechselt werben darf, da nicht alles was exegetisch richtig, darum auch ohne

<sup>\*)</sup> Gerade die orthodoren Lutheraner haben wider Calirtus das apostoliide Symbol möglichst herabgesett. Saf a. a. D. II., S. 192.

weiteres ichon Bahrheit ift. Behauptet nun die Romische Rirche, eine binlangliche Berftandlichkeit fei im Beilegehalte ber Schrift nicht vorhanden, diese sei dunkel, schwer auszulegen und leicht falfch zu deuten, darum bedürfe man für die Schriftauslegung einer normirenden Leitung, welche der Tradition und Rirchenautorität zufomme: fo bat der Brotestantismus den Nachweis zu leiften. daß das jum Beil Nothwendige für unfer freies Berftand. niß in der Schrift zu finden fei. Stritt man aber über das, mas Deutlichfeit der h. Schrift genannt wurde fur und wider, fo mußte in diesen Streit viel Digverstand sich mischen, weil ber Streitgegenstand durch jene Bezeichnung nicht genau und rich. tig ausgedrückt wird. Daß es viele bunkle, ichmer auszule gende Stellen in der Bibel giebt, ift protestantischerseits nie ge leugnet worden, fo wenig, als daß mit großer Beharrlichfeit freitige Auslegungen fich erhalten, und Einzelnes vielleicht niemals in allgemein einleuchtender Beise wird ausgelegt werden. Der Broteftant hat auch nicht zu behaupten, daß der erfte befte in der Bemeinde ficher fei, die Schrift richtig zu verstehen; die geben leider oft genug irre und ftarten durch Schriftlesen ihren Aberglauben und Unverstand, auch hier gilt aber der Sat, daß der Mikbrauch den Gebrauch nicht aufbeben darf. Bielmehr handelt es sich nur um die beiden Gage, theils daß in der Rirche jeweis len mas jum Beil nothig ift aus der Schrift verftanden merden tonne, theile daß diefes um fo ficherer zu erreichen fei, je weniger die Auslegung von einer außerlichen Autorität. Tradition ober Rirchengewalt abhangig, der freien geiftigen Thatigfeit anvertraut werde. Beides leugnet die fatholische Rirche, wenigstens seit fie ben Protestantismus, ber früher mit in ihr mar und ahnliches ohne Unftog behauptete, von fich ausgeschieden bat. — Darum beschränkt sie das Bibelübersetzen und Bibellesen der Laien, und bindet auch die theologische Auslegung an die schon festgesetten Lehrsatzungen und Observanzen. Es ift ihr dieses entstanden aus praktischem Bedürfniß, fich als unfehlbare und der Rorrektur nicht bedürftige Lehr- und Observanzgemeinschaft zu behaupten: benn augenscheinlich ift dieses dogmatische Lebrspftem und dieser rechts-

artig ausgebildete firchliche Organismus in der Schrift nicht zu finden. weder als ichon verwirklicht noch als aufgegebenes Biel. Rechnet man nun z. B. ein Symbolum quicunque, die steben Saframente, die Anerfennung des Papftes ju den Bedingungen bes beile, fo tann unmöglich diefe Beilesubstang in der h. Schrift gefunden werden; daber foll die Tradition diese ergangen. aber in der Schrift zu gang mefentlichen Studen diefes Ratholicismus nicht einmal der keimartige Anfang sich findet, wohl aber Bieles, mas denfelben widerspricht: fo muß die Schriftanslegung nur fo julaffig fein, wie fie mit der bestehenden Rirche vereinbar wird. Im Laufe der Beit hat sich natürlich die vom firchlich Begebenen geleitete Auslegung Diefem immer mehr angenähert, daber nun die Schätzung der Schrift blog unter diesem Borbehalt gebilligt wird. Das Berkommen als Rorm muß die Schriftauslegung hemmen und verfälschen in immer fleigendem, endlich une erträglichem Grade, und im Stillen ift oft bedauert worden, daß Die Schrift überhaupt vorhanden fei. Der Protestantismus bat amachft die Auslegung von diefen Seffeln zu befreien, und er thut es im Bertrauen, gerade die freie Anslegung werde der Babrbeit dienen.

2. Daß freilich ein Rückfall in den römischen Standpunkt vorgesommen ist, läßt sich nicht leugnen, vielmehr leicht zeigen, wie sehr dieser unter Umständen eintreten mußte und ferner eintreten kann. Sobald man in der protestantischen Kirche auch wieder eine bestimmt formulirte Dogmatik zur Heilssubstanz rechnet, wäre es auch nur das Symbolum quicunque, welches den Glauben an seine geschraubten Säße zur Bedingung der Seligkeit macht und immer noch in protestantischen Liturgien geduldet, ja sogar neu eingesührt wird: so verliert sich der Muth, in der Schrift die Heilssubstanz zu sinden, denn die so formulirte ist ihr fremd. Will man diese doch festhalten, so wird man die Schriftauslegung sossort binden an die zur Seligkeit nöthig erachteten symbolisch dogmatischen Formeln, und der Ausleger darf nur sinden was mit den Dogmen der Kirche übereinstimut, z. B. eine Menge a. test. Zeugnisse für das Trinitätsdogma, wie sogar das Jesajanische

"Beilig, heilig, heilig ift ber Berr" ein foldes hat fein muffen. Ift dieses Berfahren der romischen Rirche wesentlich, weil fie mit Freigebung der Eregese fich selbst aufgabe: fo tann ein abnlichet bei ben Broteftanten nur eine inconsequente Berirrung fein, aus mel cher daher immer wieder herauszulommen ift. Rein Bertommen, feine fixirte Formel, überall nichts Rirchliches ift unverbefferlich, nichts eine Autorität wider die driffliche Babrbeit, welche fort ichreitend fich immer voller und reiner zu erkennen giebt. In freier Bewegung verbreitet fich ber Gemeingeift der evangelischen Rirche, immer mehr an der Schrift fich vollendend und in deren Berftand. niß machsend. Das zum Beil Nöthige, in ber Schrift nicht nur ent halten, fondern von uns auch zu finden, ift aber nicht ein unveranderlich formulirtes, vielmehr in den verschiedenartigften Formulirungen wirffam, mehr oder minder getrübt, mit Underem verfett und doch Beil wirkend für die Generationen, welche nur in die fer bulle es erkannt haben. Bir lehren ja, daß auch in ber Römischen Rirche bas Seligwerden obgleich nicht ohne hemmung möglich sei, daß somit selbst unter der Fessel dortiger Tradition Die biblijch bezeugte Beilesubstanz ob auch gehemmt dennoch bindurchwirfen fonne. Daber findet jedes Zeitalter fur alle fromm Suchenden das, wodurch fie das Beil erlangen, ob fie fich immer bin eine fehr andere Borftellung davon machen als fpatere Benerationen auf anderer Bildungsftufe. Bie verschieden hat ein Anguftinus und ein Luther die Beilesubstang geschaut, wie verschieden Die Nicanischen Bater und die Tridentinischen oder Conftangischen! und gewiß tam es für ihr Beil nicht auf diese Berschiedenheit an. Jederzeit also findet die Rirche mas ihr zum Beil nothwendig ift in der h. Schrift erkennbar für das gegebene Maag des Berftandniffes, und diefes um fo ficherer, je freier der driftliche Gemeingeift die Schrift verfteben und in ihren Bestandtheilen beurtheilen darf.

§. 49. Diefe Autorität der heil. Schrift gründet fich teineswegs auf eine mechanische oder sonst übernatürliche Inspiration ihres Inhalts, sondern einsach auf den erkennbaren Berth besselben und die geschichtliche Stellung ihrer Urheber. Rur banm wird den Apolrophen eine gleiche Antorität abgesprochen.

1. Das Dogma vom Inspirirtsein des Stoffes sammt der Ansbrucksform als mechanischem Dictirtsein ift die bis gur Unertraglichfeit ranhe Bulle, in welcher ber Rern, die Ginzigkeit bes Berthes der b. Schrift allein sicher gestellt zu sein schien. Die mechanisch dictirende Inspiration des 17. Jahrhunderts \*) ift aber ur die folgerichtige Ansbildung von altern Lehrfagen, welche erft in diefer als unhaltbar follten erfunden werden. Das Inspirationedogma ift langft ale eine Berlegenheit, ja ale ein bemmendes Uebel anerkannt, daher auch die Orthodoxesten es milbern und in Salbheiten auflosen, indem fie es halb vertheidigen balb preisgeben. Es war das Dogma eine jener Ueberwucherungen, welche aus falschem Wetteifer, je das den Intereffen ber Riche zeitweise willfommenfte einander an vermeinter Frommigfeit iberbietend zu behaupten, nicht felten hervorgeben und eine Dacht werben, welche weil in der Einbildung nicht aber im guten Gewiffen rubend besto gereizter und beftiger pflegt vertheidigt zu unden. Diefes Dogma dient aber nicht einem wirklichen Bedürfmit der Rirche, sondern auch wieder nur einem eingebildeten, daß man nämlich meint, einen absolut fertigen und formulirten Ausbrud ber religiösen Bahrheit durchaus nothig zu haben.\*\*) Die Einbildung Diefes Bedürfniffes ift aus der romifchen Rirche zu uns berübergekommen, denn dort gründet fich die behauptete absolute Sicherheit des Bahrheitsbefiges in der Schrift und Tradition auf das praftische Bedürfniß der Selbsterhaltung. Gine Rirche so äußerlichen Befens kann ohne eine eben so äußerliche Autorität

<sup>\*)</sup> In ber Zeitschrift für historische Theologie von Niebner habe ich bie Enstehung ber biese Einseitigkeit vorzugsweise vertretenden Consensusformel beseichtet 1860, ebenso im Artikel Heidegger in Herzog's theolog. Realens achopabie und in ber Gesch. der ref. Centralbogmen II., S. 482, 663.

<sup>\*\*)</sup> Bogegen Leffing's Bahispruch berechtigt ift, bag uns bas Suchen ber Bahrbeit beffer fei als bas abgeschlossene Besitzen. Der Christ wird biesen Gegmfat aufheben, besitzen such nuch nuchen besitzen.

nicht bestehen, "foll nicht alles fich auflösen, so muß man ein absolut fichere außere Leitung befigen, folglich befigt man fie. Dergleichen wird auch auf Seite ber Protestanten etwa geaußert man hatte nichts Bewiffes, sofern der Bibel nicht von vorn bis bin ten genau ebendiefelbe absolute Zuverläffigkeit und Bewißheit gutame wie wenn Gott felbst uns dieses alles unmittelbar jest fagen obe in die Reder diftiren wurde. Gin folder Ginn des Bahns, nich felten wieder mit feder Oftentation ausgesprochen, muß endlic als Bahnfinn oder Gunde bezeichnet werden, als zu jener Beis beit geborig, die man fich willfürlich oder felbstsüchtig einbildel Die aber Thorheit ift vor Gott, eine intressirt felbstfuchtige Schlau beit herrschfüchtiger Rirchenleiter ober eine fündliche Ginfaltigtei bornirter Erfenntnig, mo eine weitere pflichtmäßig zu ergreife Obgleich gerade die Orthodoxie das Gotteswort als Gefet und Evangelium faßt, so daß beide vom h. Geiste nur theils vor foreibend theils verheißend eingegeben werden mußten, ftell man fich bennoch auch noch eine ergablende Inspiration vor um auch die erzählenden Bibelabichnitte als absolut genaue Dar ftellung thatfachlicher Ereigniffe berauszubelommen, wofür ein Bedurf niß gar nicht wirklich vorhanden ift, abgesehen von der wunderlicher Borftellung eines ergählenden oder Ergählungen eingebenden beili gen Beiftes. Bufällige Ausbrude haben Diefer Sucht als Rab rung gedient, namentlich das dictante spiritu sancto, was mai von formlichem Diftiren im modernen Ginn des Bortes verfteber Bie wenig bei bem Ausbrud an's Diftiren einer Schrif gedacht murbe, zeigt uns noch das Tridentinische Concilium, in dem es gerade von der ungeschriebenen Tradition die unverfälscht Kortüberlieferung mit diesem Ausdruck begründet, offenbar nicht all habe ber h. Beift Ungeschriebenes biftirt, sondern er habe angeord net, dafür geforgt, daß die Bahrheit in mundlicher Ueberlieferung fich selbst gleich bleibe und von der Rirche erkannt werde. von judischen Rabbinern des Buchstabens aufgebrachtes Dogme mag der Römischen Rirche fur Schrift und Tradition zusagen, im Brotestantismus tann es bleibend nicht zu Sause fein und ift langf durch beffere Ginficht überwunden.

2. Richt eine absolut fertig in's Bort gefaßte Lehr- und Borftellungsmaffe bedarf die Rirche als fichere Leitung in alle Bahrheit, fondern fie bedarf einer zuverlässigen Bermittlung ber um beil unentbebrlichen Bahrheit, und diese sucht und findet fle in der h. Schrift auf gang einzige Beife, fo daß die Tradition nicht concurriren fann. Barum leiftet uns die Schrift ausschließe lich biefen Dienst? Einfach darum, weil fie die Sammlung ift ber frommen Zeugniffe über die religiofe Entwidlung des ifraelitifchen Bolles, welchem in der Religion die leitende Stellung gulam, wie den Griechen in Runft und Philosophie, den Romern in Recht und Staat; noch mehr weil die Bollendung diefer normalen Religionsentwicklung in Chriffus von seinen nachsten oder nabern Angehörigen in Diesen Buchern ichriftlich bargestellt und bezeugt wird unter der Leitung des mit frischer Energie fie erfüllenden briftlichen Beiftes, welches Zeugniß abzulegen diefe Schriftsteller in der innern und außern Lage gewesen find. Auch hier durfen wir nicht zwei fehr verschiedene Dinge mit einander verwechseln, namlich die Meinung, diefe Manner hatten Jufallibilitat befeffen in ihrem Schreiben, und die Thatsache, daß fie innerlich und außerlich in ber Lage maren. Das Befen des Christenthums ficher mitmtheilen, mas fie unzweifelhaft gewollt haben. 3m übrigen liegt et vor ben Augen bes Lefers, daß fur die geschichtlichen Ereigniffe die Ergablungen Bieler find benutt worden, wie Lufas ausbrucklich fagt; sodann daß das Markus - und Matthäus - Evangelium binfichtlich des Erzählens gleicher Urt find wie Lufas, indem fie fich zu ihm nicht wie Augenzeugen zum entfernter Stehenden verhalten, Johannes aber einer eigenthümlichen Gnofis oder Myftit\*) die historische Auffaffung affimilirt. Ebenso liegt es am Zage, daß in den Briefen die verschiedenen Berfaffer jeder feine besondere Anschauungsweise hat, worin sie sich erganzen und uns ficher ftellen. daß wir nicht in bloß einer individuell verfonlichen Anschauung das Chriftenthum übertommen haben. Die Bibel giebt fich zu erkennen als das Buch der Religion obne feines Gleichen,

<sup>\*)</sup> Bie auch Reuß anerkannt hat.

als ein nie auszuschöpfender Schat der religiös sittlichen Bahrheit, ihre Berfasser als bevorzugte Zengen und Vermittler derselben an das Menschengeschlecht.

3. Gerade darum ift die Bibel fein Buchftabe, sondern Geift und leben . Die nicht ohne Beurtheilung durch den driftlichen Geift bes Lefers angeeignet werben. Die Bibel ift ein Bert Gottes und Erzeugniß seines Beiftes, wie die Religion felbft es ift, fein Codex und Einerlei, fondern ein Organismus aus mannigfaltigen Gliedern bestehend, deffen Berg Chriftus als Bollender der Religion, auf den alles worauf es ankommt hinweist, und von dem aus Alles beleuchtet wird. Sie ift fein papierener Bapft, tein Stellvertreter Bottes ober Chrifti, fondern fein Benge, bas Reugniß abgelegt durch bevorzugte Manner, welche unmittelbar ober mittelbar ihm nabe fanden, von seinem Beifte beseelt, jeboch obne fonst übernatürliche Borguge oder eine Unfehlbarkeit. Die über ber menschlichen Natur hinauslage; wie man auch jest noch erfährt, daß feineswegs die Frommigfeit zu irrthumslofer Berichterftattung oder doctrinaler Lehrentwicklung fähig macht. Die Bibel ift baber nicht bas icon fertige Gold, fondern bas reiches Gold in fich schließende Erg, und dem driftlichen Beift in der Rirche fommt es zu, das Gold auszuscheiden. Nicht nur find demgemäß die Apofropha\*) als des Goldes wenig enthaltend vom Ranon unterschieden worden, worin schon die patriftische Ginficht vorangegangen, hinter welche aber die Tridentinische Spnode wieder gurudgegangen ift; nicht nur wird die patriftische Rritif, welche im R. T. unachte, widersprochene und allgemein anerkannte Bucher unterschied, beständig fortzuführen sein, und gwar, wie Baur\*\*) Epoche machend begonnen hat, im Aufammenhang mit den Beiftesentwidelungen ber apostolischen und nachapostolischen Beit; nicht nur ift der Text immer mehr wieder herzustellen durch Bergleichung

<sup>\*)</sup> Ueber die durch superstitiöse Kanonverehrung veransaste, moderne Wegschaffung der a. t. Apokryphen aus den Bibelausgaden sind sogar die Batter von Dortrecht schon hinaus gewesen, wie ich in der Zeitschrift für historische Theologie 1860 in Erinnerung gebracht habe.

<sup>\*\*)</sup> Fur's A. T. Gefenius, De Bette, Emalb, Bigig u. A.

der ältesten Sandschriften, was alles Aufgaben sind für die Gesehrten und Theologen; — sondern unser driftliches Bewußtsein selbst unterscheidet im Bibelinhalt sogar bezüglich auf die eigentsliche Heilssubstanz wieder einen Kanon im Kanon, indem die Aussprüche Christi uns doch als Norm erscheinen für die Aussagen der Apostel, und wesentliche Lehrentwickelungen wieder zum Kanon werden für mehr nur hingeworfene und gelegentlich einzessochtene Rebenideen; so daß mit einem Worte mehr und minzer reines Gold zu unterscheiden ist, ja wie Luther sagt, auch holz, Stoppeln u. s. w. Ebenso werden die Aussprüche der Apossel wieder Kanon für andere aus der ältesten Ueberlieferung gesschöpfte Bestandtheile.\*)

Indem der driftliche Bemeingeift diesen Proces, welcher nie am Riele ift, immer vollzieht, tann anderseits die Exegese ibre wolle Unbefangenheit immer mehr erreichen, und überall die Schrift das fagen laffen, mas fie wirklich fagt; denn offenbar ift das viele gewundene Auslegen, Umdeuten, Berdreben, Ableugnen und Sineinlegen der Exegese — die scandalose Seite der Theologie, deren Biedererwedung durch die Bengstenberge Bunfen eine Schande der jetigen Rirche genannt hat, - daraus entstanden, daß die anslegenden Theologen in der ganzen Bibel einen überall gleichen, in fich unterschiedslosen Bahrheitscoder voraussetzen und fich das rum genothigt fühlten, die Auslegung im Einzelnen von dieser Gesammtvoraussetzung aus zu gestalten. Bo die Schrift etwas hat, das nicht als absolut mahr oder absolut übereinstimmend mit Anderem erschien, da hat man die Schriftstelle lieber Unberes fagen laffen als fie fagt. Die Schatzung des Quirinius 1. B., bei welcher laut Lufas Jejus geboren wurde, muß alles andere fein, nur nicht bas mas Lutas fagt, - weil laut Matthaus noch bei Lebzeiten des alten Berodes Jesus geboren fei, somit jehn Jahre vor jener Schatzung.\*\*) Daber ift nicht nur die Aus-

<sup>\*)</sup> Bergl. meine Somiletit S. 105.

<sup>\*\*)</sup> Bie fehr verschieden die Borkapitel bei Matthaus und die bei Lukas bie Kindheitsüberlieferung auffaßten, habe ich nachgewiesen in Baur's Theoslogischen Jahrbuchern 1847, S. 1 f.

legung selbst, sondern sogar die zu ihrer grundsätlichen Leitung gebildete bermeneutische Theorie in arge Berkehrtheiten verirrt. bald durch die Behauptung, daß in den Schriftaußerungen mehr als nur Ein Sinn anzunehmen fei, ein zweis oder mehrfacher, bald durch die Annahme, daß zwar nur Gin Ginn zugegeben fei, Diefer Ginn jedoch überall nach einem vorher ausgemittelten fummarifden Schriftfern muffe ausgelegt werden, mas im Alterthum die Auslegung gemäß der regula fidei ergab, bei Reueren aber als panharmonische hermeneutit fich versuchte. Alles biefes ruht auf der Bermechelung Des exegetischen Geschäftes mit bem gang anderen Brogef, die driftliche Bahrheit als folche gu ertennen, und soweit fie erkannt ift in unferen Glauben zu verarbei-Nicht wenig ift durch die dargestellte Berdreh. Exegese jener fible Geift gevflanzt worden, welchen man fraus pia zu nennen pflegt, ein Bersucher, dem die einseitigen Rirchenmanner maffenbaft unterlegen find.

- §. 50. Je mehr ber driftliche Geist in der Kirche durch Bertehr mit der Schrift sich verwirklicht, besto freier weiß er sich
  gegenüber der Antorität der heil. Schrift, so daß er in seiner Bollendung diese als bloße Antorität gar nicht mehr bedürfte und in sich selbst die Garantie für die christliche Wahrheit fände.")
- 1. Eine starre, äußere Autorität kann immer nur padagogisch, b. h. vorübergehend berechtigt sein, so lange nämlich die Subjekte ihrer bedürfen und darum sie zu dieser Autorität für sich erheben, was in dem Maaße geschieht, als die Subjekte im Zustand christlicher Unfreiheit sich befinden. Dann schreiben sie im Gefühl dieses Bedürfnisses der Bibel vor, welcherlei Autorität dieselbe zu sein habe, wie sie, um dieses zu sein, entstanden sein musse, ja was Gott zu ihrer Entstehung und Erhaltung habe thun mussen. Unverkennbar ist solches Postuliren dessen, was dem gerade gegebenen Zustand der Kirche erwünscht schien, eine Hauptquelle der

<sup>\*)</sup> Aehnlich Schentel, bas Wefen bes Proteftantismus I., S. 12.

Dogmen geworben, gar nicht nur bes neuften Dogma, welches in mubertrefflicher Rlarbeit zeigt, wie bei völligem Mangel aller Ginficht bennoch bogmatisch Lehren erzeugt werden über Thatsachen, die fich aller Runde entziehen. Wie reichlich solches auch in unkrer Rirche geschehen ift, zeigen uns die Dogmen über das Schriftanseben, welche der Schrift selbst die Freiheit geraubt haben, fic als bas was fie ift geltend zu machen; fie follte vielmehr als das gelten, wozu wir fie glaubten machen zu muffen. -Je mehr nun in der Rirche der driftliche Geift fich fleigert und m fich felbit fommt, besto freier wird er ber b. Schrift ihres inneren Berthes wegen ein einziges Ansehen guschreiben, ba er bie Erfahrung macht, burch fie wie burch nichts anderes geforbert Denken wir uns ben driftlichen Gemeingeift in ber Rirche am ibealen Ziele angelangt, fo murbe er fich bes Schriftzeugniffes für das was ebenso gut auch in ihm felbst lebt zwar immerfort freuen. nicht aber besselben als bindender Autorität bedürftig bleiben. Bir durfen uns dieses um so unbedenklicher gesteben, ba wir diefes ideale Biel in gar feiner geschichtlichen Beriode völlig emeicht benten fonnen, somit in der Rirche ber driftliche Beift ieberzeit noch mangelhaft genug bleiben wird, um an der Schrift Renanif von dem zu schätzen, was in ihm felbst noch nicht flar und nder genug vorhanden ift. Benn übrigens die Romifche Rirche boch die Schrift von der normirenden Tradition abbangig macht. somit je weiter fich lettere vollendet, die erstere um so weniger mehr nothwendig erscheinen konnte; und wenn die protestantische Rirche eine Zeit lang ebenfalls die Schrift nach ihrer Tradition anslegte, somit etwas, das ihr junachft als gewiffe Bahrheit eribien, jur Bibel hingubrachte: warum follte es bedenklich fein, bem findlichen Gemeingeiste selbst die Stellung zuzutrauen, welche eine no mit ihm verwechselnde Tradition fast immer eingenommen hat? Luther bat bem in ibm lebenden driftlichen Geift zugetraut, daß er ganger biblifcher Bucher gar nicht, anderer nur untergeordnet bedurftig fei. Bas fruber nur von Settirern einseitig verlangt burde, inneres Bort oder subjektive Freiheit auch der Bibel gegenüber, das muß in beffer verftandener Beife von der Rirche durchgeführt werden.

2. Jede außere Autorität, zuerft als Gefet wirkend, foll nach und nach zur fittlich freien werden. Buerft sucht man bie Autorität gerade für das mas uns nicht felbst einleuchtet und boch gelten follte, bis jum credo quia absurdum est; denn auf bloke Autorität bin läßt fich nur dasienige glauben, mas einem nicht felbst einleuchtet, mas man eben nur der Autorität zu lieb annimmt. Ift ihr Inhalt nicht mahr, fo fommt es fruber ober spater jum Bruch mit ber Autoritat, fie mird als folche verworfen; ift aber ihr Inhalt mahr, nur daß wir querft diese Bahrbeit nicht zu erkennen vermochten, fo muß nach und nach diefe Babrbeit uns einleuchten und immer mehr aus Diesem Grunde Glauben finden. Die Bietat gegen die Autorität bleibt, weil wir berfelben das Belangtfein zur Ginficht verdanten und weitere Forderungen von derfelben ber geminnen. Giebt uns die Autoritat, wie diefes ber Fall ift mit ber Bibel, Bahrheit im Zeugniß von Menfchen, Die nicht unfehlbar fein konnten: fo wird der Bahrheitssubstang in der Schrift, je mehr fie dem Bemeingeiste der Rirche einleuch tend geworden ift, auf freie Beise ferner Autorität zugeschrieben, anderen biblischen Elementen aber immer weniger, sofern fie fic dem Beifte nicht als mahr oder nicht als nothwendig bezeugen können, weil sie Allem mas er sicher einsieht widersprechen. unterscheidet daber die driftliche Bahrheit von den anderweitigen Unschauungen und Unfichten des biblifchen Zeitalters, welche noth wendig mit in der Bibel sich darstellen. Das Gotteswort felbft aber, Befet und Evangelium, d. h. die reine Erlösungereligion freut fich unfer Beift in der Bibel lebendig bezeugt zu finden und flärkt und fleigert fich an diesem Zeugniß zu immer reinerer und vollerer Erkenntniß des Gotteswortes. Richt allen Schriftinhalt als solchen können unsere Brediger und wir felbst ale absolut gewiffe Bahrheit vertreten, mohl aber das Gotteswort, Befet und Evangelium; denn das fittliche Gefet gilt fo unbedingt, daß Riemand mit gutem Bewiffen und flarem Bewußtsein widersprechen und Unfittliches für berechtigt erflaren darf; das Evangelium aber,

die von Gott gewollte Erlöfung des Sunders ift ebenfo ficher im Glauben und Bertrauen gur gottlichen Beltregierung enthalten und mit unbedingter Glaubenszuversicht als Gottesweisheit zu predigen. Unfere Schrifterflarungen aber find boch größtentheils nur unfere menichliche Beisheit, der widersprochen werden darf.\*) Bir unterideiden, was von Chriftus, was von den Aposteln und was von noch Anderen berrührt; bat doch sogar die Römische Rirche Diese Unterscheidung machen muffen einer dreifach abgeftuften Autorität, wenn fie im Tribentinum lehrt, die Tradition fei an Burde ber Edrift parallel, fo dag Traditionen, die von Chriftus herrühren, bemienigen Schriftinhalt gleichfteben, welcher von Chriftus berrabrt , Traditionen von Aposteln ber dem apostolischen Schriftinbalt, blog firchliche Traditionen aber dem Schriftinhalt, welcher weder von Christus noch von den Avosteln selbst ber entsprungen ware. Ift die Bibel uns diese freie Autorität, so wird fie erft mit voller Aufrichtigfeit gebraucht werden fonnen, namentlich and ihre Symbole und finnigen Ergählungen, wo fie nicht geschicht. lich find.

- b. Das materiale Prinzip oder die rechtsfertigende Gnade.
- §. 51. Indem die Kirche die driftliche Bahrheitssumme zufammen zu faffen sucht, spricht fie ihre Erkenntniß vom Wesen bes Christenthums ans.
- 1. Die h. Schrift und der fie auslegende kirchliche Gemeingeift find frühzeitig noch durch ein drittes ergänzt worden, durch den Ausdruck nämlich über den Wahrheitstern des Christenthums, welcher in der Kirche als regula veritatis anerkannt die ganze weitere Ausführung des Lehrbaues leiten sollte.\*\*) Dieser Aus-

<sup>\*)</sup> Bergl. meine Fünfte Prebigtsammlung, G. 221.

<sup>\*\*)</sup> Dorner, Das Prinzip bes Protestantismus. Rothe, Zur Dogmazit, S. 22 f. So wollte Luther, bag man vom Kreuz Christi aus die Schrift auslege, daß der Mensch an sich selbst verzage und auf Christium hoffe. Bergl. Löftlin, Luthers Theologie I. S. 99.

brud einer driftlichen Bahrheitssumme mar anfänglich ungemein furg und einfach den Ginfetzungsworten der Taufe entnommen als Glaube an Chriftus oder an Bater, Sohn und beil. Beift, mas burchaus genügte, um das Chriftenthum in feinem Unterschied von Judenthum und Beidenthum zu charafterifiren und die Grundlagen ber Lehre darzubieten. Die Taufformel erweiterte fich bann ant analogia und regula fidei, welche ungefähr bem fogenannten apostolischen Glaubensbefenntnig entsprechend deutlich zeigt, das porerst die driftliche Bahrheit nach ihrer geschichtlichen Seite wie der die das Geschichtliche verflüchtigende anostische Spekulation ficher gestellt werden follte. 3m Artifel vom Bater wird noch febr weit ab \*) vom Trinitatedogma das göttliche Befen der Bater ge nannt, und die einfach religiöse Aussage beigefügt, daß er als allmächtig der Schöpfer sei des himmels und der Erde, woburch frühzeitige Spekulationen der Gnofis abgewiesen find, wie bergleichen schon in den späteren Briefen des R. T. angedeutet werden, Emanationslehren wie 1. Timoth. 1. 4, Tit. 3. 9 oder Theorien von himmlischen Beiftern, Coloff. 2. 18, welche erft nach Emanationereihen unvollfommen genug geworden feien, um Diese materielle Belt bervorzubringen. Im Artifel vom Sobne wird die driftologische Geschichte ausgeführt bis zur Biederkunft bes herrn gegenüber ben fruh auftretenden botetischen Spetulationen; endlich wird an den Artifel vom h. Beifte, wie es icheint von Afrita aus, die Rirche angereiht als die eine und allgemeine gegenüber den Barefien, die Bemeinschaft der Beiligen, und beigefügt die Bergebung ber Gunden, Auferstehung des Leibes und ein ewiges Leben, da die Auferstehung schon in der Gemeinde zu Rorinth bestritten ward, in Ufrita aber den in Berfolgung Abgefallenen die Bergebung ichlechtmeg verfagt werden wollte. Diese bem Apostolicum entsprechende regula fidei, der aus alter Tradition und damaligem Schriftverständniß erwachsene Ausdruck des alteften firchlichen Gemeingeiftes, genügte nicht mehr, als unter ber Dacht ber mit jum Chriftenthum gehörigen Bolltommenheitsidee bie tri-

<sup>\*)</sup> Spätere Symbole, das Symbolum quicunque, schreiben die Beltschöpfung hingegen allen drei Personen zu, sowie das Allmächtigsein.

nitarischen und driftologischen Streitfragen über ben vollen Inhalt des Ideals die Rirche zu spalten brohten; daher erlägt die öfumenische Spnode zu Nicaa und die zu Konstantinopel ein hieriber viel bestimmteres Symbolum, und nach neuen immer feineren Streitigfeiten findet fich der orthodore Beift im dritten, apotrobiich entstandenen Symbolum wieder, das nach dem dogmatiiben Beros Athanafius genannt wird. Dbwol nicht in neuen Epmbolen so doch in Synodalbeschluffen erklart fich die vorwieand lateinische Kirche dann über die Augustinisch Belagianischen Streitfragen querft august inifch, bann semivelagianisch und gewinnt weitere Sage, die nicht minder als die alteren ben gangen Lehrban bestimmen. 3m Mittelalter tommt die anfelmische Beungthuungelehre hinzu und wird eine ebenfo entscheidende Macht für Geftaltung des gangen Lehrbegriffe. 3m reformatorischen Streit, weil er das gange Bebaude der Rirche und der Lehre betraf, murbe es nothwendig, die als wesentlich erscheinende Bahrbeitssumme viel aussührlicher zusammen zu ftellen, protestantischerkits in Confessionen, welche theils ben Bahrbeitstern ausammenmangen, theils über die controversen Lehren Rechenschaft geben wollen, romischerseits in den Decreten und verdammenden Canones ber Tridentinersbnobe.

2. Das Bedürfniß, die charafteristische Auffassung der christichen Wahrheit in's Kurze zu fassen, hat aber neben und vor den Consessionsschriften in den Losungsworten beider Parteien sich bestiedigt, Schrift oder Tradition, Glaube oder Werke, die Gnade oder die Kirche als rechtsertigend, und von diesen prinzipiellen Säzen aus wurde der ganze Lehrbau bestimmt.\*) Es kann gar nicht anders sein, der kirchliche Gemeingeist muß in kritischen Zeitm sich aussprechen über das, was er als das Wesentliche des Christenthums erkennt, und alles übrige wird so bestimmt werden, wie es von da aus sich ergiebt. Auch die protestantische Kirche, obwol nur aus der Schrift die Wahrheit ableitend, wird immer was sie als Summe der Wahrheit erkennt, aussprechen und in burzen Schlagworten charafteristren. Man kommt erst in Wider-

<sup>\*)</sup> M. Centralbogmen I., G. 7. —

spruch mit sich selbst, wenn man irgend eine Formulirung der Bahr heitssumme als unsehlbar für immer festhalten will, statt der Kirche zuzumuthen, daß sie in dieser ihrer Arbeit beständig fortschreite und im sortgesetzen Umgang mit der Schrift die Bahrheitssumme des Christenthums immer besser zu Tage fördere. In jenem Versahren erzeugt man statt der immer richtiger zu sassenden Glaubenslehre stadile Dogmen, die, wie sie einmal entstanden sind, für unveränderlich gelten und darum mit der in steter Erfahrung sortschreitenden Einsicht früher oder später in Streit gerathen. Biel bleibender als ganze Consessionen wird in der evangelischen Kirche das sogenannte Materialprinzip sein, welches den Inhalt der christlichen Wahrheit furz zu charakteristren sucht und so die weitere Lehraussührung durchgehends bestimmt.

- §. 52. Als materiales Prinzip ber Reformation ift gefchichtlich aufgetommen ber Grundfas, bag nur im Glauben an
  bie göttliche Guabe in Chriftus bie Rechtfertigung bes fündhaften Menschen zu erlangen sei, ein Sas, beffen erfte Sälfte bie
  Lutheraner, beffen zweite bie Reformirten mehr hervorheben.
- 1. Der oberste Materialgrundsatz des Protestantismus tanz nur das reine Wesen des Christenthums charafteristisch begreifen wollen als die vollendete Erlösungsreligion. Die ungleiche Betonung nun des gemeinsamen geschichtlich aufgetretenen, sogenannten Raterialprinzips nach der anthropologischen oder nach der theologischen Seite, ersteres durch den lutherischen, letzteres durch den reformirten Protestantismus, ist schon oben in der Einleitung (§. 4) beleuchtet worden. Wer wesentlich gegen die Uebelstände in der hergebrachten Kirche als Wersheiligkeit protestirt, wird die Glaubensrechtsertigung, wer wesentlich gegen die Uebelstände als Kreaturvergötterung protestirt, wird die allein rettende göttliche Gnade betonen\*); offenbar aber gehört beides zusammen, indem die Gnade

<sup>\*)</sup> Scholten de Leer der hervormde Kerk in hare Grondbeginselen, 3. Ausg., Lepben 1855, folgt berselben Auffassung. Eine beutsche Ausgabe wäre sehr willsommen.

mr wirtfam wird für ben Glauben, diefer aber nichts anderes # die Gnade ergreift. In beiden protestantischen Modifikationen Mas Materialpringip das Innerliche und Urfprungliche über 168 Abgeleitete ftellen, der Glaube ift die innere Quelle der Berte, und Gott als die Gnade ift die Quelle aller firchlichen beilsmittel und menschlichen Beiligkeit, welche man migbrauchlich ergottert. Die bestimmte Saffungsweise des Materialpringips iswol in der einen als in der andern Modifikation war ge-Michtlich veranlaßt und wird, sobald man die Beranlaffung nicht mor kennt oder nicht in Anschlag bringt, unverständlich. ber erflart fich die Thatsache, daß in neuerer Zeit viele Proteftanten fich überrascht ja befremdet fühlen, wenn man ihnen fact, die Reformation habe nicht das Thun sondern den Glauben als das Entscheidende geltend gemacht\*), anderseits daß viele Ratholiken meinen, ihre Rirche sei vorzugsweise auf den Glauben seftellt die zu Rugen des herrn rubende Maria, mabrend die vielgeschäftige Martha der protestantischen Rirche entspreche; eine Bergleichung, die fehr leicht tann umgekehrt werden, da ja die mangelische Blaubenstirche zu den Rugen des herrn fist, die romide aber mit ungemein geschäftigem Rultus ihm bient. Dhnebin wird der früher populare Begriff der Rechtfertigung, weil er bet ein dogmatischer geworden ift, nicht mehr allgemein verftanben: baber man verftandlicher fagen wird, das Beil tomme aus bem Glauben an die Gnade Gottes in Christus, nicht aber aus ben in firchlichen Berten fich erweisenden Gehorsam, da diefer eft aus dem Glauben abgeleitet hervorgeht und niemals genügt.

2. Soll das alte Materialprinzip nicht bloß in seiner geschichtlichen Beranlassung verstanden sondern in seinem bleibenden Werthe begriffen werden als ein Ausbruck der richtigen und unverinserlichen Grundüberzeugung des Protestantismus aller Zeiten,
w muffen wir von der geschichtlich veranlaßten Formulirung die
jum Grunde liegende sich immer gleich bleibende Idee unterschei-

<sup>\*)</sup> Ran erinnere fich an bas Auffeben, welches Reinhard's Reformations: Kreigt im Ansang bieses Jahrhunderts erregte.

den, somit die unverkennbare Grundrichtung des Protestantismus, das Christenthum in feinem Borgug als vollendete erlofende Ro ligion icarf ju charafterifiren ober es in feiner mefentlichen Babe beit zu erfaffen. Das Materialpringip des Protestantismus fann nichts anderes fein wollen als die lette oder bochfte Charafterif rung der driftlichen Bahrheit, eine Charafterifirung, welche bet gangen Lehrbau bestimmt und vor Brrthumern ficher ftellt. Diefet ift die nothwendige und ewige Grundidee, Grunduberzeugung und Grundtendeng des Protestantismus, welche ju jeder Beit nat Maaggabe ber religiöfen Ginficht fich irgendwie ausbruden win in jedesmal geschichtlich veranlagter Bestimmtheit, als 3dee aber immer wieder übergreift über jede gegebene Formulirung. Soweit aber diese als für immer fertig und unverbefferlich gelten murde, mare fie bloges Dogma oder firchliche Sagung, Die bei fortge schrittener Einficht aufhört ber 3dee felbft als Ausdruck ju bienm und geradezu in eine ber Idee miderftrebende Geltung gelange Daß dieses dem alten Materialpringip der Protestanten be gegnet ift, liegt ju Tage; benn fehr verbreitet mar und ift not immer die durch feine erfte Formulirung veranlagte Meinung, baf Dogmatische Rechtgläubigkeit, das Auffichnehmen der bier oder bet fertigen reinen Lehre, die Rechtfertigung erwerbe. Diefes aber mare nur wieder die romifche Devotion, ber Behorfam, welcher Die tradirte Rirchenlehre auf fich nimmt, allerdings in der Dei nung, dieselbe sei gang richtig aus der h. Schrift entnommen. Gerade Diesen devoten Behorfam, der als folder immer nur Leb ftungen und Berte erzeugen tann, - benn ber zu verwirflichende Entschluß, die Dogmen oder Lehrsatzungen der Rirche auf fich ju nehmen, ift felbft nur ein Bert und ohne 3meifel ein überfluff ges opus supererogationis, da es sofort zum Berdienst gemacht wird, - gerade diesen devoten Gehorsam als driftliche Unfreiheit will der Protestantismus als einen Digverftand beseitigen, und wer dennoch wieder zu diesem Gehorsam gegen obwol andere Dog men, als ob dieß der rechtfertigende Glaube mare, feine Buflucht nimmt, ift in vollendeten Biderspruch mit dem Befen des Protes fantismus gerathen. Statt im Glauben sucht er Die Rechtfertigung in ber Unterwürfigfeit unter die Dogmen, namentlich unter das Dogma, daß der Glaube rechtfertige, und verwechselt Diefe Annahme mit dem Glauben. Dder ftatt der Gnadenquelle in Christo zu vertrauen, meint er das Seil zu finden, wenn er bes Doama auf fich nimmt, daß die Gnade den Gunder rechtfertige. Leider suchen Biele in Dieser Annahme der Dogmen, je weniger diefe ihnen einleuchten, ein besto größeres Berdienst\*), baß fie nämlich nicht einleuchtendes bennoch fich aufnöthigen, das elte credo, quia absurdum est. Zwar läßt fich der richtige Sinn des alt formulirten Materialpringips für Theologen immer verständlich machen, da fie die bistorische Beranlaffung kennen, welche vom Ablaghandel noch gar nicht erschöpft wird; in der Bemeinde aber, wo diese Renntnig nicht Allen einwohnt, wird das Rifverftandnig immer größer. Daber ift es nothwendig, die 3dee felbit von der Formulirung zu unterscheiden oder auf allgemeine in ber Gegenwart verftanbliche Beife auszudruden, mas Spatere nach irem veranderten Bedürfniffe wieder thun mögen.

- §. 53. Die in beiden Modificationen des Protestantismus berschiedene Fassung des Materialprinzips hat hier wie dort eigenschmuliche Misverständnisse veranlaßt, so daß auf jeder Seite für die andere Berichtigungen dargeboten sind, welche zur gemeinsamen Grundidee hinleiten.
- 1. Die Lutheraner mit der Formulirung, der Glaube allein rechtfertige, find in Gefahr die driftliche Sittlichkeit oder Beilige ung zurückzustellen, so wenig dieß ursprünglich die Absicht sein konnte\*\*); die Reformirten mit ihrem Sat der ausschließlich allein uttenden, somit über Beil und Unheil entscheidenden Gnade sind in Gefahr, die christliche Freiheit ja den Glauben selbst zur vol-

<sup>\*)</sup> Bas ich in ber Protestantischen Kirchenzeitung 1861 Nr. 26 ausges führt babe.

<sup>\*\*)</sup> Wie Schnedenburger sagt, daß der Lutheraner, weiß er fich eins mal durch ben Glauben gerechtfertigt, dann ruhig sein Bier trinkt, während ber Reformirte nun erft noch bedeutende Aufgaben lösen wolle.

ligen Baffivitat niederzudruden, fo wenig biefes ursprunglich beab fichtigt mar.\*) Dag auf jeder Seite die bezeichnete Befahr nabe lag, zeigen die dogmatischen Streitigkeiten, in welche man bier wie dort verwidelt murde. Im Gifer bes Streites mit ben Retholiten fleigerte man fein Materialpringip über den gefunden Sinn hinaus, rief aber dadurch in der eigenen und in der Schwester-Confession flets miederfehrende Reaftionen hervor. Bider Die übertriebene Alleinschätzung des Glaubens zeigte fich unter Lutheranern eine Reibe von Reaftionen, namentlich die von Melanchthon versuchten spnergiftischen Milberungen, die des Synfretismus, Des Bietismus, des Rationalismus und des neueren Brotestantismus überhaupt. Bider die ausschließlich rettende Gnade der Reformitten in ihrer Abstraftheit zeigte fich gerade ebenfo eine Reibe von Reaftionen, gar nicht blog der aus der Rirchengemeinschaft gewie fene Arminianismus der Remonstranten, sondern ichon vor und wieder nach diefer Erscheinung Reaftionen von foldem Bewicht, daß nunmehr in der reformirten Rirche felbst die altere pradeftinatianische Schroffheit des Materialpringips nur noch ausnahmsweiße bie und da festaebalten wird. Go lange man mit dem Ratholicismus um die Existeng ringen mußte, tonnte der protestantifce Gemeingeist die scheinbar der römischen Lehre fich annabernde Correctur des Materialpringips nicht als folche erkennen noch gulaffen, zumal die zugemuthete Berichtigung noch gar nicht die genügende war, sondern nur in schwankender Salbbeit fich anbot.\*\*) Daber ift in der lutherischen Rirche der Melanchthonismus niedergedruckt, in der reformirten der Arminianismus geradezu ausgewiesen worben, ein Unterschied, welcher barin seine Erklärung findet, daß ber Ratholicismus namentlich in den Niederlanden den Reformirten viel drohender nabe mar als den Lutheranern in Dentschland

<sup>\*)</sup> Zwingli fanb in ber Rechtfertigung burch Glauben eine Bahrheit, bie noch ungenau ausgebruckt fei, benn nicht ber Glaube, sonbern bie erwählenbe Gnabe Gottes sei bas, was uns rechtfertigt und bie Sunbe vergiebt.

<sup>\*\*)</sup> Wenn die Arminianer verworfen zu werben verbient haben, so verstenten fie es am meisten durch die schwankende halbheit der von ihnen vorgesschlagenen Berichtigungen.

R Beit der von Melancthon hervorgerufenen Streitigkeiten, weß. M die scheinbare Annäherung an die Lehre des noch auf Tod ab Leben Rrieg führenden Reindes viel verhaßter werden mußte. at das Rachlaffen von der schroffen Saffung des protestantischen laterialpringips in neuern Zeiten ben Schein einer schwächer gewebenen protestantischen Befinnung, und veranlagt diefer Schein m hinwieder Reactionen, die zur alten Strenge und Schroffheit muduleiten versuchen. Reactionen welche schon darum affectirt ab gemacht find, weil fie geradezu eine zweihundertjährige Entndelung und firchliche Erfahrung austilgen und hinter biefe guidgeben muffen, was mehr unbefonnen als tonfervativ ift: fo um der unleugbare Fortschritt der Rirche im Berichtigen der alen Formulirung des Materialpringips am leichteften mit gutem Dewiffen festgehalten werden, wenn eine klarere Ginficht die bleiende Idee und Tendeng des protestantischen Pringips von der echichtlich veranlaßt gewesenen Formulirung im Reformationszeitder unterscheidet und einen reineren Ausdruck ber 3dee gu Stande ninat. -

Dag ber Glaube allein bas Beil ergreift, nicht bie Berte, allein die gottliche Bnade in Chriftus das Beil fpendet, nicht ter ber fundhafte Menich fich gang oder jum Theil dasselbe mot oder verdient, oder die Rirche es austheilt ift einleuchtende Babrbeit gegenüber ber romischen Lehre, welche in praktischer Berfundung doch immer viel pelagianischer auftritt als die Theoie der tridentinischen Lehre es eigentlich haben will. Die rettende Dabe fann in der That nur durch Glauben angenommen werden, wil jedes Berdienst der Berte mas immer es erwerben murde ben nicht als Onade erwerben konnte fondern einen Unspruch, in Anrecht begründen müßte sei es ex congruo oder ex condigno. - Da aber die Protestanten niemals einen Glauben wollen, welcher die sittlich frommen Berke oder den Gehorsam ausihloffe, fondern einen Glauben, ju deffen Ratur Das Thatigfein in Liebe gebore: fo konnte zwar geschichtlich nothwendig werden, um grundlichen Abstreifung aller Bertheiligkeit, alles weltlichen Berdienenwollens die entscheidende Glaubensaneignung des Beils scharf und unbedingt sicher zu stellen, zumal vollsommen einleuchtet, daß die Rechtsertigung d. h. die vergebende, freisprechende Gnade nur durch Glauben angeeignet werden kann, nur durch ein Bertrauen welches man der eigenen Person und ihrer Araft entzieht, um es ganz und gar der Gnade Gottes zuzuwenden. Run besteht aber nicht etwa das ganze heilsleben im Glauben allein, sondern man lehrte bloß, daß die Bergebung oder freisprechende Rechtsertigung durch Glauben allein ergriffen werde, und sorderte daß der so Gerechtsertigte seinen Glauben in Liebe bethätige, seine Heiligung dankbar für die so unverdient erlangte Wohlthat auswirke; ja man sorderte diese Auswirkung als Beweis und Zeichen des ächten Glaubens und der wahrhaften Rechtsertigung, was namentlich von den Resormirten so start betont wurde, daß sie hiedurch der Einseitigkeit des lutherisch formulirten Prinzips schüßend zu Hilse gekommen sind.\*)

Ebenso war geschichtlich nothwendig, um die Rreatur= und Rirchenvergötterung gründlich zu entwurzeln, die ausschließlich beil spendende Bnade Bottes in Chriftus Scharf und unbedingt ficher au ftellen als das über unfer Beil entscheidende, zumal volltome men einleuchtet daß der Gläubige als fündhaft verschuldet fein Beil nur in diefer Bnade fuchen fann, nicht aber baneben und zugleich auch noch in irgend etwas anderem, das ja felbft der Bnade bedürfte. Run tritt aber Die gottliche Bnade feineswegs fatt unferes Beilelebens ein, uns und unfere Lebensführung aufgehrend zu beseitigen oder diese schlechthin ale bloße Baffivitat und blogen Schein übrig zu laffen, da nicht die gottliche Gnade fonbern wir felbft es find, welche Glauben und Beil erlangen. Mochte das Intereffe an der ausschließlichen Berrlichfeit der Bnade gegenüber einer über Beil und Unheil entscheiden wollenden Rirche oder Bierarchie noch fo berechtigt fein, dennoch hat eine theoretische Consequenzmacherei der reformirten Lehre vorgewor-

<sup>\*)</sup> Wie ungerechtsertigt Schnedenburger baraus geschlossen hat, bie Eigenthumlichkeit ber reformirten Lehre sei von ber Betonung ber Werte aus zu begreisen, habe ich beleuchtet in Baur's theol. Jahrbuchern 1856. I. und II.

fen, fie vernichte ju Ehren der Gnade die Realität unseres Lebens. Ran forderte aber vielmehr die Bethätigung der Dankbarkeit für den Gnadenerweis und gestand darum immer, wie schon Auguftinus, daß die Rirche praftisch ermahnen, marnen, die Gelbftthatigkeit verlangen muffe, obwol das Dogma der unbedingten Gnadenwahl dieses auszuschließen scheine. Frühzeitig haben die Lutheraner, trot Luther's servum arbitrium \*), einen Freiheitereft im Menschen betont und find der Ginseitigkeit des reformirt formulirten Prinzips abwehrend zu Gulfe gekommen. 3m Laufe der Beit haben die lutherischen Gegenwirkungen bei den Reformirten Eingang gefunden und umgefehrt die reformirten bei den Lutheranern, wie benn beide Modififationen des Protestantismus offenbar gur Union bestimmt sind. Entscheidender freilich haben die Socinianer und Arminianer ber sittlichen Freiheit sich angenommen und die Rirche allmählig zur Nachholung deffen veranlaßt, mas früher verfaumt blieb.

- §. 54. Das volle Berftändniß des protestantischen Materials winzips wird gewonnen, indem man im Unterschied von seiner zitweiligen Fassung als historisch veraulaßter die bleibende Idee darin erkennt, daß das Wesen des Christenthums allen Trübunsen durch bloße Gesesereligion gegenüber scharf als Erlösungserligion bezeichnet werde, was mit der Glaubensrechtsertigung und ausschließlichen Rettung durch die Gnade doch eigentlich gemeint war.
- 1. Sowol der reformatorische Rechtsertigungs als der Gnasdenbegriff hat augenscheinlich die Richtung, das im Ratholicismus wieder mit Gesehesteligion vermischte Christenthum als reine Gnasdens oder Erlösungsreligion zu charafteristren. Darum ist der Besgriff der Rechtsertigung gänzlich auf die freisprechende Vergebung zurudgeführt worden nach dem Vorgang des Apostels, welcher am schärfften das Evangelium dem Geseh gegenüber gestellt hat;

<sup>\*)</sup> Bergl. Röftlin a. a. D. II., S. 82 f.

barum auch ift auf denselben Apostel gestützt die Gnade als ber entscheidende Sauptbegriff geltend gemacht worden; darum ift ber Begriff des Glaubens und der Gnade fo fcarf und rein hervorgearbeitet worden, wieder nach dem Borgang desfelben Apoftels. Das unbestimmtere petrinische Christenthum, in der romischen Rirche zur Analogie mit judischem und heidnischem Religionswesen in driftlichen Kormen berabgefunken, ju Trient gewöhnlich nova lex genannt, ift als paulinisches jum icharferen Gelbftverftandnig gefordert worden; es fann und will nicht Gefetes - und Bertreligion fein, nicht einmal diefe als Mischung in fich zulaffen. Das reine, achte Chriftenthum ift gang und gar Glaubens. und Erlo. fungereligion, Evangelium. Bollende beutlich ift biefes gezeigt worden in der altprotestantischen Unterscheidung des foedus gratiae vom foedus operum (vergl. §. 24); benn diefes ift nur Die durchgreifende Bollständigkeit des Unterschiedes, welchen man als gesetliche und als evangelische Rechtfertigung speziell in Diesem einzelnen allerdings entscheibenden Lehrstück geltend gemacht bat, in der That aber follen, wie Calvin bemerkt, zwei verschiedene Arten ber Religion charafterifirt werben.\*) Die Gefetes - und Bert - und Rechtsreligion fagt: Salte das Gefet volltommen, fo wirst du leben! Da dieses Niemand erreicht, so hilft uns nur die anadenvolle Erlösungs. und Glaubensreligion, welche fagt: Bertraue mit bereuend gläubiger Singabe auf Gott als deinen Erloser oder auf die Bnade in Christus, so wirst du gerettet! Berftellung des Chriftenthums als Glaubenereligion, welche als die höhere Bollendung der Berfreligion anerfannt werden muß, ift das leitende Intereffe der Reformation gewesen, daber fie fich ganglich hierauf gestellt bat mit der Bebauptung, wer bier recht lehre, werde auch alles Undere richtig lehren, wer hier irre, muffe auch alles Undere verfälschen. Formulirte fich diese Stee bei geschichtlicher Beranlaffung in der einzelnen Rechtfertigungolehre oder Gnadenlehre, fo lag doch jenes Allgemeine, daß das Chriftenthum foedus gratiae sei, in dieser Einzellehre nothwendig enthal-

<sup>\*)</sup> M. reformirte Gl. 2. S. 64.

ten, die Glaubensrechtfertigung durch Gnade charafterifirt ja eben den Inadenbund und stellt ihn sicher in seiner Reinheit.

Ift diese Einsicht einmal bestimmt vorhanden, so muß die Sbee unseres protestantischen Materialpringips von seiner geitmeiligen Formulirung unterschieden werden, erftere als das bleibende, wesentliche, lettere als das geschichtlich ober zeitlich veranlaßte, so daß auf diese bestimmte Formulirung derfelbe Protestantismus m anderen Zeiten, obwol ihr zustimmend gegenüber dem Ratholicomus, bennoch nicht mehr den gleichen Werth legt, fei es bag andere Formulirungen berfelben Idee auftreten, fei es bag die erfannte Idee felbst genügt und in freier, mannigfaltiger Ausdruckweise lebendiger sich auswirkt als in einer einzigen, welche nur wieder jum Dogma oder jur Sapung werden fonnte. Die altefte Kaffung des Bringips ift zwar begründet und mahr, aber gerade weil fie auf den einzelnen Bunft der Rechtfertigung bingerichtet ift oder der Gnade, wird es möglich daß diese Einzellehre auf eine einseitige Beise emporgeschraubt werben tann und eine Bedeutung anspricht, die ihr im Busammenhang mit allen anderen Bebren doch fo nicht zukommt. Es liegt am Tage, daß die Rechtfertigungs - und Gnadenlehre in dieser einseitigen alles Andere beberichenden Stellung andere Lehren gedrudt hat. Darum ift ein allgemeinerer Ausdruck der protestantischen Grundidec, sobald man ihn findet, weit vorzüglicher, indem er den speziellen mit in sich enthalt und bejaht, aber richtig begrenzt. Wo daber in neuerer Beit versucht worden ift die Bahrheitssumme des Protestantismus jusammengedrängt auszusprechen, ist man immer und überall auf formulirungen gekommen, welche das Christenthum als die von aller Gesetzesreligion freie somit reine und vollendete Gnadenund Glaubensreligion darftellen; jedenfalls ift diefe Idee das allein Befenhafte in folden Bersuchen. Das Materialpringip bes Brotestantismus ift daber wesentlich die Aussage, daß das Christenthum Evangelium fei, reine Glaubens - und Gnaden - oder Erlo. sungereligion in ihrer Bollendung, womit zugleich gesagt ift, daß te die Bollendung aller Religion fei. Denn offenbar ift die bloge Rechtsreligion des Gesetzes eine viel niedrigere Berwirklichung des

À

Ľ

Religionsbegriffes als die Bertrauensreligion ber Erlöfung, bas bloke Rechtsverhältnik viel niedriger als das Bertrauensverbaltnik für unfere Begiehung zu Gott, ber die Aufmertfamteit nach Augen leitende Gesebesgehorsam viel niedriger als der nach Innen leitende Glaube. Diefe Idee wird gegenüber ihrer Erweichung in ber römischen Rirche in voller Scharfe und Unbedingtheit geltend gemacht. Dabin gielen alle Losungsworte ber Reformation: nicht Berte fondern Glaube, nicht Berdienst fondern Gnade, nicht Berberrlichung der Rirche sondern Bottes. Ebendahin zielen die popularen Borte, daß Chriftus allein die Onade Gottes für uns auswirke, er allein der Erlofer und Mittler keinerlei fei es nun coordinirter oder subordinirter Reben - oder Untermittler der Rirche jur Erganzung bedürfe, daß fein Opfer allein das genugthuende fei und kein weiteres, fei es blutiges fei es unblutiges Opfer mit bem seinigen concurrire; - benn in diesen und abnlichen protestantischen Worten wird Christus nicht im Unterschied von der Gottesgnade, als ob er vom himmel gefendet fie erft durch Befegesgehorfam hervorrufen mußte, fondern ale deren volle Erscheinung, Auswirkung und Darbietung gefaßt. Die in Liturgien üblichen Säte, "daß wir einzig und allein durch das Berdienst, oder auch durch das Blut d. h. den Opfertod Chrifti gerechtfertigt. feien, - daß wir einzig und allein auf Chriftus und fein theures Berdienft uns verlaffen" u. a. m. find von Unfang an den romifchen Opfern, Satisfaktionen, Bonitengen, Beiligenverehrung, Ablag, firchlicher Absolution u. bergl. gegenüber gestellt worden, feineswegs aber der göttlichen Gnade, ale mare biefe einzig und allein durch Chrifti Berdienst möglich gemacht und zu fich felbft gebracht worden, ob man immerhin in Chriffus und seinem Ber-Dienst um uns fich die innere Bermittelung der gottlichen Gnade mit der Berechtigfeit veranschaulichen mochte.

§. 55. Dem Protestantismus, welcher in der Reformation tirschenbildend geworden ist und zwar badurch daß er die empirisse Kirche von ihrer Idee unterschied, muß es wesentlich sein, auch mit Beziehung auf die von ihm selbst bervorgernsene Kirche

die Idee über das empirisch gegebene und gewordene zu stellen und von ihr aus das gegebene immerfort zu berichtigen und zu vereheln.

1. Zeigt fich in den beiden fogenannten Pringipien der protefantischen Rirche eine von der Idec zu unterscheidende und aus biefer zu vervollkommnende Formulirung, fo muß mas von den Bringipien gilt nothwendig vom gangen Lehrbegriff gelten, welcher uf diese gebaut ist. Das alt orthodore ecclesia semper reformari debet unterscheidet den Protestantismus vom Ratholicismus, welcher als im Dogma unfehlbar doch nicht eigentlich reformirbar fein kann. Wo man meint, daß die gegebene geschichtlich eicheinende Rirche und die Idee einander beden und wesentlich entiprechen, da giebt's nur Entwickelung in gerader Linie, und wo fich felbst täuschend eine Rirche fich für unfehlbar hält, da wird das einmal aufgekommene un : ja antichriftliche gerade fo gut berechtigt fein, fich zu entwickeln und zu fleigern wie das Beffere. Die augenscheinlichsten Widersprüche, in welche diese Art Rirche mit dem Befen des Chriftenthums gerath, werden geleugnet, jus wedt ober entschuldigt und gerechtfertigt. Ift die protestantische Riche hingegen daraus entstanden, daß man Idee und Erscheis nung unterscheidend, mit einer fo fehr ber 3dee widersprechend gewordenen Rirche, die fich dennoch nicht reformiren laffen wollte sondern das früher in ihr doch immer mit gewesene Prinzip des Brotestantismus verwarf, nicht länger zusammengeben konnte: fo muß der Protestantismus die Unterscheidung von Idee und Eribeinung auch fur feine eigene hiftorische Rirche geltend machen und biefe überall wieder reformiren, wo ihm ein Abfall der geschichtlichen von der idealen Rirche jum Bewußtsein tommt, mag er immerbin die Erfahrung machen, daß auch in seiner eigenen Rirche die natürliche Bahigfeit des Sichgleichbleibenwollens nur durch Rampf zu überwinden ift. Es ist dieses der Ueberrest des römis iben Rirchenwesens, welcher noch in uns nachwirkt, die allen gebichtlichen Religionsgemeinschaften fich anhängende Selbstliebe, welche das einmal alt überlieferte mit Superstition verehrt und

1

für die Sauptsache halt; eine Selbstliebe die geradezu Selbstsucht wird, sobald man die Idee von dem Geschichtlichen nicht unterscheidet oder die erstere der letteren opfert. Das Chriftenthum hat den Beruf über diese Selbstsucht aller dagemesenen Religionen binguszugreifen, und die acht fittliche Gelbftliebe welche ber bochften Idee gilt hervorzubilden, fo daß man aus Liebe zur idealen Die empirische Rirche unterordnet und deren Auständlichkeit immerfort aus der idealen reformirt, die bisherige Buftandlichkeit und Ueberlieferung zwar mit Bietat achtet, aber nicht mit Superfition für unfehlbar halt. Diefe Berbefferlichkeit gilt nicht etwa bloß ber fichtbaren sondern auch der unfichtbaren Rirche auf Erden, ba ja unter letterer immer nur die innere Gemeinschaft aller wahr haft Gläubigen verftanden worden ift, für welche es baber ein Fortschreiten in der driftlichen Erfenntniß geben muß, so daß auch Die unfichtbare Rirche jedes Zeitalters fich von derjenigen fruberer Reiten unterscheibet.

¥.

Die driftliche Religion ift (§. 34) diejenige unter allen geschichtlichen, welche fähig und berufen ift, die Idee ber Religion felbst in sich zu verwirklichen, da der h. Geift uns in alle Babo beit führt, auch in diejenige, welche wir vorerft noch nicht ertragen fonnten. Diefes muß gerade fo gut jum Chriftenthum wefentlich gehören wie sein historisches Entstandensein. Die romisch tatho lische Rirche aber hat diesen Beruf des Christenthums preisgege ben, indem fie nur noch die traditionelle Seite der driftlichen Rirche anerkennt und badurch anderen positiven Religionen gleich geworden, Dogmen, Legenden, Mythen, Ceremonien, Opfer, Brie fterthum und magische Einwirfungen für das unverbefferliche Besen halt voll Aberglauben und Wertheiligkeit. 3mar ift auch diese vom Aberglauben überdectte Maffentirche als bloß traditionell pofitive Religion ein unermeglicher Fortschritt im Bergleich mit allen früberen positiven Religionen, bennoch aber eine hochft getrübte Erscheinung des Chriftenthums felbft. Jede fo behandelte Religion und Rirche hat nur zeitweise Berechtigung, muß aber irgend einmal mit der fortschreitenden Bildung in Widerspruch gerathen und vermag diefelbe bann nur noch aufzuhalten, bis fie endlich als nicht mehr erträgliches hemmniß beseitigt wird. Go kann der traditionelle Dogmatismus noch lange fortbauern im ungebilbeten Bolfe und in einer interessirten, möglichst abgeschloffen erzogenen und die fortidreitende Ginfict icheuenden Prieftericaft, geftütt auch von ben vielen Intereffen, welche jede Umgestaltung fürchten; endlich fo fortdauern, wie einst auf der Beide bas Beidenthum, unter Bauern (paganis) als Paganismus noch lange fich erhielt, als die Entwicklung der gebildeten Rlaffen langft darüber hinaus mar. Der Protestantismus hat ben ebeln weltgeschichtlichen Beruf, Des Chriftenthums gange und reine Bahrheit, somit die vollendete Idee der Religion felbst in sich zu verwirklichen, und Diejenige Rirche ju gestalten, in welcher die Idee der Religion ungehemmt fich immer reiner barftellen tann, alles vom driftlichen Pringip aus; denn nur darum, weil in Chriftus das absolute Religionspringip wirklich gegeben ift, kann das Christenthum das als nothwendig Aufgezeigte uns leiften. hat doch gerade berjenige Apostel, welcher von dem empirischen Stoff der Evangelien am wenigsten wußte, ja grundfäglich bemfelben nicht nachgehen wollte fondern bie Thatfache der Rreuzigung und Auferstehung für ausreichend bielt, am allermeiften die Fortentwicklung der driftlichen Bahrheit m Stande gebracht, mehr von idealer als von bloß empirischer Auffaffung ausgebend. Sobald die protestantische Rirche romanifirt, indem auch fie nur eine zeitweilige Zuständlichkeit als protefantifche Rirche anerkennen wurde, mußte eine neue Reformation der Idee gur vollen Berwirklichung helfen. Der Brotestantismus selbst, d. h. die energische Richtung auf die volle und reine Wahrbeit der Religion, ift aber in der reformatorischen Rirche stark genug aufgenommen, um jenes Romanistren immer wieder zu überwinden und eine neue Rirchenerzeugung unnöthig zu machen. leben mitten in ber Rrifis diefes Entweder Oder, der fcmerften feit der Reformation. Entweder die dogmatische wesentlich unverbefferliche Rirche, wie sie einmal geworden ift, wird gabe festgehalten, und der Protestantismus scheidet aus einer von ihm abgefallenen Rirche aus, um andere Formen ber Berwirklichung neu ju grunden; oder ber Brotestantismus, welcher die ideale Rirche

festhält und fie in der ftets zu reformirenden geschichtlichen Rirche verwirklicht, bricht in diefer fich Bahn, und jede dennoch versuchte Reubildung wird vergeben. Je langer aber eine Buftandlichkeit, über welche die besonnene Erkenntnig hinaus ift, geduldet und fünftlich erhalten oder wieder gemacht werden will; je mehr es fich zeigt, wie Biele die reftaurirten Dogmen verfechten nur in ber Meinung, daß durch altere Lehrsagungen auch mas von Reubalvorrechten noch übrig ift geftütt werde, somit aus Gelbstsucht: besto bringender wird die energische Reform, d. h. die Umbildung unserer protestantischen Rirchentradition durch die besser erkannte Idee, eine Umbildung, welche vor Allem in ber Formulirung ber Pringipien felbst angubahnen ift; benn es liegt am Tage, bag bie alte Form der Schriftautoritat und der Glaubenerechtfertigung bei nahe liegender Digdeutung mit der fortgeschrittenen Ginficht theils in die Entstehungsweise und wirkliche Beschaffenheit ber Bibel, theils in das Befen des Chriftenthums felbft in Biderfpruch gerathen fann, und aledann nicht mehr ber Forderung im Ertennen der driftlichen Wahrheit zu dienen vermag. Richt, als ob die Berichtigung eine Unnaberung an Die romifchen Bringipien mare, im Gegentheil ein Freimachen unserer Bringipien von den letten Reften der römischen; auch nicht als ware die Glaubenslehre der evangelisch protestantischen Rirche gegenwärtiger Entwicklungsftufe erft neu zu erzeugen, fondern beren Glaube ift nur ale ber langft vorhandene von fünstlichen hemmungen frei zu machen, damit er offen und Namens der Rirche fich ausspreche. Sowol das formelle ale bas materielle Pringip fann nur im Dienfte bes boch ften Grundsates, ber Ausmittelung nämlich ber reinen driftlichen Bahrheit, feine Berechtigung haben.

## Zweiter Saupttheil.

## der elementare religiöse Glaube im driftlichen.

- §. 56. Der allgemein religiöse Glanbe, schon ohne die eigensämlich christliche Erfahrung erreichbar, darum in allen Reliionen irgendwie wirksam, früher ungenügend als natürliche Peologie aufgesaßt, ist im christlichen Glanben mit enthalten wird in diesem erst wahrhaft vollendet.
- Bon Anfang an hat das Chriftenthum einen außer ihm bon erreichbaren, durch den Eindruck welchen die Naturwelt auf macht hervorgerufenen religiöfen Glauben anerkannt und fich denfelben berufen, einen Glauben welcher nicht bloß im vorimitenden Judenthum sondern auch irgendwie im Beidenthum vormme, so daß er das erfte Element aller Religionen bildet, wie er Apostel Rom. 1. 19 ausführt, Christus selbst aber es-andeut in der hinweisung auf die Fürsorge Gottes für die Lilien des jeldes und Bogel der Luft, wie schon der a. t. Sanger bezeugt, af die himmel die Ehre Gottes ergablen. Nicht minder wird und Ginwirkungen der fittlichen Welt eine ichon vor dem Chriftenmm zu gewinnende religiöse Erregung gewirkt, da die Beiden as Befet nicht von Augen ber habend fich felbft ein Befet find, lom. 2. 14, und durch die fittliche Beltordnung Gott fundgegeben ben, welchen fie als Berhangnig bezeichnen mit feiner Remefis. Bird aber Diefes allgemein den Menschen erreichbare Religiöse nerkannt und zwar als ein mahres, wohl begründetes, so ift doch wleich beigefügt, daß es jur Bielgotterei ausgeartet fei im Bummenhang mit sittlicher Berwilderung, Rom. 1. 21 f. Diefes Agemein Religidje tritt durch's Judenthum geschützt im Christen-

thum lebendig hervor und vollendet sich in seinem Einswerden mit dem eigenthümlich christlichen Glauben. Es ist dieses die von der Naturwelt und von der sittlichen Welt gewirfte Erregung des religiösen Gefühls der frommen Abhängigkeit. Offenbar giebt es im christlichen Glauben Bestandtheile, welche obwol sie wesentlich sind doch auch ohne ein höheres Maaß spezisisch christlicher Erfahrung sich geltend machen, freilich erst rein und vollendet im Einswerden mit den eigenthümlich christlichen Glaubenswahrheiten.

Man hat (veral. oben §. 23) diese Region des religiösen Glaubens als natürliche Theologie ober als natürliche Religion auffaffen wollen gegenüber ber eigenthumlich driftlichen, welche als Die geoffenbarte und übernatürliche angesehen wurde; ja man glaubte die natürliche Theologie zur Philosophie rechnen zu muffen, weil fie durch die bloge Bernunft uns jum Bewußtsein gebracht werden könne, obwol fie allerdings auch aus dem driftlichen Offen barungsglauben fich ergebe. Ebendiefelbe Meinung murde ausge sprochen im Unterscheiden der rein driftlichen und der fogenannten vermischten Lehrstücke, indem jene nur aus der driftlichen Offen barung, diese aber sowol aus der Offenbarung als auch obne fie erkennbar feien. Immer aber tam fo eine Zweiheit und Betrennt beit in die Religionslehre, welche doch als einheitliches Lehrspften aufgegeben sein muß. Soll unsere driftliche Blaubenslehre eine organisch gegliederte Einheit sein, so tann das naturlich und bas geoffenbart genannte einen absoluten Gegensat nicht bilben. Soleiermacher querft hat diese Ginsicht geltend gemacht und im driftlichen Lehrbegriff nur den Unterschied von religiösen Lehren, in welchen der Gegenfat von Gunde und Gnade nicht beherrschend sei, und von Lehren, die durch diesen Gegensatz wesentlich bestimmt werden, zugestanden. Wir werden diesen mehr dogmatischen Ausdrud lieber dabin abandern, daß wir in der driftlichen Glaubens lehre Bahrheiten, in denen fich der besondere Charafter der Er lösungereligion nicht vorherrschend geltend macht, von denen unter scheiden, in welchen er durchaus berricht. Ebenso ftatt der doge matischen Ausbrude "natürlich und geoffenbart", werden wir einfacher fagen, daß es im Chriftenthum theils religiofe Bahrheiten

giebt, welche ohne tiefere chriftliche Erfahrung, theils Wahrheiten, die nur durch diese erreichbar sind. Die ersteren werden sich das her irgendwie, wenn auch entstellt, in anderen Religionen auch sinden, die letzteren aber nicht, oder nur dunkel und unverstanden. Calvin's Unterricht in der christlichen Religion hat beide Seiten plammengestellt unter die Titel: von Gott dem Schöpfer und von Gott dem Erföser. Andere ähnlich: von Gott überhaupt und vom dreieinigen Gott. Zwingli meint dasselbe, wenn er von der Religion überhaupt zur christlichen Religion sortschreitet.

Daß der abstratte, absolut gefaßte Gegensatz naturlicher und geoffenbarter Bahrheit auf Digverftand ruht, zeigt fich schlagend, iobald man was Bahrheit der einen oder der andern Art fein foll, an Beispielen zu zeigen versucht. In ber driftlichen Moral wurde gelehrt, daß die Tugenden der Demuth, Gelbftverleugnung, Gebuld, Ergebung, Die Pflicht des Bergichtens auf alle Rache übernatürlich geoffenbart seien , weil die Bernunft sogar eines Aris fisteles Diese-Aufgaben als fittliche nicht erkannt habe.\*) Ohne Ameifel find aber in Folge driftlicher Bildung und Erfahrung die thiler nun fo weit geforbert, daß diefe Tugenden ihrer Bernunft grabe fo gut einleuchten als andere, und durchaus nicht als über bem vernünftigen Berftandniß liegende bloß übernatürliche Mitteilungen betrachtet werden. Giebt es freilich Dogmen, welche iberhaupt niemals der noch fo durchgebildeten Bernunft einleuch. ten, und will man darum fie als geoffenbarte vertheidigen : fo muß der Errthum dieser theologischen Lehrweise schon daraus klar werden. daß Dogmen überall nicht geoffenbart fein konnen, und die Rothwendigkeit fie als geoffenbarte unterzubringen das Geständnig in fich schließt, man vermöge dieselben nicht als einleuchtenbe Babrheiten zu vertheidigen. Trans - und Consubstantiation, unbefledte Empfangniß, Fegefeuer, Auferstehung desfelben Leibes, welber burch Tob gerftort wird, drei eigentliche Bersonen in Gottes Einheit und vieles Aehnliche, auch die Imputation der erften Uebertretung Adams und mas fonst dieser Art den Rahmen des

E.

۲: 0

Œ

<sup>\*)</sup> Bergl. m. Ueberficht reformirter Moral a. a. D.

"übernaturlich Geoffenbarten" ausfüllen foll, tann uns feinen boben Begriff von diesem Begriff geben.

3. Der Rationalismus, weil ihm die specifisch driftlichen Blaubenslehren nur in Form farrer angeblich geoffenbarter Dogmen fich darboten, die allgemeineren aber, namentlich die Sittenlehren in freier, viel leichter einleuchtender Form, verirrte fich in Die Meinung, erftere Lehren seien als blog positive und irrige Buthaten zur reinen Bahrheit zu beseitigen, und das Chriftenthum auf die allgemeineren driftlichen und religiösen Ideen gurudgufüh ren. Bei diesem Berfahren murde aber gerade das Befte, worin Die besonderen Borguge des Christenthums bestehen, weggeworfen, weil es nun einmal in dogmatischer Sagungeform überliefert war, und nur dasjenige behalten, mas ohne reichere und tiefere religiofe Erfahrung in's Bewußtsein treten fann. Bald aber zeigte fich, wie wenig diese Allgemeinheiten, Bott, Freiheit und Unfterb lichkeit für fich allein die feste Begründung finden können, welche -man für fie voraussette; wie wenig überhaupt aus einer Religionslehre wird, welche nicht aus dem Schape religiöfer Erfahrung bervorgeht, sondern vom bloken Denken conftruirt werden will. Als nachfte Gegenwirkung gegen diefen Rationalismus und Ratu ralismus, welcher das Chriftenthum nur als sittliche Befegestelle gion auffaßte, gab fich die altkirchliche Lehre die Bestalt bes Gu pernaturalismus und des Superrationalismus, indem was aus tieferer driftlicher Erfahrung stammt als eine übernatürlich mitgetheilte Offenbarungsmahrheit gefaßt murde. Es ift zwar noth wendig, die besonderen Borguge der driftlichen Religion festzuhals ten, aber die Form, in welcher man dieselben auffaßt, mar nur die andere Einseitigkeit zum Rationalismus, die Religion galt von vorn herein als Lehre, follte daber entweder aus unferem Denten oder aus übernaturlicher Lehrmittheilung hervorgeben.\*) Die tie fere Einsicht in's Wefen der Religion ift daber über Rationalis

<sup>\*)</sup> Was die Socinianer vollends zur Annahme geführt hat, Chriftus sei vor seinem Auftreten in den himmel entrudt worden und habe dort die himmlischen Belehrungen empfangen, welche er auf Erden verbreiten sollte.

mus und Supernaturalismus binausgeschritten\*), vom erfteren beibehaltend, daß alle Glaubensmahrheit Gegenstand der Einficht werden foll, vom letteren, daß es religioje Bahrheiten giebt, die erft bem in religiöser Erfahrung durchgebildeten Beifte einleuchten, wie ja die Erlösung selbst unmöglich demjenigen einleuchten taun. ber fich als Sunder und erlosungsbedürftig noch gar nicht ertennt und in oberflächlicher Bufriedenheit mit fich felbft dabin lebt. Dem Rationalismus fehlt der volle Reichthum driftlicher Babrbeit. dem Supernaturalismus fehlt das mirkliche Ginseben der Babrheit. Gine Bahrheit aber, die nicht einleuchtet und dennoch gelten foll, ift eine blog dogmatische Menschensagung, darum nichts weniger als gottlich geoffenbart. Daß in dieser zeitweise nothigen bulle ein großer Bahrheitsschat eingeschlossen und aufbewahrt blieb, ift anzuerkennen, die inadaquate bulle aber foll abgestreift werden und die Bahrheit zu fich felbst gekommen uns einleuche ten, so nämlich wie überall die religiös sittliche Bahrheit dem menschlichen Beifte einleuchten fann und foll.

- §. 57. Diese allgemeine und elementare im Christenthum mit achaltene und hier erst vollendet ausgesprochene Seite ber religivsen Anssagen kann ben besonderen Borzug der christlichen Resigion als reine Erlösungsreligion noch nicht in sich aussprechen, sondern unr deren Bedingung und Borstufe sein.
- 1. Die allgemeine Grundlage religiöser Wahrheit, in allen Religionen irgendwie sich geltend machend, kann obwol im Christenthum mit enthalten ja hier erst sicher gestellt und vollendet, den eigenthümlichen Vorzug desselben nicht schon darstellen, wird aber die bedingende Grundlage bleiben. Der Vorzug des Christenthums ist, daß es reine über alle Gesetzesreligion hinausschreistende Erlösungsreligion ist und gerade dadurch überhaupt die Resligion vollendet. Daher faßte man diese grundlegend allgemeinen Lehrstücke bei der Föderalmethode theils als Vorstuse des Gnadensbundes, theils als bloße Gesetzeligion (§. 24). Man erkannte

<sup>\*)</sup> Mein Erftlingeschriftden: Rritit biefes Begenfapes. Burich 1888.

- wohl, daß diese Lehrstüde die volle Erlöfungsreligion für sich allein nicht ausdruden können, da sie ja zugleich auch der Gesehesteligion angehören. Wie sie sie in letterer vorkommen können, gehören sie aber offenbar nicht mit zur driftlichen Religion, vielmehr werden sie nur zu dieser gehören, sofern sie zur Erlösungsreligion als Borstuse und hinleitung ein inneres Berhältniß haben und die fortdauernde Grundlage der Erlösungsreligion bleiben. Als christliche Glaubenslehren können sie ohnehin nicht von außen her entlehnt, sie mussen aus dem christlich frommen Bewustsein selbst als in ihm enthaltenes allgemeines Element geschöpft werden, zu mal sie ihre Sicherheit erst sinden im einheitlichen Zusammenhang mit den eigenthümlich dem Christenthum angehörigen Lehren. Die Erlösungsidee muß in ihnen verborgen schon enthalten oder geahnt und vorbereitet sein, jedoch ohne schon bestimmt sich geltend zu machen.
- 2. Die dogmatische Koderalmethode vom natürlich gesetzlichen Bunde den Gnadenbund unterscheidend, letteren aber anschauend in successiven Entwickelungestufen als foederis gratiae oeconomia ante legem, sub lege und post legem oder evangelica, bient mehr einer Religionsgeschichte als einer einheitlichen Glau-Dan bachte fich die erfte Religionsform, den Ratur ober Bertbund als hinter- und vorgeschichtliche Eröffnung im Baradiese vor dem Eintreten der Gunde. Alsdann habe mit beginnender Gnadenoffenbarung der Gnadenbund in Berheißungen einer Gnadenrettung für die Gefallenen fich zu bethätigen angefangen noch vor dem mosaischen Befet, hierauf fei diese Besetgebung no thig geworden, aber nicht als Befetesreligion, fondern um eine unter der bulle des Gesetzes fich weiter entwidelnde Deconomie bes Gnadenbundes zu ichnigen; endlich fei diefer im Evangelium Chrifti vollends aus aller Gulle und über alles Borftufliche binausgerudt rein und vollfommen geoffenbart worden. - Sat aber unfere driftliche Glaubenslehre nur den frommen Behalt Des drifts lichen Bewuftfeins felbst auf der erreichten Entwicklungsftufe ausausprechen, so kann diese Soderalmethode nicht unmittelbar befolgt werben, da wir hier nicht mit zu lehren haben, mas ehedem auf Borftufen des Chriftenthums geglaubt worden fei, fondern durchaus

was wir felbst glauben. Die im Christenthum immer fortdauernde innere Entwidlung des frommen Bewußtseins wird gwar mit jener Entwidlung des monotheistischen Boltes jum Chriftenthum wefentlich zusammenfallen, die Glaubenslehre hat aber nur bas erftere darzustellen. Go bleibt in unserm frommen Bewußtsein die Rechtsreligion des Gesetzes als die negative Voraussetzung ber Gnadenreligion fleben, fofern jeder Chrift weiß, daß er die Onade und Erlösung nicht ergreifend in die Gesetzeligion mit ihrem bloß gerechten Berichte gurudfällt; wir lehren fie baber nicht als eine im Paradiese einst dagewesene, zumal wir davon viel meniger wiffen, als die Dogmatifer zu wiffen meinten, sondern als eine immerfort geltende für jeden der nicht gur Erlösung gelangt, indem es dann für ihn nichts anderes giebt als das Berichtetmerben nach feinem Thun und Berdienen. Auch die Borftufen des Gnadenbundes lehren wir nicht wie fie geschichtlich vorhanden maun von Udam bis Mofes und von Mofes bis Chriftus, fondern b wie wir felbft durch Borftufen gur Bollendung geführt werden, der vielmehr fo wie der Inhalt der vorstuflichen Glaubenslehre in der vollendeten fortlebt. Es liegt im Begriff von Borocono. wien der Bollendung, daß man auf jenen ftebend fie faffen tann wie fie zu dieser, somit zur Erlösung hinleiten, aber auch fo wie se diese noch ausschließen; daß die Borftufen mit Einem Worte noch zwischen Gesetes und Gnadenreligion schwanken, jener Dienend ausarten, diefer aber dienend ihre Bahrheit behalten.

- §. 58. Das allgemein religiöse Element ist das fromme Bewußtsein der Abhängigkeit von Gott, soweit dasselbe erregt wird durch die Kundgebung Gottes in der natürlichen und sittslichen Welt als des Gesammtorganismus, von welchem nichts usgeschlossen ist, fortdauernd auch im christlichen Bewußtsein, ja in diesem erst sicher vollendet.\*)
  - 1. Das religiofe Bewußtfein als jum menschlichen Bewußt-

.

ŧ

.

:

<sup>\*)</sup> MR. reformirte Glaubenslehre I., S. 27 und 28.

fein nothwendig gehörend, daher man die Religion eine anerborene (religio innata) genanut hat\*), bedarf wie alles menschliche Bewußtsein der Berwirklichung; es muß in uns als Anlage rubend gewedt und entwidelt werden, mas man religio acquisita genannt hat.\*\*) Bie das Ich mittelft des Nichtich, das gegenständliche Bewußtsein durch mahrgenommene Begenftande fich fest, fo fommt une bas Innewerben unferer Endlichfeit nicht gu Stande ohne daß die in unserem Bewußtsein mit angelegte 3dee des Umendlichen erregt wird durch Gindrude, welche uns diefes leiften. Diese Eindrücke ftammen vorerft aus der natürlichen und fittlichen Belt (religio naturalis acquisita), indem diefelben une eine abfolute Macht empfinden laffen, von welcher alles und jedes Dafeiende begrundet wird. Die einzelnen Beugniffe ber gottlichen Macht, welche unfer frommes Bewußtsein vorzugsweise erregen, vervollständigen fich zulest dabin, daß alles und jedes Ericheis nende, somit die Gesammtheit der natürlich sittlichen Belt, fo bald diefe von une vorgeftellt werden fann, diefen Gindrud macht, daber wir auf der Bobe des vollendet oder driftlich religiofen Bewußtseins diese naturlich sittliche Frommigkeit wesentlich in ibret Bollendung besithen, d. h. die gange natürliche und sittliche Belt mit allem was fie enthält gleichmäßig in die Abhangigkeit von Gott zusammenfaffen, und darum über alle polytheiftischen oder dualistischen Abirrungen hinaus find. Benigstens in der 3dee ber driftlichen Frommigfeit ift diese Bollendung enthalten, obwol empirisch Rachwirkungen unvollkommener Entwickelungestadien immer noch vorkommen und der Ausscheidung bedürfen. bort namentlich das jogenannte abjolute Bunder, welches von popularen biblifchen Bunderbegriff offenbar verschieden in fofern "ber Religion liebstes Rind" genannt werden fonnte, als wir das fromme Bewußtsein durch gemiffe Thatfachen besonders fraftig erregt fühlen und dieselben barum als gang besondere gottliche Rundgebungen auffaffen im Untericied von allen anderen. Erd.

<sup>\*)</sup> M. reformirte Glaubenslehre I., S. 25.

<sup>\*\*)</sup> Cbenb. S. 26.

beben, Rometen, "Zeichen in der Tiefe und in der Höhe", wie Zwingli angelegentlich erinnert, hat man, so lange sie in die Gesammtordnung der Dinge nicht eingeordnet werden konnten, noch früher auch die Gewitter, als besondere im Gegensatzum regelmäßig Geordneten") für sich bestehende Rundgebungen Gottes, d. h. als wunderbare auf sich wirken lassen, und in ihnen die göttliche, alle Erscheinungen begründende und hinter ihnen waltende Racht lebhafter empfunden; wie dieses bei noch sehlender Aufsassung des Gesammtzusammenhanges immer geschehen wird, wo wir eine thatsächliche Erscheinung im Gegensatzur Gesammtordnung der Dinge aufsassen.

Die Berichtigung geht junachst nicht vom Intereffe ber gegebenen Frommigfeit aus, benn diese befriedigt fich gerne an dem wodurch fie fich am lebhaftesten erregt fühlt, und hat in sich felbft weniger ben Trieb gur Rritif, welche bas Thatfachliche festfelt; fondern die Berichtigung wird der Frommigfeit dargeboten und zugemuthet durch das fortschreitende objektive Erkennen, weldes sowol die Thatsachen von blogen Einbildungen kritisch unter-Weibet, als auch jede Rolirung einzelner Begegniffe aufhebt und ben Begrundetsein im Gesammtzusammenhang der Dinge auffindet der aus guten Grunden postulirt und fo die Idee des alles umfassenden göttlichen Saushaltes durchführt. Dadurch gewinnt auch die Frommigfeit, indem die Bleichmäßigkeit des Abhangigfeins aller Dinge aft die volle Befriedigung des religiofen Bedürfniffes fein tann, io daß im Abhangigsein von Gott keinerlei wesentlicher Unterschied ibrig bleibt, als ob Einiges mehr anderes minder abhangig mare, emiges mehr anderes minder eine Rundgebung ber göttlichen Macht; benn je mehr man fich gewöhnt, in besonderen Ginzelheiten die göttliche Macht fast ausschließlich oder doch vorzugsweise zu verehren, defto mehr wird die Totalität aller übrigen Dinge beiftisch anigefaßt, d. h. besto weniger läßt man fich vom stetigen Sein teligios erregen. Es muß aber alles und jedes gleich fehr Rund. gebung Gottes fein und das fromme Bewußtsein erregen, damit

<sup>\*)</sup> Romang, Spftem ber natürlichen Religionslehre, S. 94 u. 96.

wir nicht in der Regel unfromm, und nur bisweilen, nämlich wann gerade etwas Ungewöhnliches uns erregt, fromm geftimmt Daß die 3dee der Frommigfeit diefes als ihr Biel febe, wird vielfach noch mitten im Bunderglauben bezeugt, wenn a. B. 3mingli ausführt, bag Sturme und ahnliches ehedem als Burber gefaßt nun in der Besammtordnung angeschaut, Bott uns um fo berrlicher fund geben; wenn Luther anmerkt, verglichen mit bem Sveisungswunder fei die alljährliche Ernahrung der Beicopfe burch die reifenden Früchte ein viel größeres Bunder. hat fich das absolute Bunder in's fogenannte relative gurudgegogen, d. h. wir fegen bei allem mas noch als Bunder im Gegenfat jur icon erfannten Naturordnung ericheint voraus, es werde boch noch, so gewiß es eine wirkliche Erscheinung ift, als jur Besammtordnung der Dinge gehörig aufgefaßt werden. Daß Gott Diefe vollständig gefett hat, ift eine herrlichere Rundgebung feines Befens, ale wenn er hin und wieder nachhelfend, ergangend ein greifen mußte, um feine 3mede zu erreichen. Straubt fich bie gegebene Frommigfeit gegen Diefen Fortichritt, fo ift Diefes nur ein Beichen ihrer unvolltommenen Buftandlichkeit, ein Beichen un ferer Schmäche, die vom Gewohnten, von Lieblingsmeinungen nicht laffen will, im Ratholicismus fo wie die gange Traditiona lität gebilligt, daher man dort die Bundersucht nahrt, vom Bro testantismus aber, der immer nur Wahrheit will, ju überwinden. Dieje Bollendung ift dem protestantisch frommen Bewußtsein ber erreichten Entwicklungsftufe zuzumuthen, obgleich fie Bielen immer noch mubsam muß abgewonnen werden. Die Beit der Mirafel ift für uns vorbei, wir find ergriffen von der 3dee der gottlich be grundeten, alles und jedes umfaffenden Befammtordnung aller Dinge, und wir vertrauen diefer Idee, obwol die Rachweisung für alles Einzelne ein nie abgeschloffener Proces fein muß. Der Apoftel hat die religioje Bundersucht als judisch getadelt, und fic niemals auf Mirakel berufen, sondern auf die Zeichen und Erweis fungen des Beiftes und der Rraft, gleich wie Chriftus felbft auf das Zeichen des Propheten Jonas, d. h. auf feine Predigt \*).

<sup>\*)</sup> Ausgeführt in m. Prebigten, fünfte Sammlung, S. 268 f.

- §. 59. Zwar nuterscheibet sich ber elementare Glanbe von ben nur durch eigenthümlich christliche Erfahrung zu erreichenden und bildet diesem gegenüber Gine Seite der Glanbenslehre; er cheilt sich aber in den natürlichen und sittlichen Abschnitt, da die Erregungen des frommen Bewußtseins ans der natürlichen und die aus der sittlichen Welt sich bestimmt unterscheiden.
- Bas von dem eigenthümlich Chriftlichen als elementare Grundlage fich unterscheidet, bildet jenem gegennber eine gusammengehörige Ginheit, dadurch daß es nicht wie jenes gang und aar nur aus der driftlichen Erfahrung gegeben fondern ichon ohne biefe erreichbar ift. Man hat jenes das geoffenbarte, diefes das natürlich vernünftige genannt im Sinne der rationalen Religions. wahrheit; immer bleibt aber die religiose Aulage oder das Gottesgefühl als haftend am Gelbitbewußtsein vorausgesett, benn nur was in une angelegt ift wird durch reizende Eindrude erregt und Bare die Gottesidee, wie die Socinianer behaupten, in unserm Bewußtsein nicht schon enthalten, fo konnten die Ginkide von außen dieselbe auch nicht erregen und fie nicht in uns Die Belt erscheint uns als Rundgebung Bottes, lineinwerfen. mr weil das Gottesbewußtsein in uns angelegt ift. ms die Belt im Gangen und Einzelnen als von Gott, d. h. bledthin bedingt und abhängig fei, ift Ausfage des erregten Gotkebewußtseins, darum von vornherein ein Bostulat, ein Glaube, ein Bertrauen zu dem, mas man nicht fieht, mas nicht finnliches Dasein ift \*). Diefer Glaube, weil nicht erft durch specifisch christlice Erfahrung geweckt, wird ein rein vernünftiger genannt, aber and als vernünftige ruht alle religiöse Bahrheit auf dem Glauben. Die Belt mird aber unser Gottesbewußtsein nur fo weit pur Erzeugung von Lehren entwickeln, als Gott aus ihr fur den Glauben erfennbar ift.
  - 2. Sehr bestimmt unterscheiden sich nun innerhalb dieser all-

<sup>\*)</sup> Bie sowol Luther als Zwingli ben religiösen Glauben befiniren gemäß hebr. 11, 1.

gemeinen religiofen Erregung des Selbstbewußtseins die von der blogen Naturwelt und die von der fittlichen Belt geweckten Gle mente, indem wir über der Naturwelt die sittliche Belt als eine specififch höhere, ale viel edlere Rundgebung Gottes anerkennen. Diefe Eintheilung alles Dafeienden ift nicht wie die Gintheilungen der Natur etwa in anorganische und organische, welche gleichartig von Gott abhängig erscheinen, für das religiose Bewußtsein unerheblich; vielmehr sobald wir den Unterschied der natürlichen und der fittlichen Lebenssphäre wirklich empfunden und erkannt baben. setten wir beide zwar als gleich sehr schlechthin abhangig von Bott. aber doch schlechthin abhangig in bestimmt verschiedener Urt und Beise, da das sittliche Leben sich in durchaus anderer Beise bewegt als das natürliche, nämlich als ein überlegend fich entschließendes und freies. Man hat daber einen Unterschied gemacht awischen natürlicher und fittlicher Religion, obwol beide niemals völlig außer einander erscheinen. Naturreligionen find Diejenigen, in welchen der Mensch fich noch wesentlich bloß als Naturwesen faßt und die Gottheit nur im Reflex der Natur anschaut. Ganglich wird zwar das sittliche Bewußtsein niemals fehlen, aber das bestimmte Ge fühl vom Gegensatz des natürlichen und des sittlichen Seins ift noch nicht erwacht. Gbenfo merden in den Ausfagen über Gott Die sittlichen Attribute nicht ganglich fehlen, aber doch nicht mit voller Bestimmtheit als solche auftreten, bis das fromme Subiect fich der sittlichen Lebenssphäre als einer von der natürlichen be stimmt verschiedenen bewußt worden ift. Gott giebt fich fund ichon in der Naturwelt, in der fittlichen Belt aber in noch weiteren und höheren Eigenschaften, welche selbst dem Sittlichen analog find. In ber Naturwelt fann die Gottheit ale beren Urfachlichkeit nur ber Natur analog als Macht und nicht schon sittlich bestimmte Intelligeng fich fund geben; benn mas mir Gott als Schöpfer und Erhalter etwa fcon fittliches gufdreiben, Bille, Gute, Beisheit, Berechtigfeit u. a. m., bas ift uns erft aus der fittlichen Belt erfennbar, dann aber jurudgetragen worden in die Begiehung der Naturwelt zu Gott. Nur die ontologischen, metaphpfischen Gigenichaften Gottes, allmächtige Intelligenz als ewig und allgegenwärtig wirfjam geben fich in der Natur fund oder werden durch den Eindrud der Ratur uns zum Bewußtsein gebracht, hingegen die ethiihen Bestimmtheiten Gottes erst in der fittlichen Welt \*).

3. In der driftlichen Glaubenslehre giebt es zwar feine bebudere Raturreligion neben einer fittlichen Bernunftreligion, ebenfo Reben beide nicht neben der Offenbarungereligion, sondern alles ift einheitlich ausammen; wol aber dauern im Christenthum biejenigen frommen Erregungen fort, welche durch die Naturwelt und burch die fittliche Belt beständig begründet werden, und es gehört mr Rlarbeit des Lehrbegriffs, die Benefis der verschiedenen Ausiagen des driftlich frommen Bewußtseins mit zur Darftellung gu bringen. Die höchfte Entwidlung dankt das driftliche Bewußtsein nft dem über der natürlich fittlichen Belt fich bethätigenden Gottereich der Erlösung, wo Gott sich nicht bloß kundgiebt, sondern im eigentlichen Sinne fich offenbart, dem religios durchgebildeten Bemuth fich zu erleben giebt und mit ihm Gins wird. Daber ift et uralt das bonum naturale, morale und spirituale zu unteribeiden, letteres als vom beil. Beifte gewirft. hier erft erleben wir die Bestimmtheit Gottes als gnadenvolle Liebe und barmberme Baterweisheit; hier erft offenbart fich die Gottesmittheilung, belde in der Christologie und im Trinitätsdogma formulirt wurde. Bas aber im Erlöfungeleben und in der Gottinnigfeit erft erfannt wird, bas trägt man bann gurud schon in die natürlichen und fittlichen Berte Gottes, indem ichon die Schöpfung und Regierung ber Belt sowol auf bas erlosende Gottesreich als auch auf den Gott ift ja ewig als dreieinig erfannten Gott bezogen wird. derfelbe und überall fich selbst gleich, folglich mas mir von ihm uft in feinen edelften Berten erfennen, ift feine Gigenschaft, Die auch bei feinen niedrigeren Werken in ihm vorhanden mar, obgleich für uns aus bloß diesen nicht erkennbar. Im Reflex der Schobjung 3. B. läßt fich die göttliche Barmbergigkeit, auch die Gerechtigleit nicht erkennen, man könnte nur weil diese Attribute anders.

<sup>\*)</sup> Ueber Luthers hervorhebung ber ethischen Eigenschaften Gottes fiehe Roftlin II, 6. 306.

woher uns zum Bewußtsein gekommen find, fie auch in der Schöpfung wiedersehen wollen.

Mittelst dieser Unterscheidung mehrsach abgestufter Regionen in der Totalität der Dinge hat man neuerdings den Bunderbegriff als solchen retten wollen, indem das Einwirken des Sittlichen auf Natürliches innerhalb letzterem als ein Uebernatürliches, somit als Bunder, ebenso indem die Einwirkung des erlösenden Gottesreiches auf die gemeine sittliche Beltordnung in der letzteren als Bunder erscheine, z. B. die Biedergeburt und Besehrung durch die Kraft des Gotteswortes. Diese ganze Argumentation ist aber nur der Schein einer Begründung des dogmatischen Bunders, in Bahrheit beruft sie sich nur auf die Erweisungen des Geistes und der Kraft, welche als das Besentliche und Bleibende aus dem dogmatischen Bunder hervortreten sollen.

## Erfte Abtheilung.

Die Religion so weit sie von der Naturwelt geweckt wird.

- §. 60. Das fromme Gefühl wird zunächst erregt burch bie Raturwelt als Bewußtsein, baß wir mit dieser schlechthin von Gott abhängig find \*).
- 1. Die empfundene und wahrgenommene Welt wedt das menschliche Bewußtsein, erst dem Nichtich gegenüber weiß sich das Ich als von demselben unterschieden. Da aber die Welt als soche Gott nicht aufzeigt, so muß im erwachenden Ich schon das Gottesbewußtsein enthalten sein, die Idee des Unendlichen als das

<sup>\*)</sup> M. ref. Gl. I. S. 85.

36 felbst bedingend so wie Alles bedingend, was vom 36 als Richtich mahrgenommen wird, §. 29. Die Wahrnehmung ber Belt ift eine objektive, gegenständliche, im Unterschied vom Gelbftbewußtsein; nur nach und nach bildet fich der Bedante des Naturmiversum ale einer organischen Totalität, die Auffaffung der Belt bem aber nur miffenschaftlich vollendet werden. Wie vollständig ster unvollständig wir die Welt erfennen, so wie wir fie vorstellen fest unfer religiofes Bewußtsein fie als schlechthin bedingt, als changig von Gott, und dieß zu fühlen, fie als Rundgebung und Bert Gottes aufzufaffen, ift natürliche Religion im engern Sinne. Im driftlich frommen Bewußtsein, ob der Gingelne es vollständig befite ober nicht, ift dieses Befühl vollendet enthalten, wir fühlen me mit der gangen Naturwelt schlechthin abhangig und fagen, die Belt mit all ihrem Inhalt fei schlechthin abhangig von Gott, im Dafein und Berlauf ganglich von Gott bedingt. Ber dieß leugnen wollte, wurde die Grundelemente ber Religion leugnen. mturliche Frommigfeit, querft durch das Auffallende im Naturiben erregt, befriedigt fich zulett im Anerkennen des fich gleich Mibenden göttlichen Baltens über allen Erscheinungen.

2. Bohl zu unterscheiben ift das Zustandefommen der Erfuntnif von der Belt und die Religion felbft. Jenes ift Sache ber Biffenschaft, naber der Naturwiffenschaft, diefes aber Sache der Glaubenslehre. Die lettere ift in ihrem Befen nicht abbingig von der erftern, da fie die Abhangigkeit der Belt aushat, wie immer wir die Belt auffaffen mogen; aber die Glaubenslehre in ihrer Ausprägung wird bestimmt durch das Maag mb die Rlarheit der naturwissenschaftlichen Erkenntniß, indem die kttere niemals verleugnet werden fann aus religiöfem Intereffe. Segen wir bas Beltall in der antifen Borftellung des ptolemais ben Beltspftems, fo fagt das religiose Bewußtsein, die Belt wrgestellt mit stillstehender Erde als Centrum fei schlechthin von Gott abhangig; erfennen wir hingegen bas topernifanische Beltintem als die richtige Auffaffung, fo fest die Religion diefe richtiger vorgestellte Belt als schlechthin abhängig von Gott. 'Das teligiöfe Boftulat bleibt fich gleich bei jeder naturwiffenschaftlichen

Erlenntnig, daber ift es nicht die Frommigfeit felbft welche fic folder Erfenntnig miderfett, fondern die bloge Borliebe fur lange gehegte Borftellungen, mas man nur im ichlechten Sinne Bietat nennt und leicht mit der Krömmigkeit verwechselt, wie ja der moderne Bietismus und Orthodoxismus fich ale Diefe Bietat gegen das Traditionelle carafterisirt. Sat die Rirche lange Zeit wider Die umgestaltete Belterkenntniß sich vertheidigt und felbst weltliche Mittel gegen beren Anerfennung angewendet, fo ift Diefes nur ber Beweis irregeleiteter Frommigfeit und menschlicher Schwache. Die Belt ift Gottes, ob die Erde fich bewege ober nicht bewege, ob wir fie richtiger ober unrichtiger auffaffen; in beiden Fällen tonnen wir vollkommen gleich religios und chriftlich fein, ja wir werben den Schöpfer nur um fo mehr bewundern, je richtiger wir feine Berte ertennen. Die unbehülflich fich bewegenden himmelstörper und gefünstelten Planetenbahnen der altern Naturwiffenschaft tonnen nicht dieselbe Bewunderung des Schöpfers begrunden, wie die viel einfachern wirklichen Bewegungen. Der Tageswechsel ift erzielt burch einfache Umdrehung der Erbe, ohne daß die Gestirne in ungeheurer Babn täglich mit Bligesschnelligfeit um die Erbe berumrafen mußten. Die Berrlichfeit bes gottlichen Begrunders, in ber Raturwelt den Ausdrud von Geift, Ginn, Ordnung fühlen und ertennen, ift Frommigfeit.

3. Beil die Glaubenslehre die Belt als schlechthin abhängig von Gott sett, so weist sie jede Bereinerleiung beider zurud, obwol alles Einzelne in der Belt nur mittelst der von ihm gesetzen Raturordnung und des Naturzusammenhangs von Gott abhangt, so daß Gott mit Zwingli die alles begründende und belebende Ratur oder mit Calvin genauer die Ordnung der Natur kann genannt werden. Die Glaubenslehre hat die Realität des frommen Bewußtseins zur Boraussetzung und kann dieses nicht als Jussion sich ausreden lassen; auch ist die Beantwortung dahin gehender Einwürfe nicht Sache der Glaubenslehre, sondern der religionsphilosophischen Apologetik. Der Glaube postulirt §. 31. sowol das Unterschiedensein der Welt von Gott als auch das Bezogensein beider auf einander; denn ohne diese Doppelvoraussetzung wäre die Frömmig-

leit unmöglich, welche doch dem menschlichen Bewußtsein so wesentlich ift, daß es ohne dieselbe sich weder entwickeln noch durchbilden kann. Ich bin religiös, also ist Gott, gilt der Glaubenslehre mit vollem Recht als Aziom, ähnlich dem philosophischen Cogito, ergo sam. Religion ist hier schon Glaube, Gefühl des Unendlichen oder der Abhängigseit alles Endlichen.

- §. 61. Die Ansfagen des frommen Bewußtseins sind hier Anssührungen der Grundaussage, daß die Naturwelt schlechthin absängig sei von Gott, daher einerseits Anssagen über Gott als Ursächlichkeit anderseits über die Naturwelt als sein Werk, neben welchem es anderes Natürliche nicht geben kann.
- Die Aufgabe Diefes Theils der Glaubenslehre ift, den in der Grundausfage enthaltenen Inhalt nach feinen wefentlichen Domenten zu entfalten, Analyfis des Bewuftseins der Abhangigleit ber Raturmelt schlechthin von Gott. Die Grundaussage ift daber meifeitig, indem fie theils von Gott ausfagt, daß er das bebingende, begrundende, verurfachende fei, theils von der Belt, daß te das schlechthin bedingte, das hervorgebrachte Bert Gottes fei. Damit ift icon ausgesprochen, einerseits daß Gott nicht auch irgendwie von der Belt abhängig fei, erft in der Beit durch fie und an ihr wirklich Gott werde und ju fich felbft fomme, etwa wie unfer 3ch erft mittelft des Richtich; anderseits ift verneint, die Belt theilweise nicht durch Gott gesetzt werde, ohne ibn entstanden fei oder ohne ihn fortbestehe und fich bewege. mehr ift Gott schlechthin die Belt fegend, absolute Dacht, die Belt aber schlechthin von Gott gefest absolut abhängig. Qualismus, welcher irgend etwas neben oder vor Gott als gleich wig oder nicht von ihm gesetzt annahme, etwa ein Chaos das von Gott nur gestaltet, oder Atome die er jusammenfassen murde, oder Raturentwicklungen die auf einmaligen gottlichen Unftog bin dann für fich unabhängig von Gott verlaufen murden, find durche ans Trübungen oder Abichmächungen des religiöfen Bemußtfeins, drum mit beffen Bollendung unvereinbar; ebenfo ein ursprüngliches

þ

d

3

ė

E

4

Unvollendetsein Gottes, welches in ber Zeit erft durch die Belt und an ihr übermunden murde; denn bei dieser Annahme wurden wir Gott als ein fich entwidelndes, veranderliches, getheiltes, als bloge Ratur fegen. Rur eine ewige Beltschöpfung fonnte fo wie bie ewige Zeugung des Sohnes als Bollziehung des göttlichen Bewußtseins betrachtet werden, ohne daß dieses der Zeit unterworfen murde "). Sind daher Gott und Welt ganglich zu unterscheiden, fo muß bie Belt, um nicht ein Gegengott zu fein, schlechthin als burch Gott gefest nichts anderes fein als die Rundgebung und bas Andersfein Gottes. — Die Frömmigkeit selbst ift in diesem Glauben durchaus befriedigt und hat fein Bedürfniß, Gott außer der Urfachlichfeit für Alles was als Welt je wirklich wird auch noch überschießende Urfachlichkeit für ein nie wirklich werdendes X zuzuschreiben, obwol die Bhantafie gerne in dieser Richtung geschäftig ift, und die Arommen ihrer Phantafie leicht eine Vorstellung abnehmen, welche das herrsein oder das Freisein Gottes vom Beltzusammenbang scheinbar noch ftarter aussagt. Die Glaubenslehre, über Die from men Erregungen fich befinnend, tann aber den Bedanten nicht festhalten, als muffe die Causalität von Allem was je wird, von allem werdend Seiendem auch noch Caufalität fein von dem, was niemals fein wird, somit von Allem und noch einigem andern, wie Schleiermacher ausreichend gezeigt hat. Die mit dieser gusammenhangende Frage, ob Gott, um freie Causalitat zu fein, neben allem je wirklich werdenden auch ein nie wirklich werden des mögliche in fich begründen, somit auch niemals fich verwirk lichende Botengen in fich tragen mußte, ift fpater zu besprechen. hingegen haben wir hier ichon die Behauptung zu berudfichtigen, baß Gott, um Gott zu fein, über den wiewol von ihm felbft gefesten Busammenhang der Naturordnung muffe binausgreifen, somit absolute Bunder verrichten fonnen. Bare nur gemeint, daß er über der natürlichen auch die fittliche Beltordnung und über Diefer das Gottesreich fege, §. 31, fo murde der Sag vollfommen

<sup>\*)</sup> Bergl. meine Recension ber theol. Ethik von Rothe. In ben thec. Stubien und Rritiken 1847. S. 758 f.

begrundet fein; eben so läßt fich die Aussage hören, daß die geniale Raturbegabung eines Raphael, Gothe, jomit auch der Browheten ein Bunderbeweis fei, nur ift gerade durch biefe vermeinte Bertheidigung das absolute Bunder vielmehr geleugnet. man alfo mittelft Diefes Sages, wie in neuerer Beit Biele, Das absolute Bunder retten, so mußten wir denselben vorerft flarer aussprechen, um ihn richtig zu beurtheilen. Es handelt fich namlich bier junachst nur um die Naturwelt, ob Gott ihr die Ordnung kpend boch auch noch außerhalb der Naturordnung irgend etwas in der Raturmelt wirfe und geschehen mache. Damit er nicht felbft mter die Naturordnung gestellt werde, meint man ihm den Borbehalt zuschreiben zu muffen, daß er immer auch einiges in ber Raturmelt mirfen fonne und wolle außerhalb der Naturordnung \*). Bei diefer Annahme begeht man den Fehler, die Naturordnung beiftifc aufzufaffen ale einmal zwar von Gott gefest, bann aber ohne ibn für fich felbft beftebend \*\*). Die Naturordnung ift aber minios betrachtet nichts anderes als die Gefammtheit des in fich mfammenhangenden göttlichen Birtens, die nur als eine geordnete fich benten lagt. Daber fällt die Borftellung, als wirke Gott einiges in m Raturwelt außerhalb der Naturordnung zusammen mit dem Unge-Anten, er wirte einiges außerhalb der geordneten Besammtheit feines Birfens. Ohnehin murde die faliche Meinung, als fei Gott burch bie Raturordnung gebunden, febr unzulänglich berichtigt durch die Annahme, daß er im seltenen Bunder fich als ungebunden wirkfam erweise; benn in weitaus dem größten Theile feines Thuns bliebe er ja doch gebunden, da er es in der Naturordnung ausibt. Gott tann aber überall nirgends von etwas außer ibm abhingig oder gebunden sein, somit ist er dieses auch nicht in allem

<sup>\*)</sup> Röftlin II, S. 349 beleuchtet bei Luther, wie biese Annahme boch ebne Scharfen Bunberbegriff ibm eigen fei.

Mind Rothe, Zur Dogmatik S. 108, will boch nur "bem Absolusismus bes Naturgesetes und bem Atheismus, ber mit biesem getrieben wirb", allgegentreten und fährt fort, "Gott habe sich am Naturgesets nicht etwa eine Schanke geset, sonbern ein, seinen Zweden sich nie versagendes bienstbares Mind", was gerade auch unser Glaube ift.

was er mittelft seiner Naturordnung thut, die ja nur der Ausdruck seiner selbst ist. Das absolute Bunder ist also auch von hieraus betrachtet nur ein Ungedanke; denn sei immerhin die Raturordnung so, daß sie Bieles alltäglich, Einiges höchst selten, Einiges vielleicht nur Einmal geschehen läßt, auch das Ungewöhnlichste, sosenn es nur in der Naturwelt wirklich geschieht, ist von Gott durch seine Naturordnung gesetz, oder mit andern Borten ist in der geordneten Gesammtheit seines Thuns enthalten. Inden wir das absolute Bunder als undenkbar verwersen, ist noch nicht der biblische Bunderbegriff mit verworsen, da offenbar dort die Idee der Natur gar nicht oder nur popular vorhanden war, wie denn die Bibel kein Bort hat, welches dem Begriff der Natur entspräche, somit auch die scharse Borskellung eines Uebernatürlichen nicht kennt.

- 2. Die Glaubenslehre wird nach dem Gesagten auf jeber Stufe zweitheilig, indem fie einerseits Aussagen bes frommen Be wußtseins über Bott als begrundende Urfachlichkeit, anderseits über Die Belt als Bert derselben enthalten muß. Gine Dritte Reite von Aussagen, nämlich Beschaffenheiten der Belt, wie Schleier macher fie beifügt, kann fich als etwas besonderes, obwol febr bequem den Inhalt mehrerer Dogmen unterzubringen, fcwerfic behaupten, weil die Beschaffenheiten der Belt und des Menschen gur Lehre von der Belt und vom Menschen als Bert Gottes gehören, fomit in die zweite Reihe der Glaubensfage. Die Ausfagen über Gott werden bier die Gottesidee in ihrer Allgemeinheit expliciren als Bottbeit in Actuofitaten und Gigenschaften, die ihn als unbedingten Begründer der Naturmelt darftellen; die Aussagen über die Belt' werden die 3dee der Beltabhangigfeit expliciren, mas nicht ebenfo in einem Complex von Belteigenschaften welche nur die Regation der göttlichen Attribute maren gur Darftellung fommt, fondern einfach das Gesetztein der Welt durch Gott in den unserm Denten wefentlichen Formen auszuführen hat.
- §. 62. Die frommen Anssagen einerseits über Gott, anderseits über die Belt als die zwei Seiten Einer Grundanssage erheischen eine durchzuführende Correspondenz, so daß die beiden

eihen sich beden. Da nun die Belt als Kundgebung Gottes 18 gegebene ift, welches unser religiöses Bewustsein wedt und stimmt, so wird die Glieberung der Glaubenslehre von den 18 wesentlichen Auffassungen der Weltabhängigkeit ausgehen.

1. Das fromme Bewuftfein ift bier bas Bewuftsein ber 216. ingigleit der Belt ichlechthin von Gott, gewedt durch die Belt & Rundgebung Gottes. Begeben ift uns das zu wedende Gotabewußtfein und die es erregende Belt, nicht aber auch Gott, wicher hier bloß durch die Welt fich kund giebt und dadurch in merm frommen Bewußtsein die Gottesidee wectt, die als ein uns merlich eigenes mit den Rundgebungen Gottes in der Belt gummenwirft, ein idealer und realer Factor jum Product unferes Manbens. Die Ausführungen der Gottesidee und die des Gotteswertes tonnen gunachft jebe Seite für fich versucht werden, dort & Ansfagen über die in uns gewedte Gottesidee, bier als Ausmen über die uns von Augen tommenden Rundgebungen oder Bir können mit dem einen ober andern be-Berfe Gottes. imen und jede Reibe für fich ausführen, von Gott sagen, er sei machtig, allwiffend, womit die bier poflusirte Urfachlichkeit; von Belt fei fie geschaffen und geleitet, womit daß fie Gottes Bert fei, erschöpfend ausgeführt wird. Die Brobe aber für das totige Berfahren finden wir doch erft im vollfommen corresponixenden Busammentreffen beider Aussagereihen \*). Unterscheiden vir in der Beltabhangigfeit das Insdafeingetretenfein und das withesteben, b. b. das Geschaffensein und das Gelenktsein, fo merben auch in ber gottlichen Urfachlichkeit schöpferische und lenkende Berrichtungen und Eigenschaften zu unterscheiden sein, oder da Gott überall derselbe ist, so werden uns Eigenschaften Gottes zunichst aus dem Geschaffensein, andere gunachst aus dem Gelenktwirden der Belt jum Bewußtsein gebracht; denn Gott als Urfach-

<sup>\*)</sup> Obwol Herr Ebrard bieses in meiner resorm. Gl. L. schon gesagte als im Dummheit verspottet, wie benn bas Höhnen und Spotten bieser modernen Condustrommigkeit beharrlich anhaftet.

lichkeit giebt fich unserm Bewußtsein anders kund im Schaffen al im Lenken, obwol er an sich selbst überall derselbe ist. In de durchgeführten Correspondenz der beiden Reihen glaubenslehrige Säge findet sich die Probe für das richtige Verfahren. Betönnen aber nicht übersehen, daß die Aussagen über die Welt fil das Methodische der Glaubenslehre das bestimmende sind; den gleichwie erst die Welt in uns das Gottesbewußtsein weckt un bestimmter gestaltet, so sind die Rundgebungen Gottes in der Bei so wie sie uns erscheinen, dassenige was uns den nähern Inhaber Gottesidee zum Bewußtsein bringt.

Unfern Borftellungen von der Belt, gerade fofern w vom frommen Abhangigkeitsgefühl befeelt nach der begrundende Urfache fragen, drangt fich die Unterscheidung auf des Entstander feins und bes Fortbestehens der Belt, weil im menschlichen B wußtsein als an die Unschauung der Zeit gefnüpft das Früher m bas Spater, das Entstandensein und das Fortbestehen unterfci den erscheint, gleichwie beim Befnüpftsein an die Raumesanschanun das Maber und das Ferner. Die lettere Unterscheidung mad fich für das Gottesbewußtsein nicht besonders geltend, da Rah und Fernes in diefelbe Borftellung bes Abhangigfeins von Ge fich zusammenschließt; die Unterscheidung aber vom Entstandensei und Fortbestand oder Berlauf der Belt erzeugt verschiedene Arte ihres Schlechthin Abhangigseins, eines rein unmittelbaren und eine mittelbaren, da die Abhangigkeit der Belt von Gott im Korth fleben vermittelt ift durch deren Abbangigkeit im Entsteben. Jene giebt das Lehrstud von der Beltschöpfung, diefes von der erhal tenden Beltlenfung. hinter dieser zeitlichen Unterscheidung vol Unfang und Fortbestand ift die für unser Bewußtsein tiefer begründet verborgen, daß Gott sowol das (anfangende wie fortdauernde Dafein ber Belt, als auch ihren geordneten Berlauf begrundt Diesem entsprechend wird auch die Aussage über Gott seine schöpfe rische und seine regierende, seine das Dasein und den Berlauf b grundende Urfachlichkeit unterscheiden, und dem gemäß auch D von Gott auszusagenden Eigenschaften an das eine und an De andere vertheilen, wenn ichon nicht ausschließlich, als ob Gott et enschaft hatte nur zum Schaffen, eine andere nur zum RegieDie Gerechtigkeit und Barmherzigkeit z. B. obwol nicht zur en Raturwelt gehörig, zeigen sich nicht in schöpferischen Rundmgen Gottes, sondern in regierenden, ein ähnlicher Unterschied
) auch bei Bildung derjenigen göttlichen Eigenschaften sich
machen, welche den Rundgebungen in der Naturwelt entden; die Allmacht beziehen wir weit bestimmter auf das Weltaffen als auf das Weltregieren, obwol sie dort einmal erkannt
hier anerkannt wird; die Allwissenheit beziehen wir weit bemter auf die Weltregierung als auf die Erschaffung oder Beudung des Daseins, obwol sie dort einmal erkannt auch hier
kannt wird, sofern das Bewegtwerden der Welt aus ihrer
rünglichen Einrichtung hervorgeht, die somit ebenfalls eine
ligente Ursächlichkeit postulirt.

Benn gleich die Methode von Gott ein Mehrsaches auszua durchaus abhängt von Unterscheidungen welche wir auf
z der Belt setzen, wird man dennoch die Gotteslehre der Mehre immer vorausschicken, da das religiöse Interesse sich in der erstern befriedigt und die Gottesidee der Grund warum wir überhaupt die Belt religiös, mithin als Kundgez Gottes betrachten. Bir gewinnen so eine genetisch geordLehre von den göttlichen Eigenschaften, welche neben oder die Stelle der verschiedenen Behandlungsweisen der Eigenschaftsz süglich wird treten dürfen, zumal keine der versuchten Mes den irgend allgemeinere Zustimmung gefunden hat.

## Erftes Kapitel.

Sott kundgegeben in der Paturwelt oder die natürlicke Eigenschaften Gottes.\*)

- §. 63. Die Grundaussage des religiösen Bewußtseins in Gott in Beziehung auf die Naturwelt bezeichnet ihn als die n bedingte Urfächlichteit oder als Begründer der Belt in ihm Dasein und Berlanf, als ihren Schöpfer und Lenter, daher ih biejenigen Eigenschaften zugeschrieben werden, nach welchen als Urheber sowol des einen als des andern bezeichnet wird, dumacht und Allwissenheit.
- 1. In der Gotteslehre hat man göttliche Funktionen wie derschaffen und Regieren, praedicata, von den göttlichen Eiglischaften, attributa, wie Allmacht, Allwissenheit unterschieden, (proprietates sind die unterscheidenden Merkmale der drei Personei indeß mehr der Form als der Sache nach; denn die göttlich Eigenschaften als die eines begründenden, somit thätigen Besen gedacht können nicht als müßige, müssen vielmehr als schlechth thätige vorgestellt werden, daher die Eintheilung derselben in rhende und thätige gar keine Berücksichtigung verdient. Allmas schlechthin thätig wird somit nur sormell ein verschiedener Ausdrusein für Schöpfer, Allwissenheit schlechthin thätig wesentlich einer mit lenkender Borsehung. Daher hat sich bei den Dogmatiken nur selten das Interesse geltend gemacht, eine von der Eigelschaftslehre abgetrennte Prädicaten oder Actuositätenlehre außtstellen. Die Glaubenslehre wird diese Unterscheidung als au

<sup>\*)</sup> Mit dieser Unterscheidung Gottes im Rester der Natur und im Reste ber sittlichen Welt trifft Romang zusammen im Sostem der natürl. Resgionslehre, S. 74. Auch Bruch, Lehre von den göttlichen Eigenschaften S. 108, u. A. m.

nichts beruhend, als bloge Berschiedenheit der Ausdrucksweise falkn laffen.\*)

2. Die Naturwelt ift uns die Belt im Allgemeinen als Comweg alles zeitlich raumlich, fomit in Wechselwirfung aller feiner Weile und Glieder Daseienden, aber noch ohne Berudfichtigung bet fpater auszusondernden fittlichen Lebenssphäre als folcher. 3m Reflex der Naturwelt kann Gott fich als Caufalität auch nur naturanalogen Grundeigenschaften uns fund geben, benen die Miche Bestimmtheit noch fehlt oder vielmehr noch nicht abzusehen #: Gott wird als Gottheit naturanalog erkennbar in ontologifen, metaphpfischen Eigenschaften, welche ihn als schöpferisch len-Inden Begrunder der Belt bezeichnen follen, daher fich -namentto reformirte Dogmatiler etwa dem Ausbrud natura naturans mgenabert haben und das hinausgeben über Spinoza erft in fpaten Lehrstüden aufzeigen. Go entstehen uns die ersten, elementen Gigenschaften der Gottheit, welche dann einer fleigernden Estimmung fähig boch immerfort als das Grundlegende in der wiendet ausgeführten Gotteslehre aufgehoben fortgelten. ditiden Actuofitäten oder Kunktionen ansgedrückt wird die Lehre im vorsittlichen verbleibend die Bezeichnung als Berrn, weil fittlichen Willen ichon mit fegen wurde, oder ale Regenten, weil fie sittliche Beisheit in sich schlösse, noch nicht verwenden, voraft also nur die Gottheit, numen, wie ein abstraft Allgemeines unfreigen in Gigenschaften ober Actuositäten, denen die sittliche Bestimmtheit, darum auch die Verfönlichkeit oder das Analogon berfelben noch nicht abzusehen ift. Es gehört also ber Ausbruck Borfebung, der niemals ohne die sittliche Bestimmtheit gedacht werden tann, nicht schon hieher, so wenig als der Ausdruck Regierung. Richtiger nennen wir die Gottheit ale Naturcausalität einhas die schaffende und lenkende Macht, creator et gubernator. Obgleich man in der Dogmatif ebenfalls Abschnitte für die bloß mturliche Welt suchte, nannte man ungenau dennoch bier schon

<sup>\*)</sup> Romang behandelt zwar beides getrennt a. a. D. S. 88, wir erreichen the tinfacher eben basselbe.

die einheitliche Zusammenfassung der creatio et gubernatio nicht selten providentia, ein offenbar schon ethischer Begriff, suchte fe aber für die Naturwelt als generalissima zu charafterifiren, un dann erst in der sittlichen Welt von providentia specialis und erft im Erlösungereich von providentia specialissima ju fprechen; gleichwie auch nicht felten in der Schöpfungelehre creatio universalis, specialis (ber fittlichen Belt) und specialissima (ber in's Dafein zu rufenden Rinder Gottes) unterschieden murben. - 2Bat alfo das fromme Bewußtsein in Form von Gigenschaften der Got beit als Causalität der Raturwelt aussagen will, wird bezeichnet mit den Ausdruden Allmacht und Allwiffenheit; denn auch der let tere Ausdruck ift gerade im Unterschied von der Beisheit ein noch nicht sittlich gestalteter Begriff, die bloße Alles wiffende 3m telligeng, womit noch nicht gefagt ift daß fie fittliche 3mede habe. Der Apostel schon weiß aus den Schöpfungswerken nur die Rad und Majestät Gottes abzuleiten, Rom. 1. 20; 3mingli (Opp. IV. 138) beginnt gang in gleicher Meinung mit der Elementarvoil stellung Numen rerum universarum est principium, nennt aber zu früh schon providentia. Allmacht und zwar durch und durch intelligente, Allwiffenheit und zwar durch und durch allmach tige bezeichnet uns die Elementarerfenntnig von der Gottheit, wie fie in einer blogen Raturwelt als deren Urfachlichkeit fich fund aiebt. -

3. Die Unterscheidung von Anfang und Fortbestand der Bett ist doch nicht mit Schleiermacher als ein Werk der bloßen Einbildungsfraft, welche gerne nach dem Anfang des Seins frage, zu bezeichnen. Allerdings hat die Phantasie in die Dogmen vom Weltanfang sich lebhaft eingemischt und ist darum zurudzuweisen; die Unterscheidung selbst aber ist wenn freilich nicht dem religiössen Gefühl so doch dem menschlichen Denken eigen, daher wir über den Inhalt des frommen Gefühls durchaus nur in den Kategorien, welche dem Denken eigen sind, lehrhaft sprechen und uns verständigen können. Die Unterscheidung von Schassen und Erhalten hat wie alle Religionen so selbst die Philosophie immer beschäftigt, sie kann daher nicht als zufälliges Erzeugniß der Einbildungskraft

miffen werden, fällt vielmehr zusammen mit dem Bebundensein Micher Intelligens an die Form der Zeit. Wir können die Welt ar nicht denken ohne ihre Bergangenheit und Bukunft zu unterkiden, auch wenn fich zeigen sollte, daß jene wie diese irgendum begrenzt zu denken, somit einen ersten Unfang und ein letss Ende vorauszusegen, nur ein Produft fei unserer Unfahigfeit ie Zeitreihe rudwarts und vormarts endlos fortgehend auszumen. 3m frommen Bewußtsein selbst liegt diese Unterscheis allerdings nicht, da diefes durchaus nur das schlechthin Abmigfein der Belt aussagt, ob diefelbe nun je angefangen habe bie ende oder nicht. Die Blaubenslehre tann aber nicht ans, ale das fromme Gefühl für Diejenige Belt geltend mam, welche wir erfennen und uns vorstellen, wie immer im mifschaftlichen Berlauf diese Borftellung fich umbilde und gestalte. itten wir erkannt, daß die Welt nie erft angefangen habe, fo ine fie in diesem ihrem uranfänglichen Dasein schlechthin von it gefett, gerade jo gut wie wenn fle einen Unfang hatte. 1 es tann geschehen, daß die lettere, popularere Borftellung in Bolaubenslehre uns nur Berlegenheit bereitet fur Die Bottesielbft, fofern das - Nichtgewesensein, dann das Dafein, dann # Richtmehrsein der Welt faum denkbar ift ohne in Gott selbst m mit der Gottesidee nicht vereinbare Beranderlichkeit vorauskten. Darum wird die Unterscheidung von Anfang und Fortng der Belt gurudguführen sein auf die von Dasein und Berw ber Belt, welche einander zeitlich nicht ausschließen. wffe für die Anfang und Ende habende Belt ift freilich noch da-1 begründet, daß die so vorgestellte leichter als die perpetuis we Belt vor Bermecholung mit Gott gesichert scheint; da aber \* Beit = und Raumform dasjenige ift, was die Belt von Gott merscheidet, so ift jenes andere Mittel zu diesem Zwecke nicht ithia. —

§. 64. Die Darftellung ber elementaren Gottheitsibee nach bem Inhalt als allwiffenbe Allmacht ober allmächtige Allwiffense it vervollftändigt fich burch Bufchreibung anderer Eigenschaften,

welche für diesen Inhalt des göttlichen Besens den Charatt der Unendlichkeit ansdrücken, Ewigkeit und Allgegenwart, w durch jede Berwechslung Gottes mit der an Zeit und Ran geknührten Belt gänzlich beseitigt wird.\*)

Bird die gottheitliche Urfächlichkeit der Belt als die fie t dingende intelligente Dacht oder machtvolle Intelligenz bezeichn io bat das Bedürfniß, die Machtintelligeng der Gottheit von all in der Welt erscheinenden Rraft und Intelligenz bestimmt ju # terscheiden, ichon in der Bufammenfegung All = Dacht, All = Biffe beit fich ausgesprochen; bei der Unbestimmtheit aber diefes "Al geht das fromme Intereffe weiter und befriedigt fich erft in ! Bildung neuer göttlicher Gigenschaften, welche ohne fur fic b Inhalt des göttlichen Wefens zu bezeichnen, ihm den Charaft die Korm der Absolutheit oder Unendlichkeit zuschreiben. bas menschliche Denken Diesen Begriff nur negativ vollziehen tar indem es ausfagt, mas er nicht fei, fo haben alle fo gebil ten Eigenschaften Bottes die negative Form, wie Unendlicht Unermeglichkeit, Unbedingtheit, Unbegrengtheit u. f. w. bennoch Bezeichnungen, welche außerlich die negative Form ni aufzeigen, wie Absolutheit, fo find diefes doch nur fcheinte Ausnahmen, da das lateinische Ab gerade Dieselbe Bedeutung ! wie das deutsche Un, somit das Absolute nichts anderes sein fa als das Abgelöste, nämlich von aller Bedingtheit, Beidran beit, Endlichkeit abgelöst, gleich wie die Allgenugfamkeit nur ! Berneinung jeder Bedürftigfeit fein wird. Die Ausdrucke Em feit und Allgegenwart machen ebenfalls feine Ausnahme, ba ursprünglich nur sagen wollen, Gott sei unbedingt, unbeschrät durch Zeit und Raum, mas in doppelter Beise fann vorgefte werden, entweder er fei allzeitlich und allräumlich, er erfülle a Beiten und Raume, - Die populare aber ichwerlich ausreichen

<sup>\*)</sup> Romang a. a. D. hat gerabe auch biese vier Eigenschaften als werthische, baber ich für meine völlige Unabhängigkeit von ihm mich auf mein schon 1840 erschienenen Leitsaben zum Religionsunterricht beruse, wo die Lei von ben göttlichen Eigenschaften schon bieselbe war.

Berftellung, — oder sofern Zeit und Raum als Schranke und Form des weltlichen Seins zu betrachten find, Gott sei vom Existen in Zeit und Raum frei, überzeitlich und überräumlich, zeitses und raumlos, so daß diese Formen des weltlichen Seins vom Besen Gottes ausgeschlossen seien, womit denn deutlich genug gesingt wird, daß die positiv klingenden Ausdrücke durchaus nur nespative find.

Es unterscheiden fich also materielle, positive, einen sub. Amziellen Inhalt bezeichnende Eigenschaften von nur formellen, mgativen; jene wollen den Inhalt, die Gubftang oder Befenheit Bettes als allmächtige Intelligenz bezeichnen, diese wollen ihr ben Charafter der Unendlichfeit zuschreiben, ohne über den Inhalt be gottlichen Befens etwas auszusagen. Daber erscheinen bie whern auf dem Bege der Steigerung aus gegebenen anglogen Exiftenzen wie Dacht und Intelligeng gebildet, die lettern auf dem Bege ber Berneinung deffen mas wir als Form der Endlichkeit tennen, somit als Entschränkung; wie die Dogmatit fagt, die einen difficen Attribute seien via eminentiae, gradationis, die anwen via negationis gebildet.") Rur eine andere Ausdrucksweise in der Unterscheidung mittheilbarer und unmittheilbarer gott-Ider Eigenschaften enthalten, Die einen seien mittheilbar nämlich m Geichopfen obwol nur unter Beschränfung, die andern aber mr nicht. Begreiflich, wenn Bott Gigenschaften beigelegt merben. velche wir aus der schwächeren Analogie deffen mas an une Beichtpfen felbst vortommt, wie Rraft und Intelligeng, gebildet has ben, so gewinnen wir einen Begriff, der nicht bloß Gott jugeschrieben wird sondern auch uns mitgetheilt, obschon dort in höchster Bollfommenheit, bier nur unvollfommen; ebenfo wenn Gott anberfeits auch Eigenschaften hat, die wir als das Gegentheil unferer endlichen Existenzweise formuliren, jo tonnen diese Gigenfaften, da fie nur den Charafter der Unendlichkeit aussprechen,

<sup>\*)</sup> Via causalitatis ist nur die von diesen beiben Methoden vorausgesetzte Grundform, führt aber genau genommen nicht auf Attributa, sondern auf segnannte Praedicata dei, b. h. Funktionen, daß Gott Schöpfer sei, Erhalter, Regierer n. s. w.

uns nicht mittheilbar sein. Demgemäß tann von einer Menfc werdung Gottes die Rede fein, wenn die mittheilbaren Gigenschaf ten, 3. B. Gute, Liebe, Beisheit eine menschliche Ratur ganglich erfüllen, der Charafter der Unendlichfeit aber abgelegt murde. -Unser Lehrstück enthält also summarisch die schöpferische und lenfende Caufalität näher bestimmt in den Grundeigenschaften ber Allmacht und Allwiffenheit ewig und allgegenwärtig wirtfam \*); die erfteren beiden nennen une die Caufalitat in zwei Rundge bungsarten, der icovferischen und der aubernirenden oder der das Dasein und den Verlauf der Dinge begründenden; die letteren beiden legen den ersteren den Charafter der Unendlichfeit ober Er habenheit über Zeit und Raum bei. Diefes find die allgemein ften, elementaren Grundeigenschaften der weltbegrundenden Gotte beit, nicht Theilungen in Gott, sondern Manifestationen des Ur feins, der Substang oder des gottlichen Befens als des Beltbe grunders, fo daß wir in diefen Begriffen die abbildlich menfc liche Idee der Gottheit elementarisch ausdruden; denn wie Gott nich felbst begreift. Das tann unfer Ertenntnikvermogen nicht fal fen, oder in dogmatischer Sprache: unsere Gotteserkenntniß if nicht die urbildliche, welche Gott felbst von fich hat, archetypa, sondern die abbildliche, ectypa.\*\*) Sat man noch andere Eigen ichaften Gott zugeschrieben, jo werden dieselben entweder meiter unten im Reflex höherer Schöpfungen ju gewinnen fein, oder bie jen Cardinaleigenschaften sich unterordnen, oder bloß wie die Ginheit Gottes über das Berhältnig unferer dargelegten Eigenschaften etwas aussagen.

- a. Gott als Urfächlichfeit der Raturwelt in ihrem Dasein.
- §. 65. In ber Grundaussage, daß Gott schlechthin die Canfalität ber naturwelt fei, ift enthalten vorerft daß er ber Be-

<sup>\*)</sup> Bruch, ble Lehre von ben göttlichen Gigenschaften G. 66, bringt auch auf bie Beziehung berfelben auf bie göttlichen Werke.

<sup>\*\*)</sup> Dt. reform. Glaubenslehre I., S. 34.

gründer sei ihres Daseins, Urheber ihres Entstandenseins, der Beltschöpfer, und als solcher die Eigenschaft der Allmacht bund gebe.

- Ronnen wir nicht umbin die Welt uns vorzustellen als in ihrem Dafein von Gott begrundet, als von ihm in's Dafein gefest, fofern fie nicht durch fich felbst besteht, nicht fich felbst begrundet oder das absolute Sein selbst ift: so muffen wir die wittliche Caufalität des Beltdaseins die ichopferische nennen und werden die Schöpferthätigkeit als folche wesentlich auf die Allmacht Sottes gurudführen, gerade darum aber fie nicht auf einen Beittheil befdranten, fondern als die immermahrende Begrundung des Beltdafeins festhalten, da die Allmacht niemals mußig gedacht werden tann oder gegenstandlos. Erschaffen bedeutet schlechthin Cansalität sein des Daseienden. Das Weltall zeigt fich aber als ein fo unermegliches Dafeiende, daß die es hervorbringende Dacht als eine unbedingte, absolute, als Allmacht bezeichnet werden muß.\*) Richt zwar als gebe die Allmacht fich nur in einem momentauen der zeitweiligen Schaffen fund, fie ift vielmehr die bleibende Begindung des Beltdafeins, fomit auch der Belterhaltung; wir ntennen daber die Allmacht wesentlich im Bervorgebrachtsein oder Dafein ber Belt, ob Dieselbe immerbin in allem übrigen gottlichen Ibun fich mit bethätige.
- 2. So entschieden das religiöse Bewußtsein sich erst vollendet, indem es die Abhängigkeit des Weltdaseins schlechthin von Gott postulirt, so daß gar nichts in der Welt entstanden ist oder entsteht, ohne aus der Allmacht des Schöpfers, weder Stoff, der als ihlechthin formlos sei es Chaos sei es Atomengewühl heißen wöchte, noch die Gestaltung des Stoffes, weder das einzelne Daskin noch die Allgemeinheiten und Kräfte: so ist hingegen die drage, ob die Welt einen zeitlichen Ansang gehabt habe, dem das weltlose Richts vorhergegangen sei, ob sie entstanden sei auf

<sup>\*)</sup> Auch Luther geht von ber schöpferischen Allmacht aus. Röftlin

einem Buntte der ewig gedachten Zeit, oder ob fie von Emigte ber mit der Beit hervorgebracht fei, feine unmittelbar religio Frage, mohl aber von Ginfluß auf die Definition der gottliche Allmacht. Sat die Dogmatif ein ewiges Zeugen Gottes innerhal des göttlichen Befens behaupten fonnen, ohne dadurch das rel giofe Bewuftfein zu verleten, fo murbe auch ein emiges Schaffe nach Außen vom religiöfen Bewußtfein felbst nicht gurudgewiese da die Abhangigfeit der Belt in ihrem Dafein gleich fehr fcblech hin gefest bliebe.\*) Die Blaubenslehre ift daher bei diefer Frag junachft nicht betheiligt, mohl aber ift in unferem Lehrftud bafi zu forgen, daß die Gottesidee mit hinficht auf die Allmacht nid verlett werde durch unsere Borftellungen von der Schöpfung. D Allmachtsfunktion als ewige benkend werden wir nur über drudent Schwierigkeiten binausgekommen fein, indem die Borftellung durd aus nicht haltbar ift, daß die göttliche emig feiende schöpferisch Allmacht jest mußig, jest thatig fei. \*\*) Sie wird ferner die fchi pferische Thätigfeit dann überall nicht als momentane oder einm lig wirksame, sondern als perpetuirliche anerkennen, indem be Schöpfungsprozeß, die göttliche Begrundung des Beltdafeins in mer fortdauert und von der Erhaltung fich nicht trennen lag Bo aber die andere Borftellung herrscht, wird die Glaubensleht zwar auch die in einem zeitlichen Unfang entstanden gedachte Be als schlechthin abhängig von Gott entstanden bezeichnen, und ju seben, wie die Naturwiffenschaft die Frage lofen werde oder unge löst laffen muffe, dabei aber Befahr laufen, die Allmacht Botte ungenügend zu definiren, nämlich als eine felbst erft bei einen zeitlichen Anfang in Funktion tretende und wieder einmal mußig merbende.

Auch das Weltschaffen aus dem Nichts ift nur im Intereff gelehrt worden, feinerlei unabhängig von Gott entstandenen ob

<sup>\*)</sup> Bergl. Romang a. a. D., S. 91.

<sup>\*\*)</sup> Rothe, theol. Ethik I., S. 91: "So mahr Gott Gott ift, muß Schöpfer fein, b. h. abgesehen vom Beltbafein hatte die Gottesibee keine ! sonbere Bebeutung."

vorgefundenen Stoff gur Beltbildung jugugeben, fo daß Einiges nicht in der Allmacht begründet mare; denn die Bibelmorte, welche biefe dogmatische Lehre veranlaßt haben, sagen nicht, daß aus dem Richts die Belt gemacht worden fei, mas eine leere Formel fein wurde, sondern aus dem Nichtsein sei die Belt in's Dafein gerufen worden, womit denn gar nichts darüber ausgesagt ift, aus was oder aus nicht mas Gott die Welt gemacht habe. 3mmer aber mar gur vollen Befriedigung des religiöfen Bewußtseins an verneinen, daß Gott felbst die Belt fei, sich felbst zur Belt gemacht, die Belt aus Gottes Befen felbft genommen d. h. gejeugt fei; benn fo murde fle als Gott felbst nur in anderer Exiftengform innergöttlich gedacht und das monotheistische Grundgefühl mare geftort, wenn die Belt im hppoftatischen Ginn Gott ber Sohn fein follte, als folder aber jum göttlichen Befen felbft gehörte, mas mit dem Dafein der Belt als Getheiltheit in Raum und Zeit unvereinbar ift.\*) Daber die Abneigung gegen alle Emanationstheorien, sowie gegen die Borftellung ber Belt als Sohn Bottes im eigentlichen Sinn ober als das Anderssein Gottes inmerhalb des göttlichen Befens.

3. Sind die religiösen Interessen zu wahren, so kann die Glaubenslehre hingegen die bloß dogmatischen, welche das einmal kirchlich gültig gewordene festhalten wollen, sobald darüber eine bessere Einsicht erwacht ist, nur untergeordnet berücksigen. Hat die Schöpfungs und Allmachtslehre in der Dogmatik gewohnheitsmäßig der Welt einen bestimmten Anfang in der Zeit zugetheilt, darum untersuchen müssen, ob der Beginn des ersten Jahres in oder mit dem Frühling oder Gerbst, oder genauer, da die Jahreszeiten nicht gleichzeitig auf der ganzen Erde sind, mit welchem Monat, Woche und Tag die Schöpfung eröffnet worden sit "); hat man sich gewöhnt, die Welt nach vorherigem Nichts

<sup>\*)</sup> Bergl. Romang, Spftem ber natürl. Religionslehre, Zürich 1841, 6. 180 f. Rothe, S. 100, "Die Schöpfung ist anfangs : und endlos, aber nicht ewig."

<sup>\*\*)</sup> Bie ernftlich biefes untersucht wurbe, zeigt fich in mr. reform. Glausbenslehre I., G. 360.

geschaffen sein zu lassen: so können diese Borstellungen doch kein Recht ansprechen wider eine bessere Einsicht, daß nämlich bei diesser Borstellung Gott veränderlich sein mußte, einmal schaffend, vorsher und nachber aber nicht schaffend, jest allmächtig sich bethästigend, jest aber nicht.

Die Allmacht foll une ausreichende Bezeichnung fein für bie Causalität des Daseins der Belt, so dag neben der gottlichen Caufalität feine andere mitmirft, noch irgend etwas fonft porgefundenes veranlaffend ober bestimmend auf die Schöpferthat einwirft, mas alles durch das Schaffen aus Nichts ausgesagt merben will. Sat man aber die Allmacht noch über diesen Begriff der Die Welt vollfommen. dedenden und fich in ihr vollständig barftellenden Caufalitat binaus fteigern und fie zugleich als Begrundung eines nie wirklich werdenden Möglichen vorftellen wollen, fo mußte damit auch die Allmacht aus einer durchaus wirksamen Uftuosität in eine theilweise blofe Boteng oder Anlage berabgefest werden, welche nicht Alles, mas in ihr angelegt mare, zu verwirklichen vermöchte. Man gewinnt bei Diefer Borftellung Das Phantasma eines niemals wirklich werdenden Möglichen, und in ber Allmacht eine überfluffige Rraft, welche theilweise niemals in Thatigleit tritt, verliert aber dafür ben reinen Begriff ber Allmacht als aktuoje Caufalität, welche zwar nicht unter gleich möglichen Beltarten die gegebene zufällig gefest hat, wohl aber alles Beltfein begrundet, nicht nur das uns befannte und von uns vorgestellte sondern auch das une unbefannte und doch wirklich werdende. Ob daher die Allmacht mit Nothwendigkeit oder mit Freibeit wirke, läßt fich nicht mit Recht fragen, also auch nicht beantworten; denn beide Unnahmen find ein unberechtigtes Uebertragen menschlicher Beschränftheit auf den Allmachtigen, Deffen Allmacht durch und durch intelligent ift und nicht als eine Zeitlang unfichere, bann fich entschließende und auswählende gedacht werden tann. Billfürlich auswählen aus gleich febr Doglichem ift feine Bollfommenheit, auch nicht wenn die beste Möglichkeit ausgewählt und die schlechten abgewiesen wurden; denn Gott mußte ja selbst fich diese jum größern Theil schlechten Beltideen neben der guten

in seinem Denken erzeugt haben. Eine arbiträr auswählende Freiheit kann Gott nicht zugeschrieben werden, die Nothwendigkeit aber bes Handelns ist nicht als solche schon ein blindes.

- b. Gott als Ursächlichkeit der Raturwelt in ihrem Berlauf.
- \$. 66. Als Urfächlichteit ber Welt in ihrem geordneten Berlanf ift Gott ber Beltlenter und giebt als folder die Gigenfaft ber All wiffen heit tunb.
- 1. Das religiöse Abangigkeitsgefühl ift nicht befriedigt, wenn es Gott als die Causalität der Belt bezeichnet nur in ihrem Ents fandenfein und Dafein; es poftulirt, daß Gott ichlechthin die Causalität der Belt sei auch für ihren stetigen Lebensverlauf. Beil aber der beständige Fortgang der Naturwelt in gesehmäßigen Bewegungen fich darftellt, welche eine ichon im Bervorgebrachtsein ber Belt mit verliehene Ginrichtung und Organisation voraussetzen, b giebt die gottliche Caufalitat Diefer gefemäßig geordneten Bewegung fich zu erkennen als Weltlenker, in welcher Aktuosität wir nicht mehr vorzugsweise die Macht sondern die Intelligenz erbliden. Die Begrundung des Dafeins der Belt fest wesentlich Racht voraus, das Begründen aber mohl eingerichteter Bewegungen des Weltverlaufs fest mesentlich Intelligenz voraus, daher die Allwiffenheit Gottes bier im Reflex des Beltverlaufs ihren urbrunglichen Ort hat. Die Allmacht erweist fich nun als Beift, als bochfte Intelligenz. 3mar ließen fich beide gottlichen Eigenhaften auch beziehen auf den Gegensat von Beltftoff und Beltgeftalt, denn wie das hervorbringen des Stoffes Macht voraus, kpt, so das der Gestaltung Geist oder Intelligenz; da wir aber unter dem Dasein zunächst gerade den Stoff meinen, die einrichtende Gestaltung aber sich erft in der fortgehenden Bewegung uns Rigt, fo tehrt und immer das Obige wieder, daß nämlich im Begrunden des Daseins die Macht, im Begrunden und Birten des

Berlaufs und der geordneten Bewegung die Intelligenz wesentlid fund wird.

Sprechen wir noch nicht von Borfehung, fondern nur vo Beltlentung oder Gubernation, so geschieht es barum, weil wi von der fittlichen Welt noch absehend bier nur so viel von Got aussagen können, als in der Naturwelt sich tund giebt; ift abe Borfebung icon ein ethischer Begriff, fo murde er bier nur un genau verwendet, wie die Dogmatif es gethan hat in der provi dentia generalis oder universalis. Auch Regierung ist ein schoi ethischer Begriff, welchen wir hier noch meiden, obwol bas Bor Beltregierung fehr popular ift. Unter Beltaubernation ift aber nich etwa nur das Begrunden ber allgemeinen tosmifchen Bewegungen fomit des Mechanismus der Beltförper verftanden, fondern ebenfi gut anch die fleinsten Bewegungen, auch die organischen in jede geschöpflichen Ginzelheit, wie denn aller Berlauf des Lebens be Belt gleich fehr auf Intelligenz hinweist und fie fund giebt hingegen ift unnöthig von der Beltlentung die Belterhaltung & unterscheiden, da diese theils ichon im Gegen des Dafeins mi liegt, theils in ber Bewegung felbft fich verwirklicht. Die 20 wiffenheit ist nicht wie die Beisheit schon ein ethisches, sonder ein sozusagen vorethisches, ontologisches, gerade fo wie die 20 macht im Unterschied vom Willen; daher benn Schleiermacher' Behauptung, daß Allwiffenheit und Beisheit fich nicht unterfchei ben, der Berichtigung bedarf, weil der Grund nur ein solcher if ber jede Unterscheidung gottlicher Eigenschaften für unzuläffig er flaren mußte. Bir verfteben doch unter dem Biffen immer et was zur Sittlichkeit noch indifferent fich verhaltendes, daber i die Teufel als sehr intelligent obwol ganglich unsittlich vorgestell werden, und der Frevler fo viel wiffen tann wie der Fromme obe noch mehr.

2. Umfaßt die Allwissenheit das von der Allmacht hervorge brachte, die ganze Welt durch und durch: so kann die Frage, o die göttliche Intelligenz, sofern sie nach Außen sich richtet, noc andere Objekte habe als die in's Dasein tretenden, nicht mit Rech gestellt werden. Es entstände wieder der Ungedanke, Gott wiss

Alles und noch einiges andere. Das religiöse Bedürfniß kann nichts anderes postuliren, als daß von allem mas jemals mird oder geschieht Gott die intelligente Urfachlichkeit sei. Er weiß mas er bwirft und er wirft mas er weiß, beides muß gleich weit reichen md überall ineinander sein; benn ein Birken, welches nicht vom Biffen durchleuchtet mare, mußte ein blindes, ungöttliches fein, und ein Biffen, welches nicht von Macht durchdrungen ware, ein ohnmachtig mußiges. Uebrigens ift der Ausdrud "göttliches Bijim" wie "göttliche Dacht" nur in Unalogie mit menschlicher Racht und Biffen gebildet; Allwiffenheit foll die Lebendigkeit und Beiftigfeit der Allmacht bezeichnen, denn der göttlichen Intelligeng tonnen die Formen der unfrigen, an den logischen Schematismus gebundenen und von Gegenständen außer uns abhängigen nicht jugeschrieben werden, fein Unterschied von Erinnerung, Anschanung und Boraussehen, überhaupt feine Mehrheit und Succession von Denfacten, feine Reflexion, fein Schematismus von Denffategoricen, womit denn freilich zugestanden ift, daß wir die Allwissenbeit Bottes uns nicht anschaulich vorstellen können. wftulirt das fromme Bewußtsein, daß mas uns das Wiffen leiftet, in unendlich vollkommnerer Beife Gott fich felbft leifte. die Unterscheidung des nothwendigen Biffens, mittelft deffen Gott fich felbst erkennt, von einem freien Biffen, mittelft beffen er die von ihm hervorgebrachten Dinge erfenut, ein Bersuch, den Unteribied des menschlichen Gelbstbewußtseins vom objektiven Bewußtfein auf Gott überzutragen, ist unhaltbar, weil das nothwendige Biffen doch nicht ein unfreies, und weil das freie Wiffen doch nicht ein zufälliges und willfürliches fein foll, daber denn von eis nem mittleren zwischen zwei Richtigkeiten gar nicht zu reden ift. So weit die scientia media von den Jesuiten ju Bunften ber freien menschlichen Sandlungen geltend gemacht murde, fann fie vorerft bier bei der blogen Naturwelt nicht in Betracht fommen.

§. 67. Die inhaltlichen Eigenschaften ber Allmacht und . Alwissenheit werden vom frommen Bewußtsein nicht nur in un= endlicher Steigerung angeschaut, da sie das unermeßliche Univer= sum begründen sollen, sondern es wird ihnen überdieß ansbriidlich durch Berneinung aller Endlichkeit der Charafter der Unendlichkeit zngeschrieben, vorerst mit Finsicht auf die Zeit die Ewigteit, Gott ist der ewige, die allwissende Munach ewig wirksam.

1. Bu den materiellen, ein Sein bezeichnenden Attributer treten als nabere Bestimmtheiten Die formellen Gigenschaften Got: tes, welche icon dem Elementarbegriff der Gottheit angehören, und ihr im Unterschied von der Welt die Form, den Charafter der Unendlichkeit zuschreiben. Diese Unendlichkeit mit Sinficht auf Die Zeit ift die Emigfeit und wird von Gott ausgesagt in ber Meinung, daß er als die allwiffende Allmacht nicht wie allet weltliche Dasein in der Zeit existire noch zeitlich beschränkt fei. Die populare Borftellung von der Ewigfeit ift gunächst nur die einer unbegrenzten, immer fortdauernden Zeit ohne Unfang unt obne Ende, und jedenfalls wird das fromme Bewuftlein, gegenüber der Erfahrung daß alle Beschöpfe ihr beschränftes Maag von zeitlicher Dauer haben, vorerft die Borftellung einer begrenzten Dauer von Gott ferne halten; die Ewigfeit ift dann als Sempiternität gedacht, mas aber als Zeitform doch nur für die Belt nicht für Gott fich vorftellen ließe. Da nun die Zeit nicht bloß baburch uns Schranke ift, daß uns ein langeres Dauern verfagt wird, da vielmehr auch die immer dauernde Zeit theils als Bergangenheit uns fremd, theils als Butunft unbefannt, somit nur der jeweilige Moment der Begenwart gang unfer ift: fo entfleht das fromme Boftulat, daß die Reit auch als beständig dauernde für Gott nicht diese Schranke sein konne, daß er viel mehr Bergangenheit, Bufunft und Gegenwart gleich fehr befite, und in ihm diefe Berschiedenheit nicht vorhanden sei, so wenig als der Unterschied langerer oder furgerer Beitabschnitte; "Taufend Jahre find ihm wie ein Tag." Gott erfüllt ober durchdringt alle Reiten gleich. Wir können aber bei diefer Borftellung von ber Ewigfeit wieder nicht fteben bleiben, weil fie darauf hinausläuft, Bott fei wet in der Beit immer dauernd, aber die Beit fei für

ihn nicht das was fie sonst ist oder als was wir sie durchaus vorstellen. Bollends gerathen wir in Berlegenheit, wenn wir ansehmen die Zeit selbst habe einen Ansang gehabt und werde ein Ende haben; denn so entstände uns die Rothwendigkeit, Gott gleichsam in der Mitte mit Zeit, vor und hinter der Mitte aber shue Zeit zu denken, bald zeiterfüllend bald zeitlos, so wie bald eine Welt habend bald nicht.

Darum ift die Emigfeit als nur Gott, nicht aber auch ber Belt zufommende anders zu faffen, fo nämlich daß fie Reitlofigfeit, ein über die Zeitform Erhabenfein bedeutet, obwol Gott Die Belt und Zeitform durchwirft, etwa wie in uns die Ideen gitlos latitiren im Unterschied von der successiven Bermirtlidung ihres Inhaltes im actuellen Bewußtsein; denn bier erfabren wir thatsachlich den Unterschied eines zeitlogen von einem zeitlich verlaufenden, wobei es gleichgültig ift, daß in diesem Beiwiel die zeitlose Scite ein nur schlummerndes, im Reime liegendes ware, die zeitliche aber ein actualifirtes, mabrend die zeitlofe Sottheit umgekehrt viel herrlicher fein foll als die zeitliche Belt. bett ift als der Ewige für sich zeitlos, nicht in Zeitform, wie Enther fagt extra temporis rationem \*), er fest aber die Beit und Beitform fur die Belt und mit der Belt, mas nicht nothwendig einen Unfang gehabt haben muß und nicht nothwendig einst auf-Bir vermögen eine aufangende oder endende Beit ohnehin gar nicht zu benten, weil wir vor dem Unfang und hinter bem Ende boch wieder Beit voraussegen mußten, Jahre oder doch Reitverlauf vor dem erften und nach dem letten Jahr u. f. w. Darum tann das Attribut der Emigfeit für Gott nichts anderes aussagen, als sein Befen existire in Form der Unendlichkit, mithin überall nicht in der zur Endlichkeit gehörigen Zeitform, er fei über diese erhaben, sie umfaffend und durchdringend, diese fur ihn teine Schrante. In Form der Ewigfeit außer oder über aller Zeit feiend, transcendent, wirft er allmächtig und allwiffend die Welt mit der Zeit und wirft immerwährend in

<sup>\*)</sup> Röftlin II., 305.

derfelben, immanent.\*) Rur fo ift bem Deismus einerfeits u bem Pantheismus anderfeits zu entgeben.

- §. 68. Die Berneinung aller Endlichkeit und Bufche bung bes Charatters ber Unendlichkeit spricht fich mit Sink auf ben Raum in ber Allgegenwart ober Raumlofigkeit au Gott ift nach seiner allwissenben Allmacht wie ewig so al gegenwärtig, raumlos.
- Auch diejenige formale Eigenschaft, durch welche die U beschränktheit Gottes rudfichtlich des Raumes bezeichnet werb foll, läßt fich in einer doppelten Borftellung ausführen. Rundt wird die populare fich bilden, daß Gott die Totalität des Re mes durchdringe, von derjenigen Endlichkeit also frei fei, wel wir als raumliche Schrante fennen lernen, fofern Dafeiendes u eine begrengte Ausdehnung bat, nur einen Theil des Raumes erful Daß Gott hingegen allen Raum erfülle, mare im Bort Allg genwart, Ubiquitat ausgesprochen, so wie die Dauer durch a Beiten ober Sempiternitat Emigfeit genannt werden fann. ware aber nur gefagt, wie dort die Zeit fo bier der Raum für Gott in unbegrengter Totalität gegeben, und es bliebe gera porquegefest, daß er im Raume lebe, der Raumesform unterw fen fei, obgleich den Raum gang durchdringend. Wie wir in ein Theile des Raumes find, in allem übrigen Raum aber ni find, fo fei Gott hingegen in allen Räumlichkeiten gleichmäß furz die Theilbarfeit der Raumesweite fei fur Bott feine Schran Da wir aber nicht bloß das Eingegrenztsein im Raume als ei Schrante des endlichen Daseins kennen, sondern mit dieser Schran noch eine andere gegeben ift im Unterschied nämlich bes Rab und des Kernen, jo wie in der Nothwendigkeit oft anstrengend

<sup>\*)</sup> Genau genommen ist nicht Gottes Ewigkeit sonbern die Amacht a bie Causalität ber Welt mit ihrer Zeitsorm anzusehen; es ist nicht correct, de Ewigkeit als wirkende Ursache von irgend etwas zu fassen, auch nicht wie Zeit als Schleiermacher. —

Bewegung, mittelft welcher ein Daseiendes von einem Raumestkil an den andern erft gelangen muß: fo hat das religiöfe Intreffe, um alles Beschränktsein von Gott zu verneinen, mit der Allgegenwart auch diefe Borftellung verbunden, daß Gott allen Beilen bes Raumes gleichmäßig nabe fei, oder daß fur Gott ber Unterschied des naben und des fernen Raumes fo wenig vorhanben fei als rudfichtlich der Zeit der Unterschied von Bergangenheit, Gegenwart und Bufunft, daß es tein hinter. und Boribm gebe. wie bingegen für Wefen welche auf einem einzelnen Raumestheil ich befinden. Bir können aber bei diefer Borftellung von der Allgegenwart Gottes nicht fteben bleiben, weil fie genauer betrachtit Gott als allausgedehnt oder in alle Raumestheile beweglich benten mußte, turg als in allem Raum, fo daß aber ber Raum für ibn nicht das sei mas er doch ist, oder als mas mir ibn doch immer und vorstellen. Die Allenthalbenheit ließe fich leichter von ber Belt als Universum aussagen als von Gott. Bollends geraten wir in Berlegenheit, wenn wir annehmen der Raum habe tgendwo feine lette Peripherie, fein Ende; denn fo entstände m bie Nothwendigfeit, Gott da wo Raum ift als raumdurchbingend, da aber mo feiner mehr mare, als raumlos zu benten, wobei wir überdien nicht vermeiden konnten, jenseits des Raumes bod wieder Raum ob noch fo weltleeren vorauszuseken. aber heben wir die Vorstellung wieder auf, daß der Raum irgend bo eine Grenze habe; wie die Beit fo muffen wir den Raum über die Universum ausgedehnt benten, Diefen also doch unbegrenzt, obwol wir das unbegrenzte nicht ausdenken können.

2. Darum ist die göttliche Allgegenwart anders und besser zu sassen, zumal ja Ausdehnung und Raum nur Existenzsorm ist für die materielle Körperwelt, Gott aber kein Körperliches sein kann, sondern als Geistiges ohne Ausdehnung ist. Er sei allgestwärtig heißt daher, er sei raumlos, der Ausdehnung oder Raumsorm nicht unterworsen, diese mit allmächtig allwissender Actustiät überall gleichmäßig durchwirkend; analog wie unser Bedutstein im Unterschied vom Körper nicht als räumlich ausgedehntes gegeben ist, dabei aber doch unsere ganze Dasseinstätze zu

durchdringen, nabes und fernes zu denten vermag. Sett für die Belt die Raumesform, so ist damit nicht gesagt, d Raum und die Belt eine außere Grenze babe. Der Ar Allgegenwart ift freilich eine incorrecte Bezeichnung der Erba über die Raumform, und nur popular entstanden um auszi baß mabrend wir nur einem Buntte des Raumes nahe und wartig find, Bott hingegen allem Raum gleichmäßig nat gegenwärtig fei; auch der Ausdrud Unermeglichkeit, rai Unendlichkeit, immensitas ift nicht zutreffend, die Erhal ober das Freisein von der Raumesform überhaupt zu beze Bie Zeitlofigkeit werden wir Raumlofigkeit fagen, finden a der Sprache fein Bort vor, welches dem Ausdrud Emigtei parallel mare, und die Raumform sowie jener die Zeitforr neinen murde. Das Attribut der Allgegenwart oder beffe Raumlofiakeit will also von Gott aussagen, daß er übe Raum erhaben nicht in der zur Endlichkeit geborigen Raum existire, diese durchwirke. Raumlos über allem Raum transcendent, wirfe er allmächtig allwiffend die Belt mi Raum, überall gleichmäßig in demfelben wirtfam, immane seiner belebenden Dacht. Dieses lettere wird mit dem Ar Allgegenwart bezeichnet, Die Raumlofigkeit des göttlichen 2 felbst aber mit vorausgefest.\*)

§. 69. Die unendliche ober ewig allgegenwärtig wi Allmacht und Allwissenheit sind nicht eine Berschiedenheit in wohl aber eine Berschiedenheit der Kundgebung im göt Begründen der Welt für unser Bewußtsein. Daß die Alliu Gott eine schlechthin intelligente, die Allwissenheit schlechthin mächtige sei, beides die Bezeichnung Einer n

<sup>\*)</sup> Auch hier ist zu wiederholen, daß Gott nicht als der allgegent sondern als der allmächtige die Welt mit ihrer Raumesform begründe, Allgegenwert nicht wohl als eine wirksame aufgesaft werden kann, nur bestährwelsichen Charafter der Alles begründenden Gottheit bezeit

baren Befenheit, wird als bie Ginfachheit Gottes bezichnet.")

Das Gottesbewußtsein in feiner monotheistischen Reinheit bit burch eine Dehrheit gottlicher Attribute niemals eine Theilung in die Gottheit felbft übertragen fondern nur unsere Gottebidee für die Borftellung erfüllen wollen, baber die Dogmatit den Gat aufftellte, Diese Eigenschaften seien nicht reell in Bott felbft meber von feinem Befen noch unter einander verschieden. venig will aber in der Lehre von einer Mehrheit der Gigenschaften ein bloges Spiel mit Borten getrieben werden, benen feine Bahrheit entspräche, daber die Dogmatit festsette, die Gigenschaften feien auch nicht bloß nominell von einander unterschieden. Bas benn eigentlich mit Dieser Unterscheidung gemeint fei, nannte ste eine modale Realität, realis minor, eine wirklich objektiv reelle Berschiedenheit in der Urt und Beise, wie Gott fich dem menichlichen Bewußtsein zu erkennen gebe, und diefes fabig fei ibn abbilblich vorzustellen; Schleiermacher fagt genauer, eine Ber-Miedenheit in der Art, wie wir das schlechthinige Abhangigleitswihl auf Gott beziehen, also eine Berschiedenheit in der Erregung bes frommen Bewußtseins. Bie aber die Eigenschaften in Gott nicht eine ontologische Betheiltheit voraussetzen, ebenso giebt t auch nicht eine Berichiedenheit der Gigenschaften vom Befen Gottes, - Denn das Befen Gottes nimmt nicht etwa Theil an einer wit wo zu denkenden Allmacht und Allwissenheit, Ewigkeit und Allgegenwart, fo wie wir an Eigenschaften Theil haben, welche auch sonst vorkommen, — vielmehr ift es selbst dieses alles. Gott ift auch nicht in ber einen Gigenschaft ein anderer als in der andern, er ift als allmächtig nicht intelligenzlos und als allwiffend wicht machtlos, er schafft nicht mit bloger Allmacht, welche blind ware, und lenft die Belt nicht mit bloger Intelligenz, welche machtlos ware, die Allmacht ift selbst allwissend, die Allwissenheit selbst allmächtig, und diese intelligente Allmacht ift an fich felbst ewig

<sup>\*)</sup> Bergl. m. reform. Glaubensichre, S. 40.

und allgegenwärtig. Daher fann die Unterscheidung von mehreren Gigenschaften niemals spekulativ aus dem Besen Gottes oder au der Gottesidee selbst abgeleitet werden.

Aus dem Gefagten pflegt der einseitige Bantheismus bi Bermerfung der gangen Eigenschaftslehre als einer fich felbst wi dersprechenden und fich selbst aufhebenden abzuleiten, als ei Bhrasensviel dem feinerlei Babrbeit entspreche. Bare dem fi fo mußte alle Religion immer nur eine Ilufion gewesen fein, b fie fich immer gedrungen fab Eigenschaften Gottes zu lehren, j im Polytheismus diefelben geradezu zu personifiziren; auch b Philosophie hatte fich durch das Aufftellen gottlicher Gigenschafte immerfort mit blogem Schein abgegeben. Die Bertheidigung be der Religion wesentlichen Lehrstückes ift aber ungenügend, wen bloß entgegnet wird, daß Gott zwar mas er an fich sei ganzli für fich behalte, uns aber doch einen Erfan dafür gewähre w das menschliche Erkenntnigvermögen ihn bedürfe, indem Gott schein bar als Complex mehrfacher Eigenschaften fich fund gebe, oh daß objektiv dieser unserer Borftellung irgend etwas entsprech Burde fo une etwas eingebildet, das feine Bahrheit hat, etwe dem objektiv außer uns gar nichts entspräche: fo mare es eb eine bloge Einbildung, die fich jum Befen Gottes nicht nur for bern auch zu unferm thatfachlichen Bezogensein auf ihn durchat zufällig verhalten murbe. Singegen wird die religiöfe Ertenntn werthvoll sein, sobald ihr ein Objektives wirklich entspricht. fes ift aber der Sall, da Gott wirklich die Caufalität der 284 ift, als folche aber, weil wir die Belt als daseiende und als i Berlauf fortgebende ertennen muffen, fich fund giebt fom schöpferisch als lenkend, d. h. sowol für das Dasein als für be Berlauf der Belt, eine Caufalität, welche in unendlicher Bei bemienigen entspricht mas wir Macht und Intelligenz nenne Die einheitliche Urfachlichkeit Gottes giebt fich also unferm B wußtsein in verschiedener Rundgebungsweise zu erkennen, und w wir fo erkennen ift die Urt und Beife, in welcher Gottes Bef burch feine Rundgebung eine obwol abbildliche, menschliche Ertenn niß, dech eben eine das Urbild wirklich abbildende Erkenntn

hervorruft. So sind die Tone zwar nur im Gehör, dennoch aber keine Justion, sondern die Art und Weise wie objektive Lustschwingungen in ihren Berschiedenheiten und ihrem Zusammenwirken von uns empfunden werden; so sind die Farben nur ein Eindruck auf das Auge, aber dennoch ein Eindruck welchen die wirkliche Brechung des Lichtes in der Lust und an den Dingen im Auge hervorruft. Der subjektiven Anschauung entspricht also ein Objektives, und man würde denjenigen für verrückt halten, der von Licht und Tönen nichts wissen wolkte, weil beide nur die menschliche Ausfassungsweise eines weder leuchtenden noch tönenden Objektes seien. Die einheitliche göttliche Causalität der Welt restectirt sich verschiedenartig und macht einen verschiedenartigen Eindruck je nach den für uns bedeutendsten Berschiedenheiten ihres Produktes.

Dennoch find wir une ber Einheit und Untheilbarfeit des gottlichen Befens bewußt, weil das Getheilt- und Bielfein uns als irdifche Schranke erscheint, als Charafter der Endlichfeit ober bes in Raum und Zeit gesetten Daseins. Gott aber über allen Schranten gedacht werden muß. Daber faffen wir die explicirten Genschaften, als verschieden erscheinenden Rundgebungen der gottien Action entsprechend, wieder in eine gusammen und nennen Gott ein einfaches Befen. Die Ginfachheit Gottes ift aber nicht ine Eigenschaft neben den andern, sondern nur der corrigirende Borbehalt wider jede migverftandliche Theilung Gottes felbft durch bie Eigenschaftsunterscheidung. Es ift die Aussage, daß Gott binter allen uns mannigfaltig erscheinenden Rundgebungen, in denen n fich abbildlich zu erkennen giebt, oder hinter allen Berschiedenbeiten in der Art wie wir das Abhangigfeitsgefühl auf ihn bewhen, ungetheilt einer und berselbe fei. Wenn wir Gott Geift nennen, fo meinen wir zunächst ebendasselbe, sein einfaches untheilbares Befen; benn ber Beift ift uns gegeben als basienige, mas im Unterschied von der Materie einfach ift und untheilbar, obwol ber endliche Beift fich in verschiedenartigen Runktionen geltend macht, bie wir febr bestimmt unterscheiden, ohne barum ibn felbft spalten oder theilen zu wollen.

## Bweites Kapitel.

Die Naturwelt schlechthin abhängig con Gott.

- §. 70. Das fromme Abhängigfeitsgefühl schreibt ber Bet bas schlechthin Abhängigsein von Gott zu sowol in ihrem Dasei als in ihrem Berlauf; die Welt ist von Gott erschaffen und gelenkt, ohne daß aber ihr ideales Beschlossensein und ihr reakt Berwirklichtwerben als ein Früher und Später zu benten wär
- Die Beltbetrachtung wird eine religiofe nur fraft unf res frommen Bewuftseins, welches Gott als verursachend, b Belt als sein Bert bezeichnet und zwar beides schlechthin, so ba ju allem und jedem in der Welt Gott die Urfache ift, alles ab auch was als Urfachlichkeit in Gott ift fich in der Belt verwir Richt das religiofe Intereffe felbft fondern die menschlid Reflexion pflegt, fobald von der göttlichen Actuofitat nach Aufe Die Rede wird, Entwurf ober Rathichluß einerseits und Berwir lichung oder Ausführung anderseits zu unterscheiden, fo daß de vorzugeweise die Intelligenz, hier die Macht thatig mare. B dieser Lehrweise der Dogmatif wird aber etwas in der menschliche Beidranftheit murgelndes unberechtigt auf Gott übertragen; ben wir freilich muffen fast immer uns befinnen bevor wir etwas aus führen, muffen den Plan entwerfen um ihn zu verwirklichen, mu fen vorerft im Bewußtsein fegen mas mir nachher ausführer Da es aber ichon für uns volltommener ift, wenn wir beides zei lich nicht getrennt verrichten, sondern die Kähigleit befigen fofo intelligent zu handeln: jo fann für Gott ein Unterschied des Blat entwerfens und des Ausführens nicht vorausgesett merden, dab Die Schrift fagt: "er fpricht und es geschieht, er erfennt, den und es fleht da!" Ueberdieß fann diese dogmatische Unterscheidur nur im Reflex der fittlichen Belt und des Erlösungereiches entftai ben fein, mo das Wollen auftritt und wir den 3med von be Mitteln unterscheiden. Rur von dort ber hat man es ichon i

mfern Lebrabichnitt gurudgetragen, benn in ber Naturwelt feben wir alle Lebensäußerungen und Thätigkeiten ohne einen folden Begenjag instinktartig vor fich geben, und tonnen daber im Reflex ber Raturmelt der gottlichen Caufalitat nichts zuschreiben, mas in biefer Belt fich nicht fund giebt, ein Auseinandertreten von entwerfendem Denten und ausführendem Sandeln. Die Raturfrafte wirten nicht erst auf ein vorhergebendes Denken bin. Go wenig in Gott Intelligeng und Dacht aus einander treten, ebenfo wenig in feiner Actuofitat Beltvlan und Ausführung, die wohl gar mie ein zeitlich früheres und fpateres vorgestellt werden dann aber für viele Lebrftude große Berlegenheit bereiten. Bird etwa das Samentorn oder der Reim das Ideale genannt zu dem im Auswachsen mal Berwirklichten, fo hat diefer Gegensat doch offenbar mit dem gang andern eines vorhergebenden Denkens und nachfolgenden Ausfibrens gar nichts zu thun. Die Dogmatif hat aber veranlaßt birth populare Bibelausspruche einen fo großen Berth auf eine bejondere Lehre von den göttlichen Decreten gelegt, daß wir anwimen muffen, es seien doch in dieser obwol zu berichtigenden Ehrweise bedeutende religiose Interessen befriedigt worden, welche wir nicht preisgeben durfen. Borerft wollte man mittelft diefer ehrform ficher ftellen, daß Gott nichts verwirkliche mas nicht auf Intelligens rube. Sodann suchte man wider die raumlich zeitlich anseinanderliegende Beltrealifirung, von der wir immer bloß theilweises wahrnehmen, beffen voller Sinn nur aus der Totalität fich ergabe, und ebenfo wider den Drud rathfelhafter Erscheinungen und Begegniffe denen die Lösung noch aussteht Beruhigung in ber Borftellung eines alles umfaffenden und ausgleichenden, gleiche gitig Gott einwohnenden Beltplanes. Endlich fand in der Dei ttetenlebre die Frage Raum, ob Gottes Werke fich ju feinem Befen jufällig verhalten oder aber nothwendig aus demfelben fo wie fie find hervorgeben. Es ift nur folgerichtig, wenn die reformirte Dogmatif welche fich den Decreten gang besonders gewidmet hat geneigt war, vom Beltplan — benn diefen verfteht man unter ber Gesammtheit ber gottlichen Decrete, - gerade fo zu lehren wie von ber Allmacht und Allwiffenheit, nämlich er fei vom Befen Gottes

nicht verschieden. Alles mas geschieht geschehe gemäß dem gott lichen Beltvlan, und Alles mas in diesem enthalten fei merbe ver wirklicht, mas hier auch von denen zugestanden wird, die gan ebendasselbe von der Allmacht auszusagen bedeuklich find. De Beschluß oder das Decret sei gleichsam die Idee aller Berte Gotte nach Außen, aber Die Decrete feien nichts accidenzielles fur Got fondern fie feien Gottes Befenheit felbft hingerichtet nach Außen bas Befen Gottes als beschließendes, beschließend nämlich di außer ihm hervorzubringende Belt. Damit ift eigentlich bod gesagt, die Belt sei ideal in Bott, real außer Gott, und die be ichließende Aftion verhalte fich jum Befen Gottes nicht acciden ziell sondern sei ihm wesentlich. Dag nun dieses immerhin blo von der Befdluß faffenden Thatigleit gejagt und daneben gemein fein, der Inhalt des Beschloffenen fei darum doch arbitrar, ju fällig und fonnte auch ein gang anderer fein: immer doch wirl Die erstere Anerkennung, daß es Gott wesentlich sei ewig bei Beltplan in fich gegenwärtig zu haben, folgerichtig Diefes letter umbilden wollen, damit nicht hier ein Sat einschleiche, welcher wir unten bei der fittlichen Belt wieder beseitigen mußten. De werden wir behaupten, Gott fete die Raturmelt welche er emig denkt und will, in ihrem Inhalt willfürlich, so daß er ihr aud einen gang andern hatte geben fonnen, wenn wir von diefe Behauptung nothwendig weiter gedrangt auch von der fittlicher Belt, ja endlich von bem Gottebreich dann fagen mußten, Got habe auch diesen ihren Inhalt willfürlich gegeben, so daß er aud das entgegengesette als sittlich batte vorschreiben und eben fi eine gang andere Rettung der fündhaften Menschenwelt anord nen fonnen als die im Chriftenthum verwirklichte? Lagt fic viel mehr der Gegensat freier Billfur und unfreier Rothwendigfei auf Gott gar nicht anwenden, fo wird nicht blog die Aufftellung einer Decretenlehre und vor diefer Berirrung fcugen. Bir wer den daber dieses dogmatische Lehrstück ganglich entbehren konnen wie denn auch die lutherische Dogmatif weniger Bewicht darau gelegt und die reformirte ausbrudlich erflart hat, daß diese Unter scheidung vorhermiffender und vorher beschließender Rathschluffe

von der Berwirklichung des Beschloffenen in Zeit und Raum an fich nicht begründet und nur eine Gulfereflexion sei für unser Erstennen.\*)

- 2. Die Belt als Werk Gottes pflegt im menschlichen Denlen theils nach ihrem Entstandensein theils nach ihrem Fortgang betrachtet zu werden, unser Lehrstück also in die Lehre von der Belticopfung und in die von der Weltlenkung ju zerfallen. Die Glaubenslehre handelt von beidem, weil fie die ausgesagte Abhangigfeit der Belt von Gott anwenden muß auf die nun einmal dem Denten über die Belt entstehende Unterscheidung ihres Daseins und ihres Existenzverlaufes. Auch die Borftellung vom Beltende fofern fie im menfchlichen Denken fich behauptet, wird bas religiofe Bewußtsein veranlaffen, die Abhangigkeit von Gott auf diefelbe anzuwenden und zu fagen, das Beltende fei gang und gar nur That Gottes, geset auch Diefes Thatigsein Gottes bekande nur darin, daß er seine schöpferisch erhaltende Actuosität still fellen würde, wodurch freilich eine Beränderung in Gott ausgefigt ware. Es ist aber niemals üblich gewesen, die Lehre vom Beltende in einer Reihe mit ber von ber Schöpfung und Regieung vorzubringen; offenbar ein Zeichen davon daß diese Lehre veniger aus unserm Weltbegriff als vielmehr erft aus der Idee bet Gerichts bervorgegangen ift und von dort aus dann auch abgesehen vom Gericht die Phantasie beschäftigt bat.
  - a. Die Raturwelt von Gott abhängig in ihrem Dasein.
- §. 71. Das fromme Bewußtsein befriedigt sich zuerst in ber Aussage, daß die Belt in ihrem Dasein schlechthin von Gottes Almacht abhängig, durchaus sein Werk sei, seine Schöpfung. Creatio generalis.

<sup>\*)</sup> M. reform. Gl. L. II., S. 271 f., namentlich ber Sat, ut decretum nihil aliud sit, quam deus ipse ab aeterno decernens. Die abstrakte Unstrickeibung bes nothwenbigen Wesens und bes bloß arbiträren Willens in Sott — ift nicht haltbar.

Das religiöse Gefühl ber Abhangigfeit alles Dafeienden ichlechthin von Gott fich verknüpfend mit der Borftellung vom Entstandensein der Belt erzeugt den Glauben an die Belterichaf. fung, und bringt barauf baß ichlechthin alles nur von Gott in's Dasein gesetzt fei. Stellt man fich einen Beltanfang in ber Zeil vor, wornber wie über alle gegenständliche Erkenntnig bie Bif fenschaft, nicht ber Glaube zu entscheiden hat, fo wird an diefer Borftellung der Glaubensfat fich dabin ausbilden, im Anfang oder nach vorher weltlofem Zeitverlauf habe Gott die Belt ge schaffen. Rame durch die Naturwiffenschaft oder Philosophie die Borftellung auf, die Belt habe feinen zeitlichen Anfang, fie fei immerdauernd nach rudwarts wie nach vorwarts, oder fie fei ein Rreislauf : fo wurde ber Glaubensfat fagen, die Belt fei in if rem immermabrenden Dafein ichlechthin abhangig von Gott, ausichlieglich Berf und Schöpfung Gottes; nach Außen fei Gott ewig icopferifc das Beltdafein begründend, analog wie im Dogma ber Bater innerhalb des göttlichen Befens ewig ben Gohn zeugt. Gott ware ichlechthin nicht ohne weltschaffende Thatigfeit, ohne Allmacht als thatige 'an benten, und in Diefem Falle wurde und die Meinung viel ferner bleiben, daß das Bervorbringen der Bell für Gott arbitrar oder willfürlich fei. Beide Annahmen, sowol immermahrendes oder anfangelofes Gegen der Belt als auch einstmalige Schöpfung in zeitlichem Anfang find neben einander dagewesen in ber Chriftenheit; die erftere gwar immer bei den Benigern, an deren driftlichen Frommigfeit aber nicht zu zweifeln ift, und welche überdieß an Einficht den Bielen überlegen maren. Bas die andere Lehrweise popular macht, ift der Umstand daß mesentliche religiose Interessen bei Diefer Borftellung dem gemeinen Berftand ficherer gewahrt zu fein icheinen. Diefe Intereffen find, theile daß nichts im Dasein fich befinde mas nicht von Gott hervorge rufen mare, theils dag Gott in feinerlei Abhangigfeit und Beftimmtheit durch die Belt gesett werte, theils endlich daß bie Belt nicht Gott oder doch Gott gleich berrlich gedacht werde; Intereffen welche befriedigt find durch die Borftellung vom zeitlichen Unfang der Belt, welche das Endlichsein berfelben febr au-

ichaulich macht. Dhne diese Borftellung meint man wurde die Belt eine ewige fein, somit ein gottliches Attribut erlangen. denso wurde Gott leicht als binwieder von der Belt abbangig md bestimmbar gedacht, endlich auch noch die Borftellung nabe liegen, daß eine anfangelofe Belt von Gott mare vorgefunden worden, wenn auch um von ihm gestaltet zu werden. iside Uebelstände wirklich durch die Lehre von der anfangslosen Belt erzeugt, fo mußte dieje wohl irrig fein und jedenfalls als unvereinbar mit dem religiöfen Bewußtsein von der Glaubenslehre ganglich ausgeschloffen werden. Gerade ebenso ift die Frage, ob die Belt oder doch der Raum unbegrenzt sei, nirgende anfange und ende, gewöhnlich verneint worden, weil dadurch ficher gestellt fien, daß nicht neben Gott noch etwas unendlich fei, somit ein göttliches Attribut ansprechen könne. Immer mehr aber wird die Einficht gewonnen, daß dieje Uebelstände aus der Unnahme einer anfangslofen und grenzenlofen Belt gar nicht wirklich folgen; denn offenbar ift die zeitliche Sempiternität nicht einerlei mit dem sittlichen Attribut ber Ewigfeit, die Belt bliebe auch fo zeitlich. i der Beit. Gott aber als emiger zeitlos und über der Beitform. malog wie die endlose Ausdehnung des Raumes und der Welt gar nicht einerlei mare mit dem göttlichen Attribut, das man ungenügend freilich die Allgegenwart nennt; denn die Welt bliebe raumlich und in der Raumform, Gott aber raumlos und über der Raumform. Somit bleibt die anfangelose Welt dennoch Welt, d. h. Dakiendes in Zeit und Raumform, darum gegliedert, getheilt, auf allen Bunften bedingt und bedingend, veränderlich, in allen Einzelheiten berganglich ober manbelbar, beschränft ober durch und durch endlich; Gott aber ift von alledem das Gegentheil. Darum muß neben der gewöhnlichen auch diese Borftellung in der driftlichen Glaubenslehre Blat finden und endlich obsiegen, zumal da die Schwierigkeiten der populareren immer mehr erkannt werden. Richt nur ift die Unveränderlichleit Gottes bedroht, wenn er bald die Welt nicht fest, bald aber fie kut: nicht nur tommt die allgenugsame Seligfeit Gottes ins Gedränge, wenn er die Belt jest will, jest nicht will, - fondern Gott mußte vor ber Schöpfung ewig mit dem Rathschluß der Schöpfung fich getragen

haben, somit die Beltidee doch eine anfangelose sein, daber wi mit gleichem Recht die Beltidee entweder als eine von Got vorgefundene oder doch als eine mit Gott das Attribut de Emigleit theilende vorzustellen hatten. Rann aber die der Bel alle Realität verleihende gottliche Beltidee ohne Beeintracht gung der Gottesidee eine anfangelofe fein und muß man diefe behaupten, fo wird aus dem gleich anfangslosen Berwirklichtwerder der Beltidee nichts für das religiöse Interesse bedenkliches hingu tommen; im Gegentheil ware das anfangslofe Sein der Beltide und die einen Anfang habende Beltrealität ein Gegensat, bei das fromme Bewußtsein nicht wird zugeben fonnen, da die Belt idee Gottes nicht bald unverwirklicht, bald verwirklicht fein fann fowie auch Gottes Allmacht nicht bald mußig bald wirksam bar vorgestellt merben. Die aufangelofe Schovferaftuofitat Gottes if wie die einen Anfang habende Schöpferthätigkeit religiöfer Glanbe erfteres mit vielleicht größerer Ginficht verbunden. Befentlich if doch nur, daß das Dasein der Belt in Gott begründet ift.

- §. 72. Die Welt weil ausschließlich Gottes Werk ift ein abbildliche Kundgebung ihres Urhebers; sie kann sich also nich gleichgültig zu seinem Besen verhalten wie eine arbiträre Macht äußerung, obwol Gott zum Erschaffen der Belt durch nicht außer ihm genöthigt oder veranlaßt sein kann, sondern sie schaff kraft seines Besens oder kraft seines Billens, der nur das Besen selbst sein kann in der Bethätigung.
- 1. Mit der Frage über einen Weltanfang oder Beltsempi ternität, über begrenzte oder grenzenlose Ausdehnung, hängt di weitere zusammen, wie sich die geschaffene Belt zum göttlichen Besen verhalte und, wie beigefügt wird, zum göttlichen Billen als ob dieser etwas anderes sein könnte als die Actuosität dei Besens. Man kann nicht sagen, Gott habe die Belt schaffen muffen, auch wenn er nicht wollte; ebenso wenig, er habe sie aus Bedürftigkeit wünschen und wollen muffen als Abhülse für einer in ihm vorhandenen Mangel. Um solchen Sägen sicher zu ent

٠, ظ

geben liebte man fich vorzustellen, Gott habe die Welt fraft freien Billensentschluffes geschaffen, fo daß er fie auch gar nicht ober als eine gang andere batte ichaffen tonnen. Damit mare aber behauptet, Die Belt verhalte fich nur gufällig zu Gott, er konnte thensowol mit der Belt als ohne die Belt sein, ebensowol mit biefer gegebenen als mit einer gang anderen. Ronnte ihr ganger Inbalt ebenfo gut ein durchaus anderer fein, fo murde fie von Gott weiter nichts tundgeben als nur feine Willfurmacht, irgend eine beliebige Belt zu schaffen, deren Gehalt fich gleichgultig und bedeutungslos zu Gott verhielte. Soll aber die Belt gerade fürs wigiofe Intereffe Doch Rundgebung Gottes fein, fo fann fie nicht blog einen arbitraren Billen und die Macht, folden zu verwirflichen, fundgeben, fondern einen das göttlichen Befens fund gebenden Billen, der nur das Wefen felbft in feiner Actuofität ift. Offenbar ift mit jener Unnahme eines arbitraren Billens als Grund der Schöpfung die Unsicht verwandt, daß Gott aus den möglichen Welten eine, ohne Zweifel die beste ausgewählt habe; um ift aber ein Delibriren, Abwagen und Bablen oder Aussuchen be Beften aus gegebener Dehrheit zwar ein menschlicher aber fin gottlicher Aft. Ueberdieß konnten für Gott verschiedene Beltbeen nirgends ber gur Auswahl vorgelegt werden, als nur wenn fle aus ihm selbst tommen; Gott tann aber nicht nicht oder minber gute Beltideen erzeugen fich felber zur Auswahl, fondern wie er nur die befte mablen murbe, fo bentt er auch nur die befte, hat alfo gar nicht die Muhe des Bergleichens und Auswählens, wie Schleiermacher gur Benuge erinnert. Nothwendigkeit und Reibeit ift ein Begensatz, den wir auf Bottes Thun gar nicht anwenden durfen. Man wollte mit bem Sat, Gott habe aus freiem Entschluß geschaffen, nur verneinen daß er aus Zwang oder Bedürftigkeit oder blindem Inftinkt schaffe, Meinungen gegen welche die Gottesidee felbft uns hinreichend ficher stellt, ohne daß wir die arbitrare Billensentschließung noch ju Gulfe nehmen muffen.

2. Gewinnt der religiöse Glaube durch die Naturwelt als . Amdgebung Gottes die elementare Gotteslehre, so liegt darin

icon vorausgesett, daß die Welt uns Gott felbft tund gebe, somit fein Befen ausdrucke und auswirke, ob immerhin nur abbildlich\*), in Korm der Endlichkeit, in Zeit und Raum, daber die Belt bod Die Abschattung Gottes ift. Daß fie fich aber deswegen zu ibm verhalte wie der Leib gur Seele, Gott somit Beltseele fei, fcbeint darum eine ungenngende Beranschaulichung, weil so viel wir wiffen der Leib nicht schlechthin abhängig ift von der Seele fondern in Bechselwirkung mit ihr, also hinwieder auch die Seele von Leibe abhangig, mabrend Gott auf feine Beise binwieder von ber Belt abhängig fein foll. Der religiofen Gottesidee widersprechend ift die Meinung, Gott tomme erft im Berlauf der Beit mittelft der Belt jum Gelbitbemußtjein und vervolltommne fich felbit an feiner successiv von ihm veredelten Belt, gesett auch man erläutere hingu, er schreite darum doch der Beltvervollfommnung immerder mit feiner Selbstvervollkommnung in unermeglichem Abstand voran; denn ein Gott, der so oder anders fich erst vervollkommnet, ein werdender Gott, ift nicht der Gott des religiojen Bewußtfeins. Bang etwas anderes ift bingegen die Lebre, daß Gott ewig felbit bewußt sei, weil er ewig die Belt sett und fein Befen in if abbildet. Auch die zeitliche Unterscheidung von Möglichkeit und Birflichfeit, von Boteng und Bermirflichung, Reim und Ausbil dung ift der religiösen Gottesidec fremdartig \*\*), eine Bermechelung des Beltbegriffs mit dem Gottesbegriff. Der Gott der Religion ift nicht eine zweite, audere Welt und Ratur, am wenigsten die Natur in noch unentwickelter Poteng, Reim und Doglichkeit, for bern das ideale Urfein deffen, mas in der Belt zeitlich und raum lich abgebildet erscheint.

§. 73. Da die h. Schrift das Maffifche Zeugniß für die religiofe Erfahrung und Wahrheit ift, uicht aber ein naturwiffen-

<sup>\*)</sup> Wie gegen ben einseitigen Pantheismus auch Branis bas Sein ber Welt als von Gott empfangenes geltenb macht bis zum Sat, er mache sich selbst zum Inhalt ber Welt. Hobegetit S. 129 f. Brgl. E. Schwarz, Leffing als Theologe, S. 77 f.

<sup>\*\*)</sup> Trop Schellings Potenzenlehre.

jaftliches Lehrbuch: fo ift bie bort bezengte religiöse Wahrheit züglich auf die Welterschaffung sestzuhalten, während die sonsti= m Borstellungen über die Losmogonie eine Antorität für spä= re Zeiten nicht sein können.

Der Bibel hat die Dogmatif vieles entnommen mas tt gur Religion gebort oder ibr nur ale zeitweilige Gulle Dienen Ate. 3ft das ganze mosaische Gesetz obwol in der heiligen drift eingescharft doch nur von veriodischer Bedeutung gemejen, s im Evangelium die vollendete Frommigfeit es abstreifen Ate; ift das Berharrenwollen unter dem Gefet fpater fogar gur indlichen Berkehrtheit geworden Gal. 3, 1.: fo muß diefes alles ich weit mehr gelten von den für die Frommigfeit viel gleichgulgern naturwiffenschaftlichen Borftellungen des Alterthums, welche nausweichlich fich mit dem Ausdruck der Frommigkeit vermischt D verbunden haben in der gangen Gedankenwelt, somit auch in m fcbriftlich ausgedrudten der Bibel; gerade fo gut, wie wir were jest curfirenden Borftellungen mit verwenden in Alles mas t lebrhaft ausführen, somit auch in die Glaubenslehre. Wenn the Ueberlieferungen in der Bibel fich finden, fo haben Dieselben it dogmatische sondern historische Bedeutung, deren Grad die it ausmittelt. Wir werden die gesunde Ginfalt der biblischen tellungen auch in Diefem Gebiete bewundern neben fo vielen taftischen Rosmogonien des profanen und außerbiblischen Alter-1; wir werden ben religiofen Sinn überall in der h. Schrift meignen, auch wo er in vergangene Beitvorftellungen vert fich ausspricht: Diefe lettern aber als Autorität gu n. ift wie Alles mas die Bahrbeit aufhalt nicht nur nicht sondern verkehrt und fündlich\*), so fehr man traditionell ' ift, aus der offenbaren Verkehrtheit eine fromme Tugend en und dieselbe zu allererft von Theologen und Geiftlichen

e Ausscheidung des Phosischen, Medicinischen u. f. w. aus der fittlich Bahrheit in der Bibel, haben schon Dogmatiker wie Reckermann ausstangt. Heutzutage ift der Grundsat als solcher sehr allgemein zusten aber unverkümmert auch burchgeführt.

zu verlangen. Da Christus mit naturwissenschaftlichen Belehrunge sich nicht befaßt hat, warum sollte die Bibel uns mehr leiste als er? oder warum sollten unsre Prediger des Apostels Bo umsehren zum Sage: ich lehre und predige, darum glaube ich Diese Berkehrtheit ist unstreitig der allerverderblichste Mißbram in unserer Kirche geworden und erheischt auf's dringendste di endliche Abstellung; denn er drängt die kirchliche Religiosität i Widerspruch mit der gesundesten Einsicht und Bissenschaft, um weil dergleichen Lehren doch nicht mehr aufrichtig für wahr gehalte werden können, so muß, so lange man sie zur Religionslehre rech net, einerseits ein, Gewissenszwang wirkender, künstlicher Schutz sie die sich nicht selbst erhalten könnenden Lehren aufgestellt werden anderseits aber das geheime oder offene Nistrauen in die Bahr heit dieser Lehren sich auch über alle andern Lehren der Religios selbst ausdehnen\*).

Diefer Art ift die Erzählung von der Weltschöpfung feche Tagen und das Ruben Gottes am fiebenten Tag, letten namentlich die im Alterthum fo beliebte Burudführung beilige Institutionen wie die Sabbatsfeier auf unmittelbar gottlichen In fprung, mas Chriftus zurudgewiesen hat mit dem Sag, "der Sab bat fei um des Menschen willen da, nicht der Mensch um bet Sabbats willen." Ift im Chriftenthum das judifche Sabbatsstatu abgestreift, weil das ganze Leben, somit alle Tage fabbatlich zm Ehre Gottes gelebt merden follen, wovon jenes Statut nur ein Schattenbild mar : - fo tann auch die es begründen follende Ergab lung une hierin nicht mehr Autorität fein, eine Begründung welch augenscheinlich das Sabbatstatut und zwar als Reier gerade bei fiebenten Bochentages durchaus für immer allen frommen Denfcet zumuthen mußte. Mit dem Dahinfallen des Statuts felbft if das Sechstagewerk als Geschichte verstanden auch dabin gefallen und mit der sabbatlichen Spige welcher die ganze Erzählun dient auch alles übrige. Schon die Dogmatiker hatten ja erhet

<sup>\*)</sup> Leffing wurde burch die superstitiofe Uebertreibung der Schriftautorite auf eine einseitige Erhebung der Tradition und Rogula fidei hinausgetriebes

liche Ameifel, ob wie die neun andern fo auch das Sabbatsgebet moralisch sei oder nicht vielmehr bloß ceremoniell. brauchen wir nicht zu der Gelbstäuschung Zuflucht zu nehmen, welche von der Naturwiffenschaft gedrängt die feche Tage, wie fon Philo, von Schöpfungsperioden deuten will, ohne zu beachten baß bann der zu feiernde fiebente Tag ebenfo wenig ein Bochentag Neiben konnte, sondern in eine sabbatliche Weltverjode fich umwandeln munte. Aber nicht nur mit der Naturwiffenschaft sondern auch mit der entwickelten Gottesidee mußte uns ein folches Festhalten diefer Ergablung in Widerspruch verwickeln; denn die Gottesidee verträgt die Vorstellung nicht mehr, daß Gott vor der Schopfung mußig gemesen, in der Schopfungszeit thatig, nachher wer von der Thätigkeit rubend. Dem lettern Uebelftand wird nicht abgeholfen, wenn man fagt, Gott habe nur von der ichopferifchen Thätigkeit geruht aber sofort flatt dieser die erhaltende und leitende begonnen; denn theils thut Diese Ausflucht der Ergahimg Gewalt an, indem fle die dort als Borbild der Sabbatfeier beworgehobene Rube doch nicht gelten läßt, sondern auch für im flebenten Tag Gott thätig behauptet, mahrend doch nicht meint ift, daß auch wir am flebenten Tag nur von ichaffender nicht aber von erhaltender Thätigkeit ruben follen; überdieß aber wird ein greller Unterschied der schaffenden und erhaltenden Gottes aufgestellt, wovon das driftliche Gottes-**Ebätiafeit** bewußtsein nichts weiß, da Chriftus selbst schon Joh. 5, 17. kin Gutesthun am Sabbat damit rechtfertigt, daß er den Bater uchahme, welcher immerfort und bis in diese sabbatliche Stunde binein thatig fei. Berade für Gott muß schöpferisches und erfaltendes Thun von durchaus gleichem Belang fein, und ein gleichsam großer von fleiner und leichter Arbeit der gar ein Bechsel von Arbeit und Rube fann in Gott nicht giet werden. Jene Erzählung aber meint in kindlicher Beise nicht bloß, daß Gott zur leichtern Thätigkeit übergegangen fei londern geradezu daß er von zwar für ihn ganz anstrengungsloser, durche bloge Wort verrichteter Thatigkeit dann völlig geruht habe, bidftens etwa sein Schöpfungswerk nun mit Genugthuung betrach-

tenb; benn in die Ergablung einzuschalten, das Ruben fei als bie Thatigfeit ber Belterhaltung zu erlautern, beißt willfurlich ber Erzählung eine Rafe dreben. Läßt man biblifche Erzählungen unverdreht fagen mas fie fagen, fo findet fich das Freiwerden von ibnen fo weit fie nicht religiöser Ansbrud find gang von selbst, und bei weiterem Rachdenken geradezu ale unfre pflichtmäßige Mufgabe, welcher man fich ohne Gunde und verderbliche Rud wirfung auf Charafter und ehrliche Besinnung gar nicht entrieben tann. Ift aber das Sechstagewert für uns feine beigubehaltende Lehre, fo auch nicht die Bertheilung und Aufeinanderfolge ber Edopfungswerte nach Diesen Tagen. Entweder mußte man bie munderbarfte Berverrufung der gangen Belt fix und fertig in einem Augenblick der sechstägigen Succession vorziehen, oder bas Erschaffen mit dem Erhalten und entwickelnden Leiten in Gines gufammer faffen, mas schon durch die dogmatische Vorstellung eingeleitet wird, daß nur der erfte Stoff ein reines Erschaffen erfordert habe, für ferneres Bervorbringen aber ber nun fcon bereitete Stoff entwidelt und verwendet worden fei, wie es ja von dem Menfchen beißt, a fei aus einem Erdenfloß gebildet worden. Müßte das Chriften thum dergleichen Erzählungen als Geschichte übernehmen, fo wurde es in die Reihe der andern positiven Religionen berabgedrudt und konnte nur jo lange befteben, ale die Menfchen ber vollern religiösen Bahrheit oder doch ihrer Unterscheidung von allem Richt religiöfen entbehren. Jest ichon herricht diefes Digverftandnis nur noch bei Ungebildeten oder für die Tradition Intereffirten. Chriftenthum und wiffenschaftliche Ginficht murden einander ausschließen; jenes mußte die Umtehr oder deutlicher gesprochen bie Beseitigung aller Biffenschaft, diese aber die Beseitigung des Chriftenthums anstreben. Wie aber einft bas Judenchriftenthum weichen mußte, fo wird diefes in anderer Beife superstitios werdende Chriftenthum dem mabren weichen muffen, wornach man erft auf Die rechte Beise auch an den Ergählungen der Bibel fich wird erfreuen und erbauen fonnen.

- b. Die Naturwelt von Gott abhängig in ihrem Berlauf.
- §. 74. Das fromme Bewußtsein sett die Welt in ihrem Berlanf schlechthin abhängig von Gott dem allwissenden, d. h. von ihm geleitet, der Weltverlauf ruht auf der göttlichen Weltslenkung. Gubernatio mundi, providentia universalis.
- 1. Das fromme Abhängigkeitsgefühl angewendet auf die Bahrnehmung des Berlaufes der Belt in ihren gesehmäßig gendneten Bewegungen erzeugt das Lehrstud von der göttlichen Beltleitung, in welcher die alles Dasein tragende Allmacht sich als hochfte Intelligeng, Allwiffenheit fund giebt. Die göttliche Beltleitung durch alles und jedes gleich fehr hindurchgebend ift eine religiöse Aussage, durch welche verneint werden soll theils de blinde Rothwendigkeit theils der Zufall oder die deiftische Borfellung, nach welcher die Welt einmal von Gott geschaffen sich didfam auf empfangenen erften Unftog bin von felbst bewegen wabe bei nicht fortdauernder oder doch verringerter und blog mittharer. Abbangigfeit von Gott\*). In diefer, Alles gleichmäßig wil schlechthin begrundenden, gottlichen Leitung ift die Erhalting mit vorausgesett, ba ber Beltmechanismus oder Beltorga= nismus nur in der Bewegung als ein Dafeiendes erhalten wird, bie bloke Erhaltung des Stoffes also abgesehen von deffen bewege ter Geftalt nur ein abstrafter Gedante mare, wie freilich nicht minder die Borftellung des schöpferisch hervorgebrachten Stoffes defeben von aller Beftalt desfelben. Rur ein geftalteter Stoff, un eine disponirte und eingerichtete Welt fonnen wir als in Beegungen verlaufende und dadurch erhalten werdende uns vorfellen, da für einen unbewegt todten Stoff ein zeitlicher Berlauf nicht gedacht würde und die Reitform überhaupt eben so wenig. Bird aber die Welt dadurch erhalten, daß sie sich bewegt und lebendig ift, so gilt und Erhaltung und Leitung der Welt gleich viel. Die jur geordneten Bewegung eingerichtete Belt mit all

<sup>\*)</sup> Das ungenügenbe bes Paganismus.

tend; benn in die Ergablung einzuschalten, bas Thatigfeit ber Belterhaltung ju erlautern, ! Erzählung eine Rase dreben. Läßt man bil unverdreht fagen mas fie fagen, fo findet fich ! ihnen fo weit fle nicht religiöfer Ausbrud fin und bei weiterem Rachdenken geradezu als Aufgabe, welcher man fich ohne Gunde und wirfung auf Charafter und ehrliche Gefinnung tann. Ift aber bas Gechstagemert für uns ! Lehre, so auch nicht die Bertheilung und ! Schöpfungswerte nach diefen Tagen. wunderbarfte Berverrufung der gangen Belt f Augenblid ber fechstägigen Succession vorziehe mit dem Erhalten und entwickelnden Leite faffen, mas icon burch die dogmatische Boi daß nur der erfte Stoff ein reines Erich. ferneres Bervorbringen aber ber nun icon und verwendet worden fei, wie es ja vofei aus einem Erdenfloß gebildet word. thum dergleichen Ergablungen als Gefc es in die Reihe der andern positiven ? fonnte nur jo lange besteben, als bi giofen Bahrheit oder doch ihrer Un religiöfen entbehren. Jest icon ! nur noch bei Ungebildeten oder fü Chriftenthum und wiffenschaftliche fcbließen; jenes mußte die Umfel-Beseitigung aller Biffenschaft, Die ftenthums anstreben. Wie aber ei mußte, fo wird diefes in an' Christenthum dem mabren meidie rechte Beife auch an ben erfreuen und erbauen tonnen.

.;c

Nu

ihren einzelnen Gliederungen, Geschöpfen, dem Mechanischen und Organischen, macht auf unser Bewußtsein den Eindruck einer bewundernswürdigen Einrichtung, welche für die allmächtige Causalität eine unermeßliche oder unergründliche Intelligenz, Allwissen, heit, postulirt, weil je mehr wir die Welt erkennen desto mehr unsre Bewunderung sich steigert, daher man denn einen Beweis für das Sein Gottes hieher gestellt hat.

Die Welt in ihrem fortbestehenden Verlauf ift das uns allein gegebene, da ihr Entstandensein immer nur vorausgesett wird, unserer Erfahrung aber ihr Erschaffenwerden nicht gegeben ift, und ebenso wenig unfer Denken die Borftellung eines allererften Anfange vollziehen fann. Nehmen wir die Belt mahr ale ein lebendig bewegtes, und fieht eine fortschreitende Erkenntnig alles und jedes bewegt, besteht also die Belt in immermahrender Bewegung des Gangen und aller Bestandtheile: fo wird es uns vollende unmöglich erscheinen, Dieses ber Belt unerläßliche Bewegtfein als ein am fangendes ju denten und hinter dem erften Unfang die Bewegungs losigfeit, Gott also zuerft ale Nichts, bann aber mit Einem Ral als Alles bewegend, wobei wieder die Unveranderlichkeit, das Gid lelbstgleichbleiben Gottes in seiner Thatigfeit nach Außen, damit aber auch in feinem Befen verloren ginge. Dag folche Unnahmen dem frommen Bewußtsein nothwendig feien, ift nicht abzuseben. Es mare Diefes nur dann der Fall, wenn die Belt erhaltende Leitung bloß Gottes Allwissenheit getrennt von seiner Almacht tund gabe; ift aber das Erhalten der Belt einerlei mit dem be ftandigen Jusdaseinseten, so muß der Eindruck der Allmacht in dem der Allwiffenheit immer mitenthalten fein.

2. Unsere Ausfage, indem sie jedes von Gott nicht schlechte bin abhängige Geschehen verneint sowol im Größten als im Rleinssten innerhalb der ganzen Naturwelt, befriedigt vollkommen das religiöse Bedürfniß, da sie alles was die Welt auf uns wirkt mit uns selbst auf Gott zurücksührt, so daß wir überall in seiner Hand und Alles hinnehmen als von Gott geordnet kraft Allmacht und Allwissenheit. Alles Einzelne mit dem ganzen Naturzusantsmenhang ist abhängig von Gott oder ist Gottes Wert; in Allexa

t Sinn, Berftand, Geift, alles ift in dieser gottlichen Beltord. ung berechtigt so zu geschehen wie es im Zusammenhang aller ringe geschieht, die Frommigkeit hat Alles hinzunehmen wie es n uns fommt, fich mit allem Geschehenden als göttlicher Schickung usuföhnen; denn die Lebenshemmungen welche wir als Uebel neichnen find gerade so schlechthin von Gott abhängig wie die densforderungen welche wir Gnter nennen, jene laffen fich von iefen gar nicht trennen. Blüht das Leben der Geschöpfe auf nd nimmt wieder ab bis zum Tode, so ist beides durch dasselbe lesammtverhaltniß gur Natur bedingt. Die verschiedenen Geschöpfe mnen einander fordern ober hemmen, der gange beiderlei Birmgen darbietende Naturzusammenhang ift von Gott. Bollte man ng wunschen was hemmend auf uns einwirkt, fo mare damit auch deitigt mas fordernd einwirft, denn gang Dieselben Dinge wirfen B Uebel und als Guter. Ohnehin können wir die Borftellung ist vollziehen, daß unfer Ange nur für das Licht nicht auch für ie Rinfternig, unfer Ohr nur fur den Bobllaut nicht auch fur m Miklaut, unfer Geschmad nur fur bas Guge nicht auch fur Bittere empfänglich sein follte\*). Auch der Tod muß schon tr, wo wir die sittliche Belt und die Gunde noch nicht berudbtigen, als zur von Gott gefetten Naturordnung im organischen kich der Bflanzen und Animalien gehörig anerkannt werden, da ine Belt in welcher diese einzelnen Geschöpfe nicht fturben eine bftrafte Borftellung mare, ein unhaltbares Phantasiegebilde. Bibiche Meußerungen der Genesis und des Apostels Baulus haben tot einen Sinn, der die thatfachlich gegebene Belt beseitigen ber tadeln wurde. Der Tod ift da abgesehen von der Gunde, bon er durch diefe fur uns ein Uebel wird; er gehört gur Ramordnung um fo gemiffer, weil auch das Erlöstsein aus der Bande ibn nicht beseitigt. Geschöpfe die nicht sterben sollten. nicht auch nicht altern, nicht machsen, nicht zu= und abnehmen, ie mußten mit einemmal fertig in's Dasein treten und unver-

<sup>\*)</sup> Bas Castellio Calvin ju bebenten gab. Brgl. Baurs theol. Jahr:

anderlich fich erhalten, nicht durch Erzeugung fich fortpflangen. Daß aber die Gunde oder irgend ein geschöpfliches Thun ein der Naturordnung Befentliches aufhebe oder befeitige, liegt außer aller Erfahrung und murde bas Gefühl ber Abhangigfeit gerade nur gerftoren; daß vollends erft die Uebertretung des erften Baares das Sterben aller Menichen und überdieß einen nach Befreiung feufgenden gebundenen Buftand aller Thiere und Bflangen berbeigeführt habe, ift eine phantaftische Einbildung, welche fich auf Die Bibel nicht berufen tann und aus jener apostolischen Meuße rung, Rom. 8, 21, fogar wenn das "Gefcopf" bort nicht auf ben Menschen beschränft fein sollte, als Doctrin nicht tann abgeleitet werden. Schriftstellen welche dergleichen aussagen wurden giebt es nicht, fie haben einen andern Sinn, und hatten fie diefen, fo maren fie nicht eine Musfage bes frommen Bewußtfeins fondern ein sympathetisch poetisirender Ausbrud. Baren die erften Menfchen geschlechtlich jum Zeugen organisirt, so sollten fie Rinder zeugen, welche machsen, abnehmen und fterben, daber denn viele Dogmatiter icon zugaben, daß die Beschlechtesluft an fich mit ber Gunde nichts zu thun habe.

- §. 57. Die Abhängigkeit alles Natürlichen von Gott ift gleich dem Bedingtfein durch seine Naturordnung, so daß es eine andre Art von Abhängigkeit des Natürlichen von Gott nicht giebt.
- 1. Ift hier das fromme Gefühl durch die Naturwelt erregt, und sept es die ganze Naturwelt mit allen Bewegungen und Ereignissen in derselben schlechthin als Werk Gottes und zwar als das ausschließliche Gotteswerk in der Natursorm: so liegt darin schon die Nöthigung, die Naturwelt als Einheit und Totalität vorzuftellen, was freilich erst mit dem Reisen des Weltbegriffes bestimmt erkannt wird. Daß die Welt das Universum ist, steht der jezigen Erkenntniß sest, und wenn von Welten in Mehrheit gesprochen wird, so versteht man darunter doch nur die verschiedenen Sonnenssysteme und Regionen im Weltall oder die auf einander solgenden

Beltperioben. Die Frommigfeit auf unfrer Stufe ift das Bewußtfein und Gefühl, daß wir in unfrer Naturseite mit allen natürlichen Dingen vom Naturzusammenhang bedingt find als von dem Bert Sottes \*); somit daß wir schlechthin von Gott abhangig find mittelft kiner Raturordnung, welche durchaus ohne unfer Butbun in unwranderlicher Gesetymäßigkeit besteht und durch unser Thun nicht im mindeften abgeandert oder bestimmt wird § 31. 2. Schlechthin abhängig fein von der Naturordnung und schlechthin abhängig fein von Gott ift hier eines und dasselbe. Mag man mit Schleiermacher fagen, fclechthin abhangig feien wir einzig von Bott, nicht auch vom Raturgufammenhang, weil wir mit Diefem ja in Bechselwirkung stehen, und durch ihn bestimmt doch auch ihn bestimmen, somit auf ihn gurudwirten und darüber ein theilweises Breibeitsgefühl hatten: fo tann doch diefes alles nicht auch von ber Ratur ord nung gelten, welche vielmehr die unabanderliche Bethatigung Gottes in der Ratur ift, Die Gesammtheit der gottichen auf die Naturwelt gerichteten Altnofität. Freilich ift Diese Genntnig erft auf ber Bobe sowol der religiosen als der begriffien Ausbildung vollendet, und in dem Maage als die eine oder were noch mangelt, d. b. in allen Religionen außer der driftiden und in dieser angerhalb der theologischen Bildung, verbreitet ich gerne die Meinung daß das Abhängigsein von Gott und von ber Raturordnung einander ausschließen, was doch niemals ernftlich durchgeführt werden tann, es sei denn man wolle behaupten, die ich mehrende Naturkenntniß muffe der Frommigkeit Abbruch thun, und je weniger man von der erstern erwerbe, desto mehr fonne man die lettere in sich walten lassen. Es ist Thatsache daß mit feigender Raturwiffenschaft immer mehr alle Ereigniffe auf dem Raturboden auch als Wirkungen der Naturordnung nachgewiesen berden, g. B. bas Bewitter, die Regenguffe, Die Durre, ber Sturm u. f. w. Burden diefe Ereigniffe nur fo lange man fie nicht aus Naturgesegen abzuleiten weiß die Frömmigkeit anregen, boure die Frommigkeit ein Zeichen fehlender Erkenntniß der

<sup>\*)</sup> Luther auch lehrt ahnlich die von Gott gesette Bermittlung seines dienen Birtens burch seine Rreaturen. Röftlin II. S. 841.

zu verlangen. Da Christus mit naturwissenschaftlichen Belehrungen sich nicht befaßt hat, warum sollte die Bibel uns mehr leiste als er? oder warum sollten unsre Prediger des Apostels Bor umkehren zum Saße: ich lehre und predige, darum glaube ich Diese Berkehrtheit ist unstreitig der allerverderblichste Mißbraud in unserer Kirche geworden und erheischt auf's dringendste die endliche Abstellung; denn er drängt die kirchliche Religiosität in Widerspruch mit der gesundesten Einsicht und Bissenschaft, und weil dergleichen Lehren doch nicht mehr aufrichtig für wahr gehalten werden können, so muß, so lange man sie zur Religionslehre rechnet, einerseits ein, Gewissenszwang wirkender, künstlicher Schuß sin die sich nicht selbst erhalten könnenden Lehren aufgestellt werden, anderseits aber das geheime oder offene Mißtrauen in die Bahr heit dieser Lehren sich auch über alle andern Lehren der Religion selbst ausdehnen\*).

2. Diefer Art ift die Erzählung von der Beltschöpfung in feche Tagen und bas Ruben Gottes am fiebenten Tag, letterd namentlich die im Alterthum fo beliebte Burudführung beilige Institutionen wie die Sabbatsfeier auf unmittelbar gottlichen Ur iprung, mas Chriftus gurudgewiesen bat mit bem San, "ber Sab bat sei um des Menschen willen da, nicht der Mensch um bet Sabbats willen." 3ft im Chriftenthum das judifche Sabbatsftatu abgestreift, weil das gange Leben, somit alle Tage fabbatlich gw Ehre Bottes gelebt werden follen, wovon jenes Statut nur eit Schattenbild mar: - fo fann auch die es begründen follende Ergab lung une hierin nicht mehr Autorität fein, eine Begrundung welch augenscheinlich das Sabbatstatut und zwar als Feier gerade bei fiebenten Bochentages durchaus für immer allen frommen Menichet zumuthen mußte. Mit dem Dahinfallen des Statuts felbft if das Sechstagemert als Beschichte verstanden auch dabin gefallen und mit der sabbatlichen Spite welcher die ganze Erzählung dient auch alles übrige. Schon die Dogmatifer hatten ja erbeb

<sup>\*)</sup> Leffing murbe burch die superstitiose Uebertreibung ber Schriftautorita auf eine einseitige Erhebung ber Trabition und Regula fidei hinausgetrieben

liche Ameifel, ob wie die neun andern so auch das Sabbategebot moralisch sei oder nicht vielmehr bloß ceremoniell. Daher brauchen wir nicht zu der Selbsttäuschung Buflucht zu nehmen, welche von der Raturwiffenschaft gedrängt die seche Tage, wie ichon Bhilo, von Schöpfungsperioden deuten will, ohne zu beachten daß dann der zu feiernde fiebente Tag ebenso wenig ein Wochentag Meiben konnte, sondern in eine sabbatliche Beltveriode fich umwandeln mußte. Aber nicht nur mit der Naturwiffenschaft sondern auch mit der entwickelten Gottesidee mußte uns ein solches Reftbalten diefer Ergählung in Biderfpruch vermickeln: benn die Gottesidee verträgt die Borftellung nicht mehr, daß Gott vor der Schöpfung mußig gewesen, in ber Schöpfungegeit thatig, nachber aber von der Thatigkeit rubend. Dem lettern Uebelftand wird nicht abgeholfen, wenn man fagt, Gott habe nur von der ichopferischen Thätigkeit geruht aber sofort fatt dieser die erhaltende und leitende begonnen; benn theils thut Diefe Ausflucht ber Ergah-Img Gewalt an, indem fie die dort als Borbild der Sabbatfeier beworgehobene Rube doch nicht gelten läßt, sondern auch für ben fiebenten Tag Gott thatig behauptet, mahrend doch nicht meint ift, daß auch wir am fiebenten Tag nur von ichaffender nicht aber von erhaltender Thatigfeit ruben follen; überdieß wer wird ein greller Unterschied der schaffenden und erhaltenden Bottes aufgestellt, wovon das driftliche Gottesbewußtsein nichts weiß, da Christus selbst schon Joh. 5, 17. kin Butesthun am Sabbat damit rechtfertigt, daß er den Bater nachahme, welcher immerfort und bis in diese sabbatliche Stunde binein thatia fei. Gerade für Gott muß icopferisches und erhaltendes Thun von durchaus gleichem Belang sein, und ein gleichsam großer von fleiner und leichter Arbeit ober gar ein Bechsel von Arbeit und Rube fann in Gott nicht gefett werden. Jene Erzählung aber meint in findlicher Beise nicht bloß, daß Gott zur leichtern Thätigkeit übergegangen fei sondern geradezu daß er von zwar für ihn ganz anstrengungsloser, duche bloge Wort verrichteter Thatigkeit dann völlig geruht habe, bichstens etwa sein Schöpfungswerk nun mit Genugthuung betrachtend; benn in die Erzählung einzuschalten, das Ruben fei als bie Thatigfeit ber Belterhaltung zu erlautern, heißt willfurlich ber Erzählung eine Rafe breben. Läßt man biblifche Erzählungen unverdreht fagen mas fie fagen, fo findet fich das Freiwerden von ihnen fo weit fie nicht religiöser Ausbruck find gang von felbit, und bei weiterem Rachdenken geradezu ale unfre pflichtmäßige Aufgabe, welcher man fich ohne Gunde und verderbliche Rud wirfung auf Charafter und ehrliche Gefinnung gar nicht entzieben tann. Ift aber bas Sechstagewert für uns feine beizubehaltende Lehre, fo auch nicht die Bertheilung und Aufeinanderfolge ber Schöpfungswerte nach diesen Tagen. Entweder mußte man bie wunderbarfte Berverrufung der gangen Belt fix und fertig in einem Augenblick der sechstägigen Succession vorziehen, oder das Erschaffen mit dem Erhalten und entwidelnden Leiten in Gines gufammen faffen, mas icon durch die dogmatische Vorstellung eingeleitet wird, daß nur der erfte Stoff ein reines Erschaffen erfordert habe, fin ferneres hervorbringen aber ber nun ichon bereitete Stoff entwidelt und verwendet worden fei, wie es ja von dem Menschen beißt, a fei aus einem Erdenfloß gebildet worden. Dugte das Chriften thum dergleichen Erzählungen als Geschichte übernehmen, fo wurde es in die Reihe der andern positiven Religionen berabgedruckt und könnte nur jo lange bestehen, als die Menschen ber vollern religiösen Wahrheit ober doch ihrer Unterscheidung von allem Richt religiösen entbehren. Jest icon berricht diefes Difverftandnik nur noch bei Ungebildeten oder für die Tradition Intereffirten. Chriftenthum und miffenschaftliche Ginficht murden einander aus schließen; jenes mußte die Umfehr oder deutlicher gesprochen bie Beseitigung aller Biffenschaft, Diese aber Die Beseitigung Des Chriftenthums anftreben. Wie aber einft das Judenchriftenthum weichen mußte, so wird diefes in anderer Beise superstitios werdende Chriftenthum dem mahren weichen muffen, wornach man erft auf die rechte Beise auch an den Erzählungen der Bibel fich wird erfreuen und erbauen fonnen.

Die Naturwelt von Gott abhängig in ihrem Berlauf.

- §. 74. Das fromme Bewußtsein sett die Belt in ihrem auf schlechthin abhängig von Gott dem allwissenden, b. h. ihm geleitet, der Beltverlauf ruht auf der göttlichen Belt-lung. Gubernatio mundl, providentia universalis.
- 1. Das fromme Abhangigfeitsgefühl angemendet auf Die rnehmung des Berlaufes der Belt in ihren gefetmäßig geeten Bewegungen erzeugt das Lehrstud von der göttlichen leitung, in welcher die alles Dasein tragende Allmacht fich bochte Intelligenz, Allwiffenheit fund giebt. Die gottliche leitung durch alles und jedes gleich fehr hindurchgebend ift religiose Aussage, durch welche verneint werden foll theils Minde Nothwendigkeit theils der Zufall oder die deiftische Borna, nach welcher die Belt einmal von Gott geschaffen fich fam auf empfangenen erften Unftog bin von selbst bewegen e bei nicht fortdauernder oder doch verringerter und blog mit= ter. Abhängigkeit von Gott\*). In dieser, Alles gleichmäßig ichlechthin begründenden, gottlichen Leitung ift die Erhalmit vorausgesett, da der Beltmechanismus oder Beltorgaus nur in der Bewegung als ein Daseiendes erhalten wird, loge Erhaltung des Stoffes also abgesehen von deffen beweg-Bestalt nur ein abstrafter Gedanke mare, wie freilich nicht er die Borftellung des schöpferisch hervorgebrachten Stoffes ieben von aller Geftalt desfelben. Nur ein geftalteter Stoff, eine disponirte und eingerichtete Belt können wir als in tgungen verlaufende und dadurch ethalten werdende uns vorn, da für einen unbewegt todten Stoff ein zeitlicher Berlauf gedacht murde und die Reitform überhaupt eben fo menig. daber die Belt dadurch erhalten, daß fie fich bewegt und idig ift, jo gilt une Erhaltung und Leitung der Belt gleich Die zur geordneten Bewegung eingerichtete Belt mit all

<sup>\*)</sup> Das ungenügenbe bes Paganismus.

ihren einzelnen Gliederungen, Geschöpfen, dem Mechanischen Organischen, macht auf unser Bewußtsein den Eindruck einer wundernswürdigen Einrichtung, welche für die allmächtige Co lität eine unermeßliche oder unergründliche Intelligenz, Allwi heit, postulirt, weil je mehr wir die Welt erkennen desto 1 unfre Bewunderung sich steigert, daher man denn einen Befür das Sein Gottes hieher gestellt hat.

Die Belt in ihrem fortbestehenden Berlauf ift bas uns a gegebene, da ihr Entstandensein immer nur vorausgesett n unserer Erfahrung aber ihr Erschaffenwerden nicht gegeben ift, ebenso wenig unser Denken die Borftellung eines allererften fangs vollziehen fann. Nehmen wir die Belt mahr als ein lebe bewegtes, und fieht eine fortschreitende Erkenntnig alles und i bewegt, besteht alfo die Belt in immermahrender Bewegung Bangen und aller Beftandtheile: fo wird es uns vollends unmö erscheinen, Dieses der Belt unerläßliche Bewegtsein als ein fangendes zu benten und hinter bem erften Unfang Die Bewegu lofigfeit, Gott also zuerft als Richts, bann aber mit Ginem! als Alles bewegend, wobei wieder die Unveränderlichkeit, das C lelbstgleichbleiben Gottes in seiner Thätigkeit nach Außen, de aber auch in feinem Befen verloren ginge. Dag folche Unnah dem frommen Bewuftsein nothwendig seien, ift nicht abzuse Es ware diefes nur dann der Fall, wenn die Belt erhalt Leitung bloß Gottes Allwiffenheit getrennt von feiner Allu fund gabe; ift aber das Erhalten der Belt einerlei mit dem ftandigen Insbafeinsegen, fo muß ber Eindruck ber Mumach dem der Allwissenheit immer mitenthalten sein.

2. Unsere Aussage, indem sie jedes von Gott nicht schl hin abhängige Geschehen verneint sowol im Größten als im Kliften innerhalb der ganzen Naturwelt, befriedigt vollkommen resigiöse Bedürfniß, da sie alles was die Welt auf uns wirkt uns selbst auf Gott zurücksührt, so daß wir überall in seiner Estud und Alles hinnehmen als von Gott geordnet fraft Alln und Allwissenheit. Alles Einzelne mit dem ganzen Naturzumenhang ist abhängig von Gott oder ist Gottes Wert; in A

ift Sinn, Berftand, Beift, alles ift in diefer gottlichen Beltord. nung berechtigt fo zu geschehen wie es im Busammenhang aller Dinge geschieht, die Frommigfeit hat Alles hinzunehmen wie es an uns tommt, fich mit allem Geschehenden als göttlicher Schickung andzusöhnen; denn die Lebenshemmungen welche wir als Uebel bezeichnen find gerade so schlechthin von Gott abhangig wie die Lebensforderungen welche wir Buter nennen, jene laffen fich von diefen gar nicht trennen. Blüht das Leben der Geschöpfe auf und nimmt wieder ab bis zum Tode, fo ift beides durch dasselbe Besammtverhaltniß gur Natur bedingt. Die verschiedenen Weschöpfe lonnen einander fordern oder bemmen, der gange beiderlei Bir-Imgen darbietende Raturzusammenhang ift von Gott. Bollte man weg wunschen was hemmend auf uns einwirft, so ware damit auch befeitigt was fordernd einwirft, denn gang diefelben Dinge wirken als lebel und als Guter. Ohnehin fonnen wir die Borftellung nicht vollziehen, daß unfer Ange nur für das Licht nicht auch für bie Finfterniß, unser Ohr nur für den Wohllaut nicht auch für ben Miglaut, unfer Geschmad nur für das Guge nicht auch für be Bittere empfänglich sein sollte\*). Auch der Tod muß schon Her, wo wir die sittliche Welt und die Sunde noch nicht berud-Ichtigen, als zur von Gott gesetzen Naturordnung im organischen Reich der Bflanzen und Animalien gehörig anerkannt werden, da tine Belt in welcher diese einzelnen Geschöpfe nicht fturben eine abstratte Borftellung mare, ein unhaltbares Phantafiegebilde. Biblifche Aeußerungen der Genesis und des Apostels Paulus haben nicht einen Sinn, der die thatsachlich gegebene Welt beseitigen oder tadeln wurde. Der Tod ift da abgesehen von der Gunde, obschon er durch diese für uns ein Uebel wird; er gehört gur Ratwordnung um fo gewiffer, weil auch das Erlöstsein aus der Sunde ihn nicht beseitigt. Geschöpfe die nicht fterben sollten, mußten auch nicht altern, nicht wachsen, nicht zu- und abnehmen, fe mußten mit einemmal fertig in's Dasein treten und unver-

<sup>\*)</sup> Bas Castellio Calvin ju bebenten gab. Brgl. Baurs theol. Jahr: bider 1850 G. 22.

anderlich fich erhalten, nicht durch Erzeugung fich fortpflangen. Daß aber die Gunde oder irgend ein geschöpfliches Thun ein ber Naturordnung Befentliches aufbebe ober befeitige, liegt außer aller Erfahrung und murbe bas Gefühl ber Abhangigfeit gerade nur gerftoren; daß vollends erft die Uebertretung des erften Bacres das Sterben aller Menschen und überdieß einen nach Befreiung feufzenden gebundenen Buftand aller Thiere und Bflanzen berbeigeführt habe, ift eine phantaftische Ginbildung, welche fich auf Die Bibel nicht berufen fann und aus jener apostolischen Meußerung, Rom. 8, 21, fogar wenn das "Geschöpf" dort nicht auf ben Menschen beschränft fein sollte, als Doctrin nicht fann abgeleitet merben. Schriftstellen welche bergleichen aussagen wurden giebt es nicht, fle haben einen andern Ginn, und hatten fle biefen. fo maren fie nicht eine Ausfage bes frommen Bemuftfeins fondern ein sympathetisch poetisirender Ausbrud. Baren die erften Denfchen geschlechtlich zum Zeugen organifirt, fo follten fie Rinder zeugen, welche machsen, abnehmen und fterben, daber denn viele Dogmatifer icon zugaben, daß die Geschlechtesluft an fich mit ber Sunde nichts zu thun habe.

- §. 57. Die Abhängigkeit alles Natürlichen von Gott ift gleich bem Bebingtsein burch seine Naturordnung, so baß es eine andre Art von Abhängigkeit bes Natürlichen von Gott nicht giebt.
- 1. Ist hier das fromme Gefühl durch die Naturwelt erregt, und sept es die ganze Naturwelt mit allen Bewegungen und Ereignissen in derselben schlechthin als Werk Gottes und zwar als das ausschließliche Gotteswerk in der Natursorm: so liegt darin schon die Nöthigung, die Naturwelt als Einheit und Totalität vorzuftellen, was freilich erst mit dem Reisen des Weltbegriffes bestimmt erkannt wird. Daß die Welt das Universum ist, steht der jesigen Erkenntniß sest, und wenn von Welten in Mehrheit gesprochen wird, so versteht man darunter doch nur die verschiedenen Sonnenssysteme und Regionen im Weltall oder die auf einander folgenden

Beltperioden. Die Frommigfeit auf unfrer Stufe ift das Bewußtfein und Gefühl, daß wir in unfrer Naturseite mit allen natürlichen Dingen vom Naturzusammenhang bedingt find als von dem Bert Gettes \*); somit daß wir schlechthin von Gott abhangig find mittelft kiner Raturordnung, welche durchaus ohne unfer Buthun in unwranderlicher Gefehmäßigfeit besteht und durch unser Thun nicht im mindeften abgeandert oder bestimmt wird § 31. 2. Schlechthin abhängig fein von der Naturordnung und schlechthin abhängig fein von Gott ift bier eines und dasselbe. Rag man mit Schleierwader fagen, schlechthin abhangig feien wir einzig von Bott, nicht auch vom Raturgusammenhang, weil wir mit biesem ja in Bechselwirkung stehen, und durch ihn bestimmt doch auch ihn befimmen, fomit auf ihn zurudwirten und darüber ein theilweises gribeitsgefühl hatten: fo fann doch diefes alles nicht auch von ber Ratur ord nung gelten, welche vielmehr die unabanderliche Bethatigung Gottes in der Natur ift, die Gesammtheit der gottiden auf Die Naturwelt gerichteten Aftnofität. Freilich ift Diefe Glenntniß erst auf der Sohe sowol der religiösen als der begriffinen Ausbildung vollendet, und in dem Maage als die eine oder were noch mangelt, d. h. in allen Religionen außer der driftiden und in diefer außerhalb der theologischen Bildung, verbreitet ich gerne die Meinung daß das Abhangigsein von Gott und von bu Raturordnung einander ausschließen, was doch niemals ernftlich durchgeführt werden tann, es fei benn man wolle behaupten, die ich mebrende Raturkenntniß muffe der Frommigkeit Abbruch thun, md je weniger man von der erstern erwerbe, desto mehr könne man die lettere in fich walten laffen. Es ist Thatfache daß mit feigender Raturwiffenschaft immer mehr alle Ereigniffe auf dem Raturboden auch als Birkungen der Naturordnung nachgewiesen berden, g. B. bas Gewitter, Die Regenguffe, Die Durre, ber Sturm u. f. w. Burden diese Ereignisse nur so lange man sie nicht ans Raturgefegen abzuleiten weiß die Frommigfeit anregen, b ware die Frommigkeit ein Zeichen fehlender Erkenntniß der

<sup>\*)</sup> Luther auch lehrt ahnlich die von Gott gesethe Bermittlung seines igenen Birtens burch seine Rreaturen. Röftlin II. S. 341.

Bahrheit, und diejenigen hatten Recht welche für die Gebildet die Religion als Barbarei beseitigen oder für die Frommen ei Umtehr, d. h. Beseitigung der Biffenschaft verlangen mochte Bielmehr wird je mehr wir die Naturordnung erkennen, dief Birten Gottes uns um fo bewundernswürdiger erfcheinen und u so reinere Frömmigkeit hervorrufen. Nicht das Unverständlich sondern das Unergrundliche regt die Frommigfeit mit besonder Macht auf, nicht das regellose, planlose, geiftlose, wovon es e Berftandniß überall nicht geben konnte nicht einmal in Go sondern das Ahnen und theilweise Erkennen der Ordnung, welt als geiftvoll unfer Berfteben überragt, fo daß wir vorausfet nur von Gott fei Dieselbe durchaus verftanden. Sier ift ein En weder Oder, entweder Religion und Naturerkenntnig ichließen ei ander aus, dann muß die erstere in dem Maake vergeben als b lettere fich verbreitet, oder beide geben zusammen und nur giebt es eine Bollendung der Theologie. Die Frommigkeit felt fann die achte fein auch wo die Naturerkenntnig noch fehr mange haft ift, sobald nur die Natur, ob in ihrer Ordnung mehr od minder erkannt, als das Wert Gottes, als feine Anndgebur empfunden wird; die Frommigfeit wird aber doch nur gewinne wenn fleigende Erkenntnig ihr den edlern Stoff Darbietet, a welchen fie fic anwendet.

2. Ob die Naturwelt durchweg gesetmäßig verlaufe, oder no ein anderweitiges Birken Gottes auf dieselbe und in derselbe stattsinde, d. h. ob es absolute Bunder als Eingriffe in die Riturordnung gebe, und die Frömmigkeit ohne dieselben wenig angeregt und befriedigt würde, ist eine nicht festzuhaltende we unrichtig gestellte Frage. Naturwelt ist alles was in der Ratu form existirt und wird, eine Natur außerhalb der Natursorm i ein Ungedanke und führt sofort in's Phantasseland des Mährchen oder gar der Zauberei, die Christus sich nicht zumuthen läßt vo Bersucher. Dennoch sind die absoluten Bunder ein Lieblingsgeges stand der Phantasse school in der Kindheit, und Biele bleiben dari immer Kinder\*), obgleich ihre ganze Ersahrungswell, sobald ma

<sup>\*) 3</sup>m Sinn von 1 Korinth. 18, 11.

nichtern dieselbe betrachtet, ihnen nichts derartiges aufzeigt. vorgeschichtliche Sage aus der Rindheit eines Bolfes bietet Bunder dar icon barum weil Geschichte und Dichtung nicht auseinander getreten maren, und eine Art Bietat oder Parteilichkeit reigt uns die Bunder des unferm Gemeinwesen angehörigen Sagentreises anzunehmen, wie der Schweizer die Tellensage gerne festbalt\*), mabrend wir die Bunder jedes uns fremden Rreises ver-Berftärft macht sich dieses geltend im religiösen Gemeinleben, indem bier die Bietat den gerade unfrer Religion angehörigen oder doch mit ihr überlieferten Sagentreis ebenfo eifrig hegt als Das Aehnliche fremder Religionen eifrig verwirft. Bas aber in Griftlichem Rreise bloß gleicher Urt ift mit dem in fremden Religionetreisen, die alle auch das Ihrige glauben, das Fremde somit auch das Unfrige aber verwerfen: das hat nur die gemein menschlice Grundlage und ift noch nicht driftlich begründet. Immerhin barf ber Chrift fich freuen, daß die zu feinem Religionetreis gehörigen a. t. und n. t. Ueberlieferungen durchschnittlich gegen Die Abentheuerlichkeit anderer religiöser Sagen fich vortheilhaft aus. richnen, besonders wenn man fie verftandig auffaßt und g. B. kicht einsehen fann, daß das Stillstehen der Sonne oder des Rondes, das Kallen belagerter Mauern vor Trommetenschall urbrunglich poetische Berberrlichungen gewesen find, wie denn immer noch belagerte Kestungen fallen vor der auffordernden Trompete und ein Schlachtbericht Bring Eugens fogar ohne poetische Form den Ausdruck braucht, die Sonne habe unterzugehen gefäumt bis ber Sieg vollständig errungen gewesen. Die Frommigfeit felbft ift befriedigt, wenn Alles was geschieht von Gott ift; was aber geichehen fei oder nicht, oder so oder anders geschehen sei, ift eine biflorisch kritische Frage \*\*), 3. B. ob und in welchem Sinne die

<sup>\*)</sup> Ob bas Bolt nicht mehr babei gewänne, wenn es ein trenes Symbol finer Sinnesweise rein selbst sich gebildet hatte, als wenn eine einzelne Begestenhit die faktische Quelle ware, wirb selten gefragt.

Die auch Rothe geltend macht, beffen Bertheibigung bes Wunders bie aufrichtigste und beste in unfrer Zeit sein bürfte, ohne Zweifel aber unserm Standpuntt verwandt ift. Daß 3. B. "Gott burch Bewirfung eines ploblichen

Efelin geredet und gleich schreienden Steinen für Bileam go rechter als er Beranlaffung geworden fei vom falfchen Bege um So lange die kindliche Bietat oder Raivetat bauert. welche alle Sagen des eigenen Religionsgebietes festhält, fieht man gerade im Bunderbaren, bas ja allemal den Intereffen Diefer Re ligion dient, besonders farte Zeichen der göttlichen, freilich etwat parteiischen Leitung und Gegenwart; es muß aber die Ueberlegung reifen mit welcher Luther Die Ernährung der Geschöpfe durch den alliahrlichen Berbftfegen für ein viel berrlicheres Beichen gottlicher Leitung halt als das allfällige Brotmachen ober Brotvermehren durch magische ober übernatürliche Rrafte, so icon diefes bleiben wird als Zeichen der geiftigen Speifung \*). Dann kommt die Entwicklungsftufe auf welcher bergleichen Bunder geradezu bie Frommigfeit nur druden und hemmen fatt fie zu erregen; Die absoluten Bunder können von da an nicht mehr ohne Schaden und ohne Gunde gehalten werden, fie muffen entweder die traditionell Frommen gur Berdummung oder gur Beuchelei willfur licher Reftsetzungen führen und den Pharifaismus bervorrufen, in welchem die fagenhafte Buthat unverändert erhalten werden will die Frömmigkeit selbst aber nothwendig vollends verderbt wird. Daß vieles geschehen ift was nicht alle Tage geschieht, daß Ge schehenes uns noch Bebeimniß sein kann und den Gindruck bet Bunderbaren machen muß, versteht fich; daß Chrifti Erscheinung einzig wie fie mar auch außergewöhnliches wirfte, liegt am Tage: immer aber fest ber Einfichtigere voraus, es fei alles geschehen in der Gesammtordnung der Dinge gemäß der Naturordnung, welche nur der Ausdruck Gottes ift und neben oder außer diefer gefchehr gar nichts. Die Frommigfeit verlangt nicht einen Gott ber balt so bald so fich thatig erweist, bald fraft des Alles haltenden 3w sammenhangs bald wieder ohne diesen. Chriftus selbst ift getom

natürlichen Tobes mirakulös in ben Weltlauf eingreise", a. a. O. S. 105 burft nur unwesentlich von unserer Ansicht abweichen; benn wer möchte jemals bei plöhlichem Tob ben Nachweis leisten, baß bie natürliche Ursache als zureichende gemangelt habe?

<sup>\*)</sup> Röftlin II, G. 849 über Luthers Bumberbegriff.

men fo daß Alles mit ihm zusammenhangt. Segen wir, es ereigne fich etwas das außerhalb der Gesammtordnung geschähe, so ware falls es ficher geschehen ift dadurch dargethan, daß die Gefammtordnung umfaffender fei als wir gemeint haben, weil fie biefes wie jedes Beschehene umfaffen muß; denn daß Bott das Reifte in der von ihm felbst gesetten Ordnung thue, einiges aber anser der Ordnung, ift nicht denkbar, da letteres einem Unstbentlichen oder Ungeordneten gleich mare. Bol aber tann bie Raturordnung fo eingerichtet fein, daß fie Bieles gewöhnlich, Ciniges nur felten und unter feltenen Bedingungen werden läft. ja Einzelnes vielleicht nur ein einziges Dal. Diggeburten und duchaus normale Typen treten als Geltenheit auf, bennoch aber fommen fie in der Gesammtordnung der Natur zu Stande, da auch die Ausnahme nur wieder eine eigenthumliche Regel ift. Ein strmlicher Dualismus, bag nämlich bas Deifte in der Naturord. ung, Einiges aber ohne oder außer dieser geschehe, ift bei vollfindig gewonnener Einficht mit dem Monotheismus nicht mehr wreinbar und darum nie von Allen und bleibend geglaubt worden, war gerade von Denen nicht welchen folche Bunder nachmedet werden. Ebenso wenig haltbar ift die Borftellung eines Racbefferns, Befchleunigens oder Unhaltens der Gefammtordnung; dem batte diese ein Nachaebeffertwerden nöthig, so mare fie nicht bie von Gott gesetzte Gesammtordnung; auch ein göttlicher Borbehalt, über die Gesammtordnung des göttlichen Thuns hinauszufreisen, ift nicht denkbar, da Gott Alles gleich ewig geordnet Das Miratel ift ein Unding, das Mirabile wird baben muß. bleiben und fich als Admirabile immer mehr über Alles ausdeh-Ben. Das Gegen und handhaben der Naturordnung ift bier das einzige Bunder, wenn man diesen Ramen darauf anwenden will.

§. 76. Erschaffung und Leitung ber Welt, im zeitlichen Bewustsein unterschieden, sind für Gott eins und dasselbe, die Schöpfung eine beginnend gedachte Leitung, die Leitung eine sottes Actuosität ist unveränderlich.

- 1. Bie die göttlichen Eigenschaften der ewig allgegenwar Allmacht und Allwiffenheit in Gott nicht verschieden find, nur eine verschiedene Erregungsweise unsers Abhangigkeitsge ausbruden, fo ift in Gottes Actuofitat Schaffen und Leiten verschieden, daber schon alte Dogmatifer die creatio eine p conservatio, die conservatio eine continuata creatio nenn Stellt man fich unter beidem eine fur Gott verschiedene El feitsart vor, so entsteht für das religiofe Bewußtsein die & tigfeit des Deismus, welcher nur das Schaffen für mat absolute Gottesthätigkeit halt, das Geschaffene aber durch fich bei feiner oder bei geringerer Abhangigfeit unter bloger Ditwi von Gott fortbesteben und fich abwideln läßt; ober die bes theismus, wenigstens besjenigen ber Gott in die Belt auf läßt, mit ber Belt identificirt und fo die Abhangigfeit ber von Gott preisgiebt, immermährende Zeit und zeitlose Em verwechselt und die Allgegenwart nur als endlose Ausdehnung
- 2. Unser Lehrsat ist in Form einer göttlichen Eigen ausgedrückt die Unveränderlichkeit Gottes genannt worden. Sift aber weniger eine Eigenschaft als nur die Berneinung Gegensates in der auf die Welt gerichteten göttlichen Thätiq aussagend daß Gottes Actuosität sich selbst gleich bleibe. lich hat man versucht nur das Wesen Gottes unverändzu denken, die Thätigkeit Gottes aber mannigsaltig und wderlich; dieses ist aber nicht festzuhalten, weil die Actudas Wesen Gottes selbst ist in seinem Hingerichtetsein auf Welt, nicht eine successive sondern eine die Succession der Tbegründende. So verschieden uns die Jahreszeiten z. B. er nen, so sepen wir doch nicht voraus daß in der göttlichen Aund Naturordnung ein entsprechender Wechsel sei, sondern duns, dieselbe sich stets gleiche Actuosität setze diesen Wechsel, ja nicht einmal gleichzeitig auf der ganzen Erdlugel vor sich

<sup>\*)</sup> Luther: nos Christiani scimus, quod apud deum idem est c et conservare. Röftlin II, S. 343. Bgl. auch m. reform. Glauben S. 44.

und gerade durch die bleibend festgesetten Berbaltniffe ber Erdare und der Erdbahn hervorgebracht wird, eine Frucht des Nichtabgeandertwerdens diefer Grundverhaltniffe. Aus der Unveranderlichleit der Causalität entspringt die Beranderung des Jahrzeitwechsels wie die Abwechslung von Tag und Nacht mit allen ihren manniafaltigen Rolgen. Die Naturwelt ift gerade im fleten Bechfel fich felbft gleich und ein Abbild ber fich schlechthin felbft gleichen abitlichen Actuofitat. Auch der wildeste Sturm ift in jedem wirbelnden Stäublein nach unveränderlichen Befeten bewegt, gemäß welchen auch das Aufhören des Sturmes erfolgt, so daß kein Stäublein, tein Baffertropfen, tein Gasblaschen fich bewegt ober bibet ober auflöst als nur nach unveränderlicher Gesetmäßigs kit der Ratur. Diese wohl begründete Ginficht fann durch die Enablung von der Stillung eines Seefturmes nicht erschüttert werben, fo fehr ber Buchftabendienft eine fo verkehrte Deutung aus ber Ergablung ableiten mag \*). Das schlechthin Abhangigsein alles Raturlebens von diefer Naturordnung ift die Art und Beife wie son Gott abhängig ift, der diese Naturordnung fest und bewit und durch fie alles hervorbringt was in der Naturwelt gebiebt. Der Kromme, in dieser Naturgesekmäßigkeit die eigene Atwofitat Gottes erkennend, fühlt fich als Raturgeschöpf in seinem natürlichen Dasein schlechthin abhängig von dieser Naturordnung md kann fle abzuändern, je mehr er fie kennen lernt defto weniger begebren, noch auch in seinem natürlichen Leben so lange es das irdisch natürliche bleibt von ihr emanzipirt werden wollen. Auch was durch fittliche Thatigkeit der vernünftigen Geschöpfe im Raturleben abgeandert zu werden scheint, z. B. wenn die Cultur des Bodens das Rlima modificirt, gange Landstriche troden legt, oder Baldausrodung die athmosphärischen Niederhage hemmt, erfolgt in der Bedingtheit durch die unabanberliche Naturgesetmäßigkeit. Go meint es Zwingli wenn er Gott die Natur nennt, Calvin wenn er Gott die Naturordnung

<sup>\*)</sup> M. Bredigtsammlung III, S. 340 f.

nennt, mogen fle immerbin die volle Tragweite bes Sages nicht in's Auge gefaßt haben.

- §. 77. Die Religion, soweit sie in der Erregung des fi men Abhängigkeitsgefühls zunächst nur durch die Naturwelt steht, ist zwar die erste nunmgängliche und wohl begrün Stufe, kann aber nicht genügen, artet aus und wird nuw sobald sie nicht in die höhere sittlich bestimmte übergeben! Die Ausartung wird Naturvergötterung, Heidenthum.
- 1. Das fromme Gefühl findet sein erstes und allgemen Erregtwerden an der Naturwelt und bedarf deffen auch in weitern Entwicklungen. Auch das mehr die fittliche Belt ber hebende Alte Testament verschmaht die Ginwirfungen der Re welt nicht, weist auf dieselbe als Bert Gottes bin und Die Ratur uns Gottes Macht verfundigen. Die gefunde no liche Religion ift icon ein Glaube, ein Bertrauen auf Das bar abgebildete Unfichtbare, Rom. 1. 19 f. "die ewige Macht göttliche Berrlichkeit wird an ihren Berfen der Schöpfung ert bar". Run aber tann in der Raturwelt Gott fich auch nur der Natur analoge Causalität uns kund geben in natürlichen, taphpfifchen, ontologischen Eigenschaften, oder in naturprocegart Runftionen, d. b. noch ohne die ethische Bestimmtheit, somit als die intelligente Macht. Chenfo ift bier die Krömmigfeit Sichabhängigfühlen von unendlicher Machtintelligenz als fol Befühl der eigenen Rleinheit, Beschränftheit, Endlichfeit, Bed beit von unabsehbarer Dacht, welche als unendlich überlegene telligenz geahnt wird und, sobald wir une ale sittliche Befen fe uns nicht mehr genügen tann, weil wir als folche unmöglich frommer hingebung von einer bloß naturanalogen Rachtintelli uns abhängig fühlen fonnten. Diese natürliche Religion Frommigfeit fammt ihren Ausfagen ift Bahrheit, aber nur mentare, nicht die gange Bahrheit, wird somit unwahr, fobal Die gange Bahrheit sein will. Zwar mag die ausschließlich

mrliche Religion nur als folche nirgends geschichtlich vorkommen, M der Mensch doch immer schon mit dem natürlichen auch das Miche Sein irgendwie inne wird und auch dieses fraft seines Bangigfeitegefühls auf Gott zurückführt; aber das Sittliche wird Beit felbst jum Natürlichen gerechnet, bleibt unter Botenz Raturlebens, weil der Geist noch in die Natur versenkt ist und roch nicht als ein wesentlich anderes weiß. Dem gemäß wird Bottheit entsprechend vorgestellt bloß als Substanz, als eine Raturleben — abgesehen von dem Charafter der Unendlich-— nicht bestimmt verschiedene Wesenheit, als natura naturans to die Ratur begründende Raturordnung, daher denn die poly-Kifche Ausartung sehr nahe liegt zu naturartigen Göttern ufalls mit fittlichen Bestimmtheiten welche aber noch am Nautigen haften, als Affecte, Leidenschaften wie Born, Neid Dergl.; Gottheiten welche entstanden, gezeugt find, wieder zeu-, und deren bochfte Bollfommenheit nur afthetische Harmonie Schönheit mare. Nahe liegt auch die pantheistische Ausartung elementaren Gottesidee in's Naturuniversum selbst oder in Satum bei leidenschaftloser Rube, weil unpersönlich, unethisch. eftern Formen entstehen von der Natur als einer Mannig-Leit verschiedenartiger Eindrucke, die letztere Form vom Eind ber Raturallgemeinheit, vom fich gleich bleibenden tosmischen durfein, im Sternenhimmel angeschaut. — Endlich wird auch Dualiftische Ausartung bier schon vorkommen beim Gindruck des Renichen begunftigenden und hemmenden Naturlebens. Immer in Raturreligionen die Gottesidee nach diefer dreifachen Ausitung hinschwanken oder eine derfelben alldominirend werden, ie felbst der altifraelitischen Jehovahidee polytheistische, pantheis Miche und dualistische Elemente anhaften, in dem Mage als das Miche Bewußtsein nicht bestimmt über das natürliche binaus ift Der doch nicht die Rraft hat fich an der Gottesidee durchgreifend eftend zu machen.

2. Das Gesundbleiben der aus den Einwirfungen der Naturelt ftammenden religiösen Erregung ift nur denkbar, wo die sittbe Welt mit ihren Anregungen der Frommigkeit hinzukommt,

- d. h. wo sich die naturliche in die sittliche Religiousentwi fortsett und in diese aufgeht. Auch das Gedeiben der Den in ihrer Cultur ift an dieselbe Bedingung gefnupft, an de stimmte Sichherausbilden des sittlichen Bemußtfeins aus de türlichen, indem das lettere fonft widernatürlich ausartet Aufammenhang mit der Entwicklung der Gottesidee, den der A Rom. 1. geltend macht. Diejenige geschichtliche Religion in der der Uebergang in die sittliche Religion am bestimmtefte vollzieht, muß die repräsentirende Trägerin der normalen reli Entwicklung werden, somit die alttestamentliche Religion, auch sie die absolute Reinheit Dieser Entwicklung nur in der nicht aber in der Erscheinung festgehalten bat. 2Bo bingege sittliche Bewußtsein zwar erwacht ift aber nicht energisch ; um eine bestimmt übergeordnete Stellung zu behaupten, da Die bloke Naturreligion bleiben, freilich nicht mehr als die und gesunde sondern als ausartende und franthafte, wie i das Natürliche durch das Sittliche nur verderbt wird wo jenem dienstbar und unterordnet bleibt.
- Alle Religionszustände, in denen die natürliche Ri Die fich anbietende fittliche Beiterbildung gurudweist oder ni beftimmt höhere Stufe ergreift, pflegen wir Beidenthum ju n ob polytheistisches, dualistisches oder pantheistisches, auch di derne Emancipation des Fleisches, zu welcher man immer verirren fann, sobald die ftarfften Naturtriebe welche im De auftreten falicher Unterdrudung gegenüber fo erhalten t wollen, daß die Unterordnung unter das Sittliche gurudge wird. Das Gemeinsame ift immer daß die Gottheit nur artig aufgefaßt, daß Natürliches vergöttert wird. turreligion aber, wie sie in die sittliche über. und aufgeht, 1 wir nicht Beidenthum, und unfern bisherigen Abschnitt dri Religionslehre nennt niemand das Beidnische im Chrifter wohl aber die in dieses aufgehobene natürliche Religion un mentare Gottesidee, welche weitere Bestimmtheiten empfange deren Substrat sie aber immerdar bleibt. Die a. t. R hat sich aus dem Beidenthum welches ihr follicitirend an

Repräsentation der normalen Religionsentwicklung anerkannt ichen. So weit ihre historische Erscheinung dieser alles haltenund normirenden Idee entspricht, ist sie in ihren überlieserten und normirenden Idee entspricht, ist sie Menscheit, fähig die Rendung im Christenthum vorzubereiten und in dieses aufgehozu werden. Damit wird nicht geleugnet, daß was in Israel Gesammtleben gilt nicht auch sporadisch und vereinzelt anvorzesommen sei, wie Alexandrinische Bäter und Zwingli \*)
Seligen außerhalb der a. t. Gemeinschaft reden und auch ser dieses nicht schlechtweg verwirft, da er ihnen doch wenigs ein Bettelrecht an die Seligseit zugesteht. Die Alexandrinischen Bäter und schon Instin sahen in der bessern Philosophie der seine analoge Vorbereitung auf 8 Christenthum, ein moseistisch gewordenes religiöses Bewußtsein mit sittlicher Krass.

## Bweite Abtheilung.

ie Religion durch die fittliche Welt gesteigert.

- §. 78. Auf dem Boden der natürlichen ist uns die sittliche kit gegeben, durch deren Einwirfungen auf das fromme Selbstwußtsein die Religion weiter entwickelt wird, indem auch die kliche Welt als schlechthin von Gott abhängig, Gott als belindender Urheber des Sittlichen geglaubt wird.
- 1. Bom bloß natürlichen Sein und Leben unterscheidet sich bas sittliche, die Welt der mit Bernunft begabten Geschöpfe als

<sup>\*)</sup> Wie wenig Zwingli hierin isolirt war, siehe in m. Reform. Gl. L. E. 10.

folder, welche auf ihrer Naturbafis wirkliche Subjecte werd das fittliche Leben darftellen. Bir tennen diese fittliche 28 als die auf Erden gegebene, als vernünftige Beschöpfe r Menschen, obwol die jagenhafte Borftellung von den Enge mit der biblifchen Religion verknüpft hat, und vernünfti icopfe außerhalb der Erde voranszusegen uns fehr nabe Rönnen wir aber, weil jeder Runde ermangelnd, von Bem anderer Gestirne nichts wiffen noch lehren : so werden wir a Engelwelt, weil wie Schleiermacher überzeugend nachgewief fähig fie in eine haltbare Borftellung zu bringen, und n Rreise unserer sichern Erfahrung Diese Wesen gar nicht vorke in der Glaubenslehre nicht weiter überliefern, obwol die porstellung poetisch und rhetorisch für religiöse Erbauung im verwendet werden mag. Die Ausführungen der Dogmati die Engel behalten überdieß den hiftorischen Berth sowie i einen doctrinellen, nämlich ale Beitrag une ju zeigen wie Die Dogmatifer den Begriff vernünftiger Beichopfe und f Entwicklung aufgefaßt haben. Als Gegenstände der kultische ehrung oder Berudfichtigung find die Engel dem protesta Bewußtsein verschwunden, mogen also der romisch fatholischer matit allein überlaffen werden, sowol die gebliebenen als. Tenfel umgewandelten Engel. Wird es doch bei aller wied auf beschworenen Liebhaberei für den Teufel niemals ge diese Borftellung von den sie auflösenden innern Biderspru befreien und mit gutem Gemiffen sowol als mit theologische ficht dieselbe zu vertreten. Daß der Exorcismus und die ! ciation in der Taufe eine ärgerliche Antiquität geworden ifi am Tage; das Deutsche Land, in welchem fur und wide Untiquitat noch gefampft wird, hatte wohl andern Aufgal zu, widmen.

2. Die sittliche Welt ist edler als die natürliche; eine welt als nur natürliche, d. h. ohne das Menschengeschlecht i von diesem ausgehende Cultur oder Naturethistrung, könnt uns nur als eine noch unfertige, vorläufige Zuständlichkeit schon darum weil das religiöse, Gottes Kundgebung auf

wußtsein auf Erden ohne den Menschen gar nicht gegeben mare. Ahrend aber bas Raturliche als foldes geschaffen werden fann, im Begriff des fittlichen Seins und Lebens als folchen, daß nicht ale schöpferisch gesetzt und actualifirt fich denken läßt; fittlich nennen wir immer nur das, mas mit Bewußtsein und Men fich felbst setzt und verwirklicht. Auf dem Wege der Naicopfung wird nur die Poteng, die Möglichkeit, die Aufgabe, Bedingungen, Ordnungen des Sittlichen hervorgebracht, die wirklichung hingegen kann nur auf fittliche, niemals auf phye Beise entstehen. Auch in der Natur zwar giebt es eine widlung und Berwirklichung, eine Entfaltung, ein Bachethum, be aber geht instinktartig vor fich; was am oder aus dem Menin diefer Beife wird, nennen wir nicht ein fittliches. Die relie Betrachtung des Sittlichen hat fich daher durch eigenthümliche wieriakeiten hindurchzuarbeiten, welche nicht leicht theoretisch iedigend gelöst werden; denn die fittlichen Geschöpfe sollen sich k bestimmen in ihrem Thun so weit es das sittliche ift, das idse Bewußtsein aber nimmt wie Alles so auch alles sittlich dende und seiende als schlechthin abhängig von Gott, den es nicht als bloke Substanz sondern als Subject auffassen Die Frage nun, wie die sittliche Freiheit und Gelbstactuaung vereinbar fei mit dem schlechthin Abhangigsein von Gott, Der Glaubenslehre schwere Arbeit gemacht, und viele ungenugende tinungen find auch hierüber dogmatisch festgestellt worden, freieinander sehr widersprechende. Die Schwierigkeit ist in der at von der Dogmatik fast nur entweder umgangen oder mehr kinbar als wirklich gelöst worden bei vorherrschendem Geständ. . das religiose und das fittliche Bostulat ließen sich theoretisch t befriedigend ausgleichen und beide müßten praktisch als ver-Indar postulirt, das Berständniß aber der göttlichen Allwissenheit berlaffen werden \*). Da aber mas doch gelehrt wird immer auch

<sup>\*)</sup> So besonders Melandthon, während Luther wider Erasmus die rebigung ungemein leicht nennt, nämlich gar nicht ließen sie sich einigen, wern die göttlich gesette Nothwendigkeit alles Geschehens hebe jede sittliche reiheit völlig auf; ein Paradoron welches man als solches verstehen muß.

verftanden werden will, fo schwanten die dogmatischen S awischen dem einen und andern Pol hin und ber, indem fi weder die Frommigfeit nicht als schlechthiniges Abhangigfeite gelten laffen oder das Sittliche nicht als frei. In der refor Confession bat die Dogmatik vor Allem das volle religiöl bangigfeitsgefühl und zwar in religiös determiniftischer Rorn gebalten, das Sittliche aber nur fo bestimmt wie es por aus noch möglich ift \*); in der tatholischen Dogmatit wie be Socinianern berricht das entgegengesette Berfahren, in der rifden (Luther freilich ausgenommen) wie bei ben Arminiager unbefriedigendes Bermitteln. Indem hier gleich beim Uebe in die sittlich bestimmte Religionestufe die Schwierigkeit auf wird, genügt es vorerft zu fagen, daß die zu lösende 21 genauer dabin formulirt werden muß, der Menfch wie e Raturmeien ichlechtbin abbangig ift von Gott mittelft ber 9 ordnung, fo fei er als fittliches Wefen ichlechthin abbangi Bott als dem Rundgeber der fittlichen Beltordnung und n Diefer, nicht aber auch noch auf andere Beife. Der Gat if fach dem frühern (§. 75) entsprechend, als Naturmefen feie ichlechtbin von Gott abhängig mittelft ber göttlich gefehten gebandbabten Raturordnung nicht aber noch fonft wie. ebenfo ift ber Menich ale sittliches Befen ichlechtbin abbanai Wott als von der sittlichen Beltordnung, nicht aber noch wie; da ja all unfer Thun nicht die geringste Abanderun Meltordnung hervorrufen fann, vielmehr wir überall, thui mas es immer fei, schlechthin von ber fittlichen wie von be türlichen Weltordnung abhängig bleiben. Gin guter Thei Mermirrung und Schwierigfeit fammt nur aus ber verm ben Morausichung, daß Gott wie außerhalb der Naturorl and noch natürlich fo außerhalb der fittlichen Beltordnung wie und boch fittlich auf uns einwirten muffe. Unfer lides Abbangigfein von der fittlichen Beltordnung ift ein ver

<sup>•)</sup> Bergil. die Sonthele des Determinismus und der Freiheit in formirten Commatit. Baur's theol. Jahrbucher 1849.

E Glaube, jenes daneben auch noch Abhängigsein ift ein Phanma, vorbehalten mas wir über der allgemeinen fittlichen Beltmng als Reich Gottes und deffen Ordnung aufzustellen haben. 3. Die mit der Unterscheidung des sittlichen Geins vom bloß Arlichen gegebene bobere Religionestufe ist sowol durch Steigeder Gottesidee als auch des Abhängigkeitscharakters gekenn-Gine begrundende Urfachlichkeit für das fittliche Gein eine viel edlere sein als für bloß natürliches, die Gottesidee des Sittliche begründend giebt sich selbst auch als eine dem tichen analoge, die Substanz als Subject oder als absolute Bulichkeit kund, was in den von Gott ausgesagten fittlichen michaften und Kunktionen ausgesprochen wird. Aus allmäch-Intelligenz läßt fich wohl die Naturwelt, nicht aber die fitt-Belt ableiten, wie denn auch in der Naturwelt fich die fitterige Bestimmtheit Gottes gar nicht kund geben kann. Bielmehr en wir die intelligente Machtactuosität, soll sie auch die sittliche **t begründen,** nun als absolut sittliche postuliren, so daß ihr ethischen Bestimmtheiten der Gute und Beiligkeit, Beisheit Berechtigfeit zugeschrieben werden, Eigenschaften von denen in Bezogensein der sittlichen Belt auf Gott die Rede sein Sier erft entsteht une die oft unwillfürlich une ergreifende tigung, Gott ale Wille, ale Berfonlichkeit, ale Berr aufzua, das Erschaffen als ein gewolltes hervorrufen, das erhale Lenken als ein Regieren, Gott als Borjehung, was alles t mehr bloß ontologische, metaphysische, sondern ethische Begriffe b. - Der fich fleigernden Gottesidee entspricht genau im Geunfere schlechthin Ubhangigseine eine Steigerung zu edlerer malitat, furz die Frommigfeit felbft wird eine specifisch edlere. k aber das metaphyfische zwar dem phyfischen entsprechend, aber moch als absolutes Sein vom zeitlich raumlich bedingten Natur= werschieden ift: so ift auch das Ethischartige Gottes unserm idopflich Ethischen entsprechend, aber ale absolutes von demselperschieden durch den Charafter der Unendlichkeit, welchen wir Auliren mit gang vernunftigem Glauben. Wir bezeichnen es als absolute Berfonlichfeit, welche die endlichen Berfonlichfeiten oder Subjecte hervorruft und begründet, aber nicht unter Sittlichen fleht, sondern dieses felbst ift.

- §. 79. Das fromme Subject fühlt sich in der sittl Sphäre geradeso schlechthin von Gott abhängig wie in der türlichen, aber auf qualitativ andere Weise, da die sittliche Lordnung sich anders vollzieht als die natürliche \*).
- 1. Ift das religiofe Bewußtsein das der Abhangigkeit fc hin von Gott, so wird es sich als diefes auch auf der sittl Lebensstufe erhalten; aber qualitativ ein anderes ift phyfifc bangig fein und ethisch abhangig fein, ein anderes ift als R mefen von Gottes Naturordnung, ein anderes als fittliches Gef von der sittlichen Weltordnung schlechthin bedingt und abhi fein, da jedes gleich ift dem Abhangigsein von Gott. Inder sittlich lebe und handle, somit in Form der Ueberlegung und schließung, fühle ich mich als fromm auch hierin von Gott schlet abhängig, aber in viel edlerer Beise abhängig \*\*) als in mi natürlichen Lebensproceg, wie Athmen, Berdauen, Bachsen fämmtlichen animalischen und vegetabilischen Berrichtungen als fo welche instinktartig vor sich geben. Nun darf aber diese ver bene Art des schlechthin Abhangigseins, wie die reformirten ! matifer mit Grund behaupten, nicht als ein verschiedenes Qua desselben angesehen werden, mas gerade durch den Aus "ichlechthin" von vornberein zu beseitigen mar; nicht als ol im Sittlichen nur theilweise und bedingt abhangig waren, fe theilmeise von Gott unabbangig und unbedingt, oder gar ihr und abbangig machend und bedingend; benn daß fittlich ba und von Gott ichlechthin abhängig fein einander nicht ausschließer bezengt sowol jeder acht fromme Moment als auch jeder

<sup>\*)</sup> DR. rei. Gl. g. S. 49. Schleierm. Gl. g. erfte Musg. S. 63.

<sup>\*\*)</sup> Bieses wird die Lösung iein bes zwischen Orthodoren und Ambre entstandenen Streits, ob eine suasio moralis ober ein übernatürlicher Bals die sittliche Ginwirfung Gottes vorzunellen fei.

<sup>\*\*\*)</sup> S. Luther bei Roftlin II, S. 347.

Eben im Butesthun fühlen wir uns von Gott auf bie te Beise bewegt, und der Fromme giebt Gott durchaus die : fur feine Tugend und pflichtmäßiges Sandeln. Bare beides : vereinbar, so mußten wie oben die wiffenschaftliche Raturemtniß fo nun auch das fittliche Leben einerseits und das nofe anderseits fich gegenseitig ausschließen oder doch beschränmas wieder nur ein Diffverftandniß fein tann. dene Qualität der fittlichen und der natürlichen Abhangigkeit chthin fpricht fich barin aus, daß mit der erftern unfer Berportlichsein verknüpft ift, mit der lettern aber nicht, wodurch ohne Zweifel anerkannt ift daß das fittliche Leben unsere ne Aufgabe fei. Ebenso wird die fittliche Belt von Gott in a-anderer Beise bervorgebracht als die natürliche. Borerft namift das Sittengesetz den Beschöpfen für welche es bestimmt in gang anderer Beise zugetheilt als das Naturgesett, letteres daß es felbst fich vollzieht in den Geschöpfen, erfteres aber fo es ale Zumuthung vom Geschöpf befolgt werden will. Diefer erschied ift nicht willfürlich fondern in der Ratur, im Begriff er Befete felbit gegrundet, indem ein fittliches Befet welches bandeln wurde nicht benkbar ift, daber benn auch unser biffen nicht handelt fondern dem handelnden 3ch beigegeben ift jumuthender und richtender Beurtheiler. In ihren Naturreffen handeln die Geschöpfe eigentlich nicht sondern fie erleiden, geschieht etwas an und in ihnen; in den fittlichen Berrichtungen r handeln die Beichöpfe, fo daß mas fie anderwärts ber eren, empfangen oder werden, immer nicht ihre Sittlichfeit ware. b die fittliche Beltordnung als festgeordnete Beziehung des tengesetzt zu den sittlichen Geschöpfen ift anderer Urt als die urordnung. Lettere verwirklicht fich immer und überall, felbft abnorm ju geschehen scheint wie z. B. Diggeburten ift nur Broduft eines Bufammenwirfens von Raturfraften; Die fitt-Beltordnung aber soweit fie zumuthet, Gesetze darbietet, wird t immer und nicht überall verwirklicht, da das Gefet fich nicht instinftartig auswirft; soweit sie aber fich selbst vollzieht in ender oder ftrafender Birtung, geschieht auch dieses in anderer

Beise, als Naturgesetze sich vollziehen, als unabänderlich geordm Folge unsers Thuns, die nicht in jedem Moment und überall i sort eintritt. Es wird also die sittliche Weltordnung erst du das schlechthin von ihr abhängige Sittlichwerden der Geschäft ganz verwirklicht. Der moderne Materialismus mißkennt den U terschied des Natürlichen und des Sittlichen.

Daß den sittlichen Geschöpfen die ihnen als folden di nenden Bewegungen anheimgestellt find, daß ihnen hiefur Rad und Befugniß gelaffen wird, ift nicht, wie tatholische und lut rifche Dogmatifer gelehrt haben, als eine Gelbftbeschrantung St tes aufzufaffen, als fei von der gottlichen Caufalitat ein In abaebrochen und den Geschöpfen zugetheilt oder als fei dieselbe & ein geringeres Maag eingeschränkt; mas nur bann ber Sall win wenn Gott eigentlich auch felbft das sittliche Beschöpf mare, for das in diesem erscheinende, handelnde, leidende geschöpfliche Lebe fo daß er zuerft aufhören mußte felber diefes Befchopf zu fei damit diefes für sich etwas werde. Wer sich Gott fo vorgeste hatte identisch mit der Welt, der konnte allerdings, wollte er de noch wieder den sittlichen Geschöpfen ein eigenes nicht von G gelebtes Leben und ein eigenes nicht von Gott gehandeltes be beln zuschreiben, nur burch Biederbeschränfung feiner mund lichen Gottesidee dazu gelangen; aber ein wirfliches Denfen ta fo nicht denken, und die beste Widerlegung ift in folden gal flar auszusprechen, mas für einen Inhalt eigentlich die versud Borftellung habe. Die angebliche Selbstbeschränkung Bottes, und für fich ein horribler Ausdruck \*), welche nothig fein foll 1 für fich bewegende Geschöpfe Spielraum ju gewinnen, mare ub dieß gar nicht erft der sittlichen sondern schon der natürlid Belt zu lieb mit gleichem Rechte zu postuliren; denn wenigste auch die Unimalien bewegen fich und zwar nicht als bloße Det nismen mit Spontaneitat oder einer Urt Freiheit. Go menig religiöse Gottesidee einen Gott postulirt der als Thier lebt, bewegt und darum erst durch eine eintretende Gelbsibeidrant

<sup>\*).</sup> Daher die reformirten Dogmatifer ihn perhorrescirten, ohne aber genügende entgegen zu bieten. Bergl. m. ref. Gl. L. I, S. 354, 367.

B Thier aus fich entlaffen wurde, auf daß es nicht mehr er felbft te: ebenso wenig postulirt sie daß eigentlich Gott selbst das **Niche Geschöpf sei und als solches handle, so daß er nur durch** Mibeichränkung wirkliche Geschöpfe in's Dasein entlassen könne. bermeintlich erft für die fittliche Belt entstehende Frage, wie int wirklich lebende Geschöpfe haben könne die nicht er selbst ken, ist geradezu die viel allgemeinere, wie Gott eine Welt m tonne die nicht er selbst sei. Es genügt hier gezeigt zu n, daß eine besondere Schwierigkeit gerade nur für die fitten Geschöpfe gar nicht wirklich besteht, indem die Gottesidee r vornherein die Belt zuläßt, ja erft durch die Belt in uns vedt und entwickelt wird, somit nichts sein kann was durch's wein der Welt ausgeschloffen oder diese ausschließen wurde. Wie Thiere eine viel größere Beweglichkeit haben als die Pflangen, me darum minder schlechthin von Gott abhängig zu sein, so hat fittliche Geschöpf eine viel freiere Beweglichkeit als das Thier, x darum minder schlechthin von Gott abhängig zu sein, sei merhin die Abhängigkeit als vegetabilische, als animalische, als iche von anderm Charafter. Schlechthin abhängig von Gott nicht mit Gott einerlei sein, sondern etwas von ihm unter-Irdenes aber ganzlich von ihm begründetes.

die sittlichen Geschöpfe auf ihrer Naturbasis von Gott in's besein gesetzt sind mit der sittlichen Anlage zu lebendiger Berstellichung, theils darin daß sie in ihrem ganzen sittlichen Leben deiben, ohne auf dieselbe den geringsten abändernden Einfluß der Gegenwirkung zu üben, indem was sie auch thun mögen, die nabänderliche sittliche Weltordnung alles vorsehend und auf alles efaßt sie ihr irgend entgehen könnten, was lebendig zu sühlen rrade die Frömmigkeit ausmacht, denn hier heißt es: "ob ich n's Weer oder in die Unterwelt flöhe, so bist du allenthalben da". Lar wird uns alles sobald wir den Sat erkennen, sittlich von iott abhängig sein hieße von der sittlichen Weltordnung abhängig

fein, welche nichts anderes ift als die Art und Beise wie für fittliche Beschöpfe fich bethätigt. Beil das fittliche Abband fein eine andere Urt hat als das natürliche Abbangigsein, dieser Unterschied sich doch immer geltend macht, so haben für göttliche Caufalität der fittlichen Belt gang befondere bogmat Bestimmungen erzeugt werden muffen, welche der Naturwelt ger über nicht nöthig maren \*). Reunt man die fittliche Caufal Bottes Billen, fo muß ber gesetgeberische, vorschreibende 2 voluntas praecipiens, auch signi genannt weil sich im Sitt gefet die Befinnung Gottes fennzeichne, unterschieden werden s exeguirenden Willen, voluntas efficax, auch decreti und deci nens genannt, weil alles gottliche Thun aus feinen Beichluf bervorgehe. Dec erftere Bille vollzieht fich nur im Gesetzed und Aufstellen der sittlichen Beltordnung, der lettere aber Sandeln, hervorrufend oder regierend. Aehnliche Unterscheidung find der unbedingte und der bedingte Bille Gottes, denn die luntas dei conditionata ist nur im Interesse ber sittlichen schöpfe ausgedacht worden, fofern der das Sittengefet geben Wille die zumuthende Borfchrift als Bedingung des Seils Unbeile aufstelle; ebenso die lutherische Unterscheidung der voh tas antecedens, welche aller Geschöpfe Beil will, von der 1 luntas consequens, welche dasselbe auf Bedingung bin wolle Bird hievon unten dem Erlofungeleben gegenüber naber zu bet beln fein, fo genügt es an unferm Orte gezeigt zu haben, be hier schon der sittlichen Welt überhaupt gegenüber die Reime liege zu diesen dogmatischen Lehren. Die sittlichen Geschöpfe find wel Bott fcblechthin abhangig, fofern fie ihr Dafein ale Befcopfe vet Bott haben und von der sittlichen Weltordnung durchaus beding und bestimmt bleiben, ohne weder auf jenes noch auf diese irgent eine Rudwirfung üben zu tonnen. Nur bei diefem vernünftis frommen Glauben läßt fich die Ginseitigkeit der lutherischen und der reformirten Dogmatif sowohl begreifen als ebendarum aud überwinden. Beiden hat nicht die voluntas praecipiens, d. h

<sup>\*)</sup> M. ref. Gl. L. I, S. 363.

<sup>\*\*)</sup> Bergl. Ampralbus in Baur's theol. Jahrbuchern 1852, S. 183.

B Sittengeset, sondern die voluntas actuosa efficax, der baninde Bille Gottes unserm fittlich freien Thun gegenüber Schwie-Beit gemacht, so daß die Lutheraner wenigstens später eine Bitbeschräntung Gottes zu Gulfe nahmen, um unsere verantetliche Freiheit herauszubringen, die Reformirten aber, darin Recht eine Minderung der göttlichen herrlichkeit febend, Die 🎉 schief gestellte darum unlösbare Nachweisung übernahmen, wie k allwirksam sein, eigentlich selbst alles sein und thun, dabei boch unfer verantwortliches Thun bestehen könne. Bald fagte n daß zwar alles genau so in der Welt geschehe, wie Gott es be befchloffen habe und herbeiführe, der Inhalt des Befchloffenen nes aber so unbefannt, daß wir handeln als ob kein solches Bande, es fei indeg dafür geforgt, daß mas wir jedesmal aus berlegung und Entschluß thun immer durchaus dasienige werde. Sott beschloffen hat, — womit eigentlich nur gesagt ift, daß ber jedesmaliges Sandeln das Product sei der Gesammtheit aller Sott umfaßten Factoren; — bald Gott sei uns so überlegen, er uns völlig gewähren laffend immer das durch unfer Thun msbringe was er ewig beschloffen habe. Bir nun haben eine mlosbare Aufgabe gar nicht zu stellen, da wir den Begriff ider Abhangigfeit festhalten und überall das weltliche, gefliche Sein in Raum und Zeit mit feinem Lebensverlauf nicht berft mit Gott vereinerleien, um es nachher wieder durch Gelbftforantung Gottes aus ihm zu entlaffen, oder ein entlaffenes eicopf nur scheinbar herausbekommen. Sier ist der Ort wo die twendungen der Socinianer und Arminianer gegen die dogmathe Lehrweise vollständig berechtigt waren. So wenig sie freibei ihrer velagianistrenden Anthropologie Befriedigendes und unehmbares zu bieten vermochten, fo hatten fie doch die Unterbeibung des Natürlichen und Sittlichen im Auge, welche früher ber spater von der Rirchenlehre felbst flar und bestimmt anerkannt verden muß; ebenfo hatten fle die Unterscheidung der Allmachtsstuofitat und des das Sittliche regierenden Billens im Auge, ab die Rirchenlehre muß in der That einmal aufhören, die fittbe Regierung mit ber phyfifchen Machtwirfung ju vermengen,

nennt, mogen fle immerhin die volle Tragweite des Sapes noch nicht in's Auge gefaßt haben.

- §. 77. Die Religion, soweit fie in der Erregung des frommen Abhängigkeitsgefühls zunächst nur durch die Naturwelt besteht, ist zwar die erste unumgängliche und wohl begründete Stufe, kann aber nicht genügen, artet aus und wird nuwah, sobald sie nicht in die höhere sittlich bestimmte übergehen will. Die Ansartung wird Naturvergötterung, Heidenthum.
- Das fromme Gefühl findet sein erstes und allgemeinstes Erreatwerden an der Naturwelt und bedarf deffen auch in allen weitern Entwicklungen. Auch das mehr die fittliche Welt herverbebende Alte Teftament verschmäht die Einwirfungen ber Ratur welt nicht, weist auf dieselbe als Bert Gottes bin und laft Die Ratur uns Gottes Macht verfündigen. Die gefunde natur liche Religion ift icon ein Glaube, ein Vertrauen auf das fiche bar abgebildete Unfichtbare, Rom. 1. 19 f. "die ewige Dacht und göttliche herrlichkeit wird an ihren Berten ber Schöpfung ertenn bar". Run aber kann in der Naturwelt Gott fich auch nur als ber Natur analoge Causalität uns fund geben in natürlichen, me taphpfifchen, ontologischen Eigenschaften, ober in naturprocegartigen Funktionen, d. h. noch ohne die ethische Bestimmtheit, somit nur als die intelligente Macht. Ebenso ift bier die Frommiafeit ein Sichabhangigfühlen von unendlicher Machtintelligeng als folder, Befühl der eigenen Rleinheit, Beschränftheit, Endlichfeit, Bedingt beit von unabsehbarer Dacht, welche als unendlich überlegene In telligeng geahnt wird und, sobald wir uns als fittliche Befen feten, uns nicht mehr genugen fann, weil wir als folche unmöglich mit frommer hingebung von einer bloß naturanalogen Rachtintelligen; uns abhängig fühlen fonnten. Diefe natürliche Religion ober Frommigkeit sammt ihren Aussagen ift Bahrheit, aber nur ele mentare, nicht die ganze Bahrheit, wird somit unwahr, sobald fie die gange Bahrheit fein will. Zwar mag die ausschließlich bloß

mturliche Religion nur als solche nirgends geschichtlich vorkommen. weil der Mensch doch immer schon mit dem natürlichen auch das fillice Sein irgendwie inne wird und auch dieses fraft seines Abbangigleitegefühle auf Gott gurudführt; aber bas Sittliche mirb lange Beit felbft zum Ratürlichen gerechnet, bleibt unter Boteng des Raturlebens, weil der Geift noch in die Natur verfenft ift und fich noch nicht als ein wesentlich anderes weiß. Dem gemäß wird die Gottheit entsprechend vorgestellt bloß als Substang, als eine vom Raturleben — abgesehen von dem Charafter der Unendlichleit - nicht bestimmt verschiedene Wesenheit, als natura naturans oder die Natur begrundende Naturordnung, daher benn die polytheistische Ausartung febr nabe liegt zu naturartigen Göttern allenfalls mit fittlichen Bestimmtheiten welche aber noch am Natmartigen haften, als Affecte, Leidenschaften wie Born, Reid u. bergl.; Gottheiten welche entstanden, gezeugt find, wieder zeugen, und deren hochfte Bollfommenheit nur afthetische Barmonie mb Schönheit mare. Nabe liegt auch die pantheistische Ausartung ber elementaren Gottesidee in's Raturuniversum felbst oder in Satum bei leidenschaftloser Ruhe, weil unpersönlich, unethisch. Die erstern Formen entstehen von der Natur als einer Mannig-Altigleit verschiedenartiger Eindrucke, die lettere Form vom Ginbrud der Naturallgemeinheit, vom fich gleich bleibenden fosmischen Raturfein, im Sternenhimmel angeschaut. — Endlich wird auch die dualistische Ausartung hier schon vorkommen beim Eindruck des Im Menschen begunftigenden und hemmenden Naturlebens. Immer wird in Naturreligionen die Gottesidee nach diefer dreifachen Ausartung hinschwanken oder eine derselben alldominirend werden, bie selbst der altifraelitischen Jehovahidee polytheistische, pantheis hiche und dualistische Elemente anhaften, in dem Dage als das filliche Bewußtsein nicht bestimmt über das natürliche hinaus ift ober doch nicht die Rraft hat fich an der Gottesidee durchgreifend geltend zu machen.

2. Das Gesundbleiben der ans den Einwirkungen der Naturwelt stammenden religiösen Erregung ist nur denkbar, wo die sittliche Belt mit ihren Anregungen der Frömmigkeit hinzukommt,

- d. h. wo fich die natürliche in die sittliche Religionsentwicklu fortsetzt und in diese aufgeht. Auch das Gedeihen der Mensch in ihrer Cultur ift an dieselbe Bedingung geknüpft, an das f stimmte Sichherausbilden des sittlichen Bemugtfeins aus dem n türlichen, indem das lettere sonft widernatürlich ausartet, e Rusammenhang mit der Entwidlung der Gottesidee, den der Avoft Rom. 1. geltend macht. Diejenige geschichtliche Religion in me der der Uebergang in die sittliche Religion am bestimmteften f vollzieht, muß die repräsentirende Trägerin der normalen religion Entwicklung werden, somit die alttestamentliche Religion, obw auch sie die absolute Reinheit dieser Entwicklung nur in der 30 nicht aber in der Erscheinung festgehalten bat. Wo bingegen be sittliche Bewußtsein zwar erwacht ift aber nicht energisch genu um eine bestimmt übergeordnete Stellung zu behaupten, ba wir Die bloße Naturreligion bleiben, freilich nicht mehr als die nan und gesunde sondern als ausartende und franthafte, wie üben das Natürliche durch das Sittliche nur verderbt wird wo diefe jenem dienstbar und unterordnet bleibt.
- Alle Religionszuftande, in denen die natürliche Religio bie fich anbietende fittliche Beiterbildung gurudweist oder nicht al bestimmt höhere Stufe ergreift, pflegen wir Beidenthum ju nenne ob polytheistisches, dualistisches oder pantheistisches, auch die m derne Emancipation des Rleisches, zu welcher man immer no verirren tann, sobald die stärtsten Naturtriebe welche im Menich auftreten falider Unterdruckung gegenüber fo erhalten werd wollen, daß die Unterordnung unter das Sittliche zurudgewieß wird. Das Gemeinsame ift immer daß die Gottheit nur natu artig aufgefaßt, daß Natürliches vergöttert wird. Die reine R turreligion aber, wie fie in die fittliche über - und aufgeht, nenn wir nicht Beidenthum, und unfern bisherigen Abschnitt driftlich Religionslehre nennt niemand das Beidnische im Chriftenthu wohl aber die in dieses aufgehobene natürliche Religion und e mentare Gottesidee, welche weitere Bestimmtheiten empfangen so deren Substrat sie aber immerdar bleibt. Die a. t. Religi hat fich aus dem Beidenthum welches ihr follicitirend anhafte

berausgestellt in die sittliche Bestimmtheit hinüber, und muß als die Repräsentation der normalen Religionsentwicklung anerkannt werden. So weit ihre historische Erscheinung dieser alles haltenden und normirenden Idee entspricht, ist sie in ihren überlieserten Zengnissen vordibliche Autorität für die Menschheit, fähig die Bollendung im Christenthum vorzubereiten und in dieses ausgehoden zu werden. Damit wird nicht geleugnet, daß was in Israel vom Gesammtleben gilt nicht auch sporadisch und vereinzelt anderswo vorgesommen sei, wie Alexandrinische Bäter und Zwingli den Seligen außerhalb der a. t. Gemeinschaft reden und auch Luther dieses nicht schlechtweg verwirft, da er ihnen doch wenigskens ein Bettelrecht an die Seligseit zugesteht. Die Alexandrinischen Bäter und schon Justin sahen in der bessen Philosophie der Griechen eine analoge Vorbereitung auf ehristenthum, ein mosscheistisch gewordenes religiöses Bewußtsein mit sittlicher Krass.

## Bweite Abtheilung.

Die Religion durch die sittliche Welt gesteigert.

- §. 78. Auf bem Boben der natürlichen ist uns die sittliche Belt gegeben, durch beren Einwirkungen auf das fromme Selbstebunktsein die Religion weiter entwickelt wird, indem auch die stilliche Welt als schlechthin von Gott abhängig, Gott als betründender Urheber des Sittlichen geglandt wird.
- 1. Bom bloß natürlichen Sein und Leben unterscheidet sich bes sittliche, die Welt der mit Vernunft begabten Geschöpfe als

<sup>\*)</sup> Bie wenig 3 wingli hierin isolirt war, siehe in m. Reform. Gl. L. II, E. 10.

folder, welche auf ihrer Raturbafis wirkliche Subjecte werden un Das fittliche Leben darftellen. Bir tennen diese sittliche Belt m als die auf Erden gegebene, als vernünftige Beschöpfe nur bi Menschen, obwol die jagenhafte Borftellung von den Engeln fit mit der biblifchen Religion verknüpft bat, und vernünftige G icopfe außerhalb der Erde vorauszusegen uns febr nabe lieg Ronnen wir aber, weil jeder Runde ermangelnd, von Bewohner anderer Gestirne nichts wiffen noch lehren : fo werden wir auch bi Engelwelt, weil wie Schleiermacher überzeugend nachgewiesen m fähig fie in eine haltbare Borftellung zu bringen, und weil in Rreise unserer sichern Erfahrung diese Wesen gar nicht vorkommen in der Glaubenslehre nicht weiter überliefern, obwol die Engel porstellung poetisch und rhetorisch für religiose Erbauung immerfor verwendet werden mag. Die Ausführungen der Dogmatif übe die Engel behalten überdieß den hiftorischen Berth sowie indire einen doctrinellen, nämlich ale Beitrag une ju zeigen wie eheben Die Dogmatiker den Begriff vernünftiger Geschöpfe und sittliche Entwicklung aufgefaßt haben. 218 Gegenstände der fultischen Ber ehrung oder Berucksichtigung find die Engel dem protestantifce Bewußtsein verschwunden, mogen alfo der romisch fatholischen Dog matit allein überlaffen werden, sowol die gebliebenen als. die it Teufel umgewandelten Engel. Wird es doch bei aller wieder ber auf beschworenen Liebhaberei für den Teufel niemals gelingen Diefe Borftellung von den fie auflofenden innern Biderfpruchen p befreien und mit gutem Gewissen sowol als mit theologischer Ein ficht dieselbe zu vertreten. Daß der Exorcismus und die Renun ciation in der Taufe eine ärgerliche Antiquität geworden ift, lieg am Tage; das Deutsche Land, in welchem für und wider die Untiquität noch gefämpft wird, hätte wohl andern Aufgaben fid zu, widmen.

2. Die sittliche Welt ist edler als die natürliche; eine Erden welt als nur natürliche, d. h. ohne das Menschengeschlecht und di von diesem ausgehende Cultur oder Naturethistrung, könnten wi uns nur als eine noch unsertige, vorläufige Zuständlichkeit denken schon darum weil das religiöse, Gottes Kundgebung auffassend

Bewußtsein auf Erden ohne ben Menschen gar nicht gegeben mare. Bahrend aber das Natürliche als foldes geschaffen werden fann, liegt im Begriff des fittlichen Seins und Lebens als folchen, daß e nicht ale schöpferisch gesetzt und actualifirt fich denken läßt; denn fittlich nennen wir immer nur das, mas mit Bewußtsein und Billen fich felbst fest und verwirklicht. Auf dem Bege der Namichopfung wird nur die Poteng, die Möglichkeit, die Aufgabe, die Bedingungen, Ordnungen des Sittlichen hervorgebracht, die Berwirklichung hingegen kann nur auf sittliche, niemals auf phyfice Beife entstehen. Auch in der Natur zwar giebt es eine Sutwidlung und Berwirklichung, eine Entfaltung, ein Bachsthum, Mes aber geht inftinftartig vor fich; mas am oder aus dem Deniben in diefer Beife wird, nennen wir nicht ein fittliches. Die relis gibse Betrachtung des Sittlichen hat sich daher durch eigenthümliche Sowierigkeiten hindurchzuarbeiten, welche nicht leicht theoretisch biriedigend gelöst werden; denn die sittlichen Geschöpfe sollen sich kibst bestimmen in ihrem Thun so weit es das sittliche ift, das migioje Bewußtsein aber nimmt wie Alles so auch alles sittlich mdende und feiende als schlechthin abhanaig von Gott, den es kum nicht als bloge Substanz sondern als Subject auffassen wird. Die Frage nun, wie die fittliche Freiheit und Gelbstactualiftung vereinbar sei mit dem schlechthin Abhangigsein von Gott, ht der Glaubenslehre schwere Arbeit gemacht, und viele ungenugende Reinungen sind auch hierüber dogmatisch festgestellt worden, freiich einander fehr widersprechende. Die Schwierigkeit ift in der Hat von der Dogmatik fast nur entweder umgangen oder mehr ibeinbar als wirklich gelöst worden bei vorherrschendem Geständnis, das religiose und das sittliche Postulat ließen sich theoretisch nicht befriedigend ausgleichen und beide mußten praktisch als verindar poftulirt, das Verständniß aber der göttlichen Allwissenheit überlaffen werden \*). Da aber was doch gelehrt wird immer auch

SHEDER WINE WARREN

'n

\*\*

亡

ø

<sup>\*)</sup> So besonders Melanchthon, während Luther wider Erasmus die Etebigung ungemein leicht nennt, nämlich gar nicht ließen sie sich einigen, senden die göttlich gesette Nothwendigseit alles Geschens hebe jede sittliche drübit völlig auf; ein Paradoron welches man als solches verstehen muß.

folder, welche auf ihrer Naturbafis wirkliche Subjecte werden und Das sittliche Leben darftellen. Bir tennen diese sittliche Belt nur als die auf Erden gegebene, als vernünftige Beschöpfe nur die Menschen, obwol die jagenhafte Borftellung von den Engeln fic mit der biblifchen Religion verfnupft hat, und vernunftige Geicopfe außerhalb der Erde voranszusegen uns fehr nabe liegt. Rönnen wir aber, weil jeder Runde ermangelnd, von Bewohnern anderer Gestirne nichts miffen noch lehren : fo merden wir auch bie Engelwelt, weil wie Schleiermacher überzeugend nachgewiesen unfähig sie in eine haltbare Borstellung zu bringen, und weil im Rreise unserer sichern Erfahrung Diese Wefen gar nicht vortommen, in der Glaubenslehre nicht weiter überliefern, obwol die Engelporstellung poetisch und rhetorisch für religiöse Erbauung immerfort verwendet werden mag. Die Ausführungen der Dogmatit über die Engel behalten überdieß den historischen Werth sowie indirekt einen doctrinellen, nämlich als Beitrag uns zu zeigen wie eheben Die Dogmatifer den Begriff vernünftiger Geschöpfe und sittlicher Entwicklung aufgefaßt haben. 218 Begenstände der kultischen Ber ehrung oder Berudfichtigung find die Engel dem protestantifden Bewußtsein verschwunden, mogen also der romisch fatholischen Dog matif allein überlaffen werden, fowol die gebliebenen als. die in Teufel umgewandelten Engel. Wird es doch bei aller wieder ber auf beschworenen Liebhaberei für den Teufel niemals gelingen, Diefe Borftellung von den fie auflösenden innern Biderspruchen ju befreien und mit gutem Gewiffen sowol als mit theologischer Ginficht dieselbe zu vertreten. Dag der Exorcismus und die Renunciation in der Taufe eine ärgerliche Antiquität geworden ift, liegt am Tage; das Deutsche Land, in welchem für und wider diefe Untiquität noch gefämpft wird, hatte wohl andern Aufgaben fich zu, widmen.

2. Die sittliche Welt ist edler als die natürliche; eine Erdenwelt als nur natürliche, d. h. ohne das Menschengeschlecht und die von diesem ausgehende Cultur oder Naturethistrung, könnten wir uns nur als eine noch unfertige, vorläufige Zuständlichkeit denken, schon darum weil das religiöse, Gottes Kundgebung auffaffende

Bewußtsein auf Erden ohne ben Menschen gar nicht gegeben mare. Bahrend aber das Natürliche als folches geschaffen werden fann, liegt im Begriff des fittlichen Seins und Lebens als folchen, daß es nicht als schöpferisch gesetzt und actualisitt fich denken läßt; benn fittlich nennen wir immer nur das, mas mit Bewußtsein und Billen fich felbst fest und verwirklicht. Auf dem Bege ber Naturicopfung wird nur die Poteng, die Möglichkeit, die Aufgabe, Die Bedingungen, Ordnungen des Sittlichen hervorgebracht, die Berwirklichung bingegen tann nur auf fittliche, niemals auf phyfiche Beife entstehen. Auch in der Natur zwar giebt es eine Entwidlung und. Berwirflichung, eine Entfaltung, ein Bachsthum, Alles aber geht instinktartig vor fich; was am oder aus dem Deniben in Diefer Beife wird, nennen wir nicht ein fittliches. Die religible Betrachtung des Sittlichen hat fich daber durch eigenthumliche Sowierigfeiten hindurchzuarbeiten, welche nicht leicht theoretisch befriedigend gelöst werden; denn die sittlichen Geschöpfe sollen sich ibft bestimmen in ihrem Thun so weit es das sittliche ift, das migiofe Bewußtsein aber nimmt wie Alles so auch alles sittlich Indende und feiende als schlechthin abhangig von Gott, den es brum nicht als bloke Substang sondern als Subject auffaffen wid. Die Frage nun, wie die sittliche Freiheit und Gelbstactualitung vereinbar fei mit dem schlechthin Abhangigsein von Gott, bit der Glaubenslehre schwere Arbeit gemacht, und viele ungenügende Reinungen find auch hierüber dogmatisch festgestellt worden, freiich einander fehr widersprechende. Die Schwierigkeit ift in der Hat von der Dogmatit fast nur entweder umgangen oder mehr beinbar als wirklich gelöst worden bei vorherrschendem Geftandif, das religiöse und das sittliche Postulat ließen sich theoretisch nicht befriedigend ausgleichen und beide mußten praktisch als verindar postulirt, das Verständniß aber der göttlichen Allwissenheit iberlaffen werden \*). Da aber was doch gelehrt wird immer auch

۲

<sup>\*)</sup> So besonders Melanchthon, mahrend Luther wider Erasmus die Etebigung ungemein leicht nennt, nämlich gar nicht ließen fie sich einigen, sendem die göttlich gesette Nothwendigkeit alles Geschehens hebe jede sittliche frührt völlig auf; ein Baradoron welches man als solches verstehen muß.

verstanden werden will, fo schwanten die dogmatischen Systeme zwischen dem einen und andern Bol hin und her, indem fie entweder die Frommigfeit nicht als schlechthiniges Abhangigfeitsgefühl gelten laffen oder das Sittliche nicht als frei. In der reformirten Confession bat die Dogmatif vor Allem das volle religiose Abbangigkeitsgefühl und zwar in religiös deterministischer Korm fest gehalten, das Sittliche aber nur so bestimmt wie es von bott aus noch möglich ift \*); in der tatholischen Dogmatit wie bei ben Socinianern herrscht das entgegengesette Berfahren, in der luthe rischen (Luther freilich ausgenommen) wie bei den Arminianern ein unbefriedigendes Bermitteln. Indem hier gleich beim Uebergang in die sittlich bestimmte Religionoftufe die Schwierigkeit aufgezeigt wird, genügt es vorerft ju fagen, daß die ju lofende Aufgabe genauer dahin formulirt werden muß, der Mensch wie er als Naturwejen schlechthin abhängig ift von Gott mittelft der Natur ordnung, fo fei er ale fittliches Befen ichlechthin abhängig von Bott als dem Rundgeber der fittlichen Weltordnung und mittelf Diefer, nicht aber auch noch auf andere Beife. Der Gan ift ein fach dem frühern (§. 75) entsprechend, ale Naturwesen seien wir schlechthin von Gott abhängig mittelft der göttlich gesetten und gehandhabten Naturordnung nicht aber noch fonft wie. Ban ebenso ift der Mensch ale sittliches Befen schlechthin abhangig von Bott als von der sittlichen Beltordnung, nicht aber noch font wie; da ja all unfer Thun nicht die gerinafte Abanderung ber Beltordnung bervorrufen fann, vielmehr wir überall, thun wir was es immer fei, schlechthin von der fittlichen wie von der na türlichen Beltordnung abhängig bleiben. Ein guter Theil ber Berwirrung und Schwierigfeit fammt nur aus der verwirren den Voraussetzung, daß Gott wie außerhalb der Raturordnung auch noch natürlich fo außerhalb der sittlichen Beltordnung noch jonft wie und doch sittlich auf une einwirken muffe. Unfer gang liches Abhängigsein von der fittlichen Weltordnung ift ein vernunf

<sup>\*)</sup> Bergl. die Synthese bes Determinismus und ber Freiheit in ber 19 formirten Dogmatit. Baur's theol. Jahrbucher 1849.

tiger Glaube, jenes daneben auch noch Abhängigsein ist ein Phantasma, vorbehalten was wir über der allgemeinen sittlichen Weltordnung als Reich Gottes und dessen Ordnung aufzustellen haben.

3. Die mit der Unterscheidung des fittlichen Seins vom bloß naturlichen gegebene bobere Religioneftufe ift fowol durch Steiges rung der Gottebidee als auch des Abhangigfeitscharafters gefenn-Eine begrundende Urfachlichfeit fur das fittliche Sein zeidnet. muß eine viel edlere sein als für bloß natürliches, die Gottesidee als das Sittliche begrundend giebt fich felbft auch als eine dem Sittlichen analoge, die Substanz als Subject oder als absolute Berfonlichkeit kund, was in den von Gott ausgesagten sittlichen Eigenschaften und Funktionen ausgesprochen wird. Aus allmächiger Intelligeng läßt fich wohl die Naturwelt, nicht aber die fittlice Belt ableiten, wie denn auch in der Naturwelt fich die fitte ichartige Bestimmtheit Gottes gar nicht tund geben tann. Bielmehr muffen wir die intelligente Machtactuosität, soll sie auch die sittliche Belt begründen, nun als absolut sittliche postuliren, so daß ihr wethischen Bestimmtheiten der Gute und Beiligkeit, Beisheit Berechtigfeit zugeschrieben werden, Gigenschaften von denen im Bezogensein der sittlichen Welt auf Gott die Rede sein lun. Sier erst entsteht uns die oft unwillfürlich uns ergreifende Withigung, Gott als Wille, als Perfönlichkeit, als Herr aufzuiffen, das Erschaffen als ein gewolltes Bervorrufen, das erhals tende genten als ein Regieren, Gott als Borjehung, mas alles nicht mehr bloß ontologische, metaphysische, sondern ethische Begriffe ind. — Der fich steigernden Gottesidee entspricht genau im Gefil unfers schlechthin Abhangigseins eine Steigerung zu edlerer Qualitat, furz die Frommigfeit selbst wird eine specifisch edlere. Bie aber das metaphpfische zwar dem physischen entsprechend, aber bemoch als absolutes Sein vom zeitlich räumlich bedingten Raturfein verschieden ist: so ist auch das Ethischartige Gottes unserm Picopflich Ethischen entsprechend, aber als absolutes von demsel= ben verschieden durch den Charafter der Unendlichkeit, welchen wir postuliren mit gang vernünftigem Glauben. Wir bezeichnen es als die absolute Berfonlichkeit, welche die endlichen Personlichkeiten oder Subjecte hervorruft und begründet, aber nicht unte Sittlichen fleht, fondern diefes felbst ift.

- §. 79. Das fromme Subject fühlt fich in ber fi Sphäre geradeso schlechthin von Gott abhängig wie in i türlichen, aber auf qualitativ andere Weise, da die sittliche ordnung sich anders vollzieht als die natürliche \*).
- 1. 3ft das religiofe Bewußtsein das der Abhangigkeit bin von Gott, so wird es sich als dieses auch auf der fi Lebensstufe erhalten; aber qualitativ ein anderes ift phyfi bangig fein und ethisch abhängig fein, ein anderes ift als wesen von Gottes Naturordnung, ein anderes als fittliches C von der sittlichen Weltordnung schlechthin bedingt und al fein, da jedes gleich ift dem Abhängigsein von Gott. Ini fittlich lebe und handle, somit in Form der lleberlegung un schließung, fühle ich mich als fromm auch hierin von Gott sch abhangig, aber in viel edlerer Beise abhangig \*\*) ale in natürlichen Lebensproceß, wie Athmen, Berdauen, Bachf fämmtlichen animalischen und vegetabilischen Berrichtungen als welche instinktartig vor sich geben. Run darf aber diese 1 dene Urt des schlechthin Abhangigseins, wie die reformirter matifer mit Grund behaupten, nicht als ein verschiedenes Q desselben angesehen werden, mas gerade durch den A "schlechthin" von vornherein zu beseitigen war; nicht als im Sittlichen nur theilweise und bedingt abhängig maren, theilweise von Gott unabhängig und unbedingt, oder gar i uns abhängig machend und bedingend; denn daß sittlich f und von Gott schlechthin abhängig sein einander nicht ausschließ bezeugt sowol jeder acht fromme Moment als auch jed

<sup>\*)</sup> D. ref. Gl. 2. S. 49. Schleierm. Gl. 2. erfte Husg. S. 63.

Dieses wird die Lösung sein bes zwischen Orthodoren und Amt entstandenen Streits, ob eine suasio moralis ober ein übernatürlicher als die sittliche Einwirfung Gottes vorzustellen fei.

<sup>\*\*\*)</sup> G. Luther bei Röftlin II, G. 347.

Eben im Gutesthun fühlen wir uns von Gott auf die edelfte Beife bewegt, und der Fromme giebt Gott durchaus die Ehre für feine Tugend und pflichtmäßiges Sandeln. Bare beides nicht vereinbar, so mußten wie oben die wissenschaftliche Raturedenntniß so nun auch bas sittliche Leben einerseits und bas religiöse anderseits fich gegenseitig ausschließen oder doch beschränlen, mas wieder nur ein Difeverständniß sein fann. biedene Qualität ber sittlichen und ber natürlichen Abhangigfeit Wechthin fpricht fich darin aus, daß mit der erstern unser Berantwortlichsein verknüpft ift, mit der lettern aber nicht, wodurch boch ohne Zweifel anerkannt ift daß das sittliche Leben unsere eigene Aufgabe fei. Ebenso wird die fittliche Welt von Gott in gang anderer Beise hervorgebracht als die natürliche. Borerft nämlich ift das Sittengesetz den Geschöpfen für welche es bestimmt ift in gang anderer Beise zugetheilt als das Naturgeset, letteres le daß es felbft fich vollzieht in den Geschöpfen, erfteres aber fo bif es als Zumuthung vom Geschöpf befolgt werden will. Diefer Unterschied ift nicht willfürlich fondern in der Ratur, im Begriff beider Befete felbft gegründet, indem ein sittliches Befet welches idbst bandeln wurde nicht denkbar ift, daher denn auch unfer Bewissen nicht handelt sondern dem handelnden 3ch beigegeben ift als zumuthender und richtender Beurtheiler. In ihren Raturprocessen handeln die Geschöpfe eigentlich nicht sondern fie erleiden, & gefchieht etwas an und in ihnen; in den fittlichen Berrichtungen aber handeln die Geschöpfe, so daß mas fie anderwärts her erleiden, empfangen oder werden, immer nicht ihre Sittlichkeit mare. Auch die fittliche Weltordnung als festgeordnete Beziehung des Sittengesetzes zu den sittlichen Geschöpfen ift anderer Urt als die Raturordnung. Lettere verwirklicht sich immer und überall, selbst bas abnorm zu geschehen scheint wie z. B. Diggeburten ift nur das Produkt eines Zusammenwirkens von Raturkräften; die sittlice Beltordnung aber soweit sie zumuthet, Gesetze darbietet, wird nicht immer und nicht überall verwirklicht, da das Gefet fich nicht felbst instinftartig auswirkt; soweit sie aber sich selbst vollzieht in lohnender oder strafender Wirkung, geschieht auch dieses in anderer Beise, als Naturgesetze sich vollziehen, als unabänderlich geordnete Folge unsers Thuns, die nicht in jedem Moment und überall sofort eintritt. Es wird also die sittliche Beltordnung erst durch das schlechthin von ihr abhängige Sittlichwerden der Geschöpfe ganz verwirklicht. Der moderne Materialismus mißkennt den Unterschied des Natürlichen und des Sittlichen.

Daß den fittlichen Geschöpfen die ihnen als solchen eignenden Bewegungen anheimgestellt find, daß ihnen hiefur Raum und Befugniß gelaffen wird, ift nicht, wie tatholische und lutberische Dogmatiker gelehrt haben, als eine Selbstbeschräntung Bottes aufzufaffen, als sei von der gottlichen Causalität ein Theil abgebrochen und den Beichopfen zugetheilt oder als fei dieselbe auf ein geringeres Maag eingeschränft; mas nur dann der Rall mare, wenn Gott eigentlich auch felbst das sittliche Geschöpf mare, somit das in diesem erscheinende, handelnde, leidende geschöpfliche Leben, jo daß er querft aufhören mußte felber diefes Befcopf qu fein, damit dieses für fich etwas werde. Wer fich Gott fo vorgestellt batte identisch mit der Welt, der könnte allerdings, wollte er dennoch wieder den sittlichen Geschöpfen ein eigenes nicht von Bott gelebtes Leben und ein eigenes nicht von Gott gehandeltes bam deln zuschreiben, nur durch Biederbeschränfung feiner munder lichen Gottesidee dazu gelangen; aber ein wirkliches Denken tann so nicht denken, und die beste Biderlegung ift in solchen Källen flar auszusprechen, mas fur einen Inhalt eigentlich die versuchte Borftellung habe. Die angebliche Selbftbeschränkung Gottes, an und für fich ein horribler Ausdruck \*), welche nothig fein foll um für fich bewegende Geschöpfe Spielraum zu gewinnen, mare überdieß gar nicht erft der sittlichen sondern schon der natürlichen Belt zu lieb mit gleichem Rechte zu poftuliren; denn wenigstens auch die Unimalien bewegen fich und zwar nicht als bloge Dechanismen mit Spontaneität oder einer Art Freiheit. Go wenig die religiöse Gottesidee einen Gott postulirt der als Thier lebt, fich bewegt und darum erft durch eine eintretende Gelbftbeschrankung

<sup>\*)</sup> Daher bie reformirten Dogmatifer ihn perhorrescirten, ohne aber bas genügenbe entgegen zu bieten. Bergl. m. ref. Gl. L. I, S. 354, 367.

bas Thier aus fich entlaffen murde, auf daß es nicht mehr er felbst ware: ebenfo wenig postulirt fie daß eigentlich Gott felbst das fittliche Geschöpf sei und als solches handle, so daß er nur durch Selbftbeschränkung wirkliche Beschöpfe in's Dasein entlaffen konne. Die vermeintlich erft für die fittliche Belt entstehende Frage, wie Gott wirklich lebende Beschöpfe haben konne die nicht er felbft waren, ift geradezu die viel allgemeinere, wie Bott eine Belt haben tonne die nicht er felbst fei. Es genügt hier gezeigt zu haben, daß eine besondere Schwierigkeit gerade nur für die fittlichen Geschöpfe gar nicht wirklich besteht, indem die Gottesidee von vornherein die Belt gulagt, ja erft durch die Belt in uns erwedt und entwidelt wird, somit nichts fein tann mas burch's Dafein der Belt ausgeschloffen oder diese ausschließen murde. Bie die Thiere eine viel größere Beweglichkeit haben als die Pflangen, ohne darum minder schlechthin von Gott abhangig zu fein, fo hat bas fittliche Geschöpf eine viel freiere Beweglichkeit als das Thier, ohne darum minder schlechthin von Gott abhangig zu sein, sei immerhin die Abhängigkeit als vegetabilische, als animalische, als miche von anderm Charafter. Schlechthin abhängig von Gott kist nicht mit Gott einerlei sein, sondern etwas von ihm unterbiedenes aber ganglich von ihm begründetes.

3. Das sittlich schlechtin Abhängigsein besteht theils darin daß die sittlichen Geschöpfe auf ihrer Naturbasis von Gott in's Takin gesetz sind mit der sittlichen Anlage zu lebendiger Berwirklichung, theils darin daß sie in ihrem ganzen sittlichen Leben und Thun schlechthin von der sittlichen Weltordnung abhängig bleiben, ohne auf dieselbe den geringsten abändernden Einsluß oder Gegenwirkung zu üben, indem was sie auch thun mögen, die unabänderliche sittliche Weltordnung alles vorsehend und auf alles sesat sie immer trägt und bestimmt, immer und überall erreicht, ohne daß sie ihr irgend entgehen könnten, was lebendig zu sühlen strade die Frömmigseit ausmacht, denn hier heißt es: "ob ich an's Reer oder in die Unterwelt slöhe, so bist du allenthalben da". Klar wird uns alles sobald wir den Satz erkennen, sittlich von Gott abhängig sein hieße von der sittlichen Weltordnung abhängig

1

fein, welche nichts anderes ift als die Art und Beise wie Gott für fittliche Befchöpfe fich bethätigt. Beil das fittliche Abbangigsein eine andere Urt hat als das natürliche Abhängigsein, und dieser Unterschied fich doch immer geltend macht, so haben für bie göttliche Caufalität der fittlichen Welt gang befondere dogmatifche Bestimmungen erzeugt werden muffen, welche der Naturwelt gegenüber nicht nothig maren \*). Rennt man die fittliche Caufalität Bottes Billen, fo muß der gesetgeberische, vorschreibende Bille, voluntas praecipiens, auch signi genannt weil fich im Sittengefet die Gefinnung Gottes tennzeichne, unterschieden werden vom exeguirenden Willen, voluntas efficax, auch decreti und decernens genannt, weil alles gottliche Thun aus feinen Befchluffen bervorgehe. Dec erftere Wille vollzieht fich nur im Gesetzgeben und Aufstellen der sittlichen Weltordnung, der lettere aber im Sandeln, hervorrufend oder regierend. Aehnliche Unterscheidungen find der unbedingte und der bedingte Bille Gottes, benn die voluntas dei conditionata ist nur im Interesse ber sittlichen Ge icopfe ausgedacht worden, fofern der das Sittengefet gebende Bille die zumuthende Borschrift als Bedingung des Beile ober Unheils aufstelle; ebenso die lutherische Unterscheidung der voluntas antecedens, welche aller Geschöpfe Beil will, von der voluntas consequens, welche dasselbe auf Bedingung hin wolle \*\*). Bird hievon unten dem Erlösungeleben gegenüber naber zu banbeln sein, so genügt es an unserm Orte gezeigt zu haben, daß bier icon der fittlichen Welt überhaupt gegenüber die Reime liegen zu diesen dogmatischen Lehren. Die sittlichen Geschöpfe find von Gott schlechthin abhängig, sofern fie ihr Dafein als Geschöpfe von Bott haben und von der sittlichen Weltordnung durchaus bedingt und bestimmt bleiben, ohne weder auf jenes noch auf diese irgend eine Rudwirfung üben zu fonnen. Rur bei diesem vernünftia frommen Glauben läßt fich die Einseitigkeit der lutherischen und der reformirten Dogmatit sowohl begreifen als ebendarum auch überwinden. Beiden hat nicht die voluntas praecipiens, d. h-

<sup>\*)</sup> M. ref. Gl. 2. I, S. 363.

<sup>\*)</sup> Bergl. Ampralbus in Baur's theol. Jahrbuchern 1852, S. 183.

bas Sittengefet, fondern die voluntas actuosa efficax, der banbelude Bille Gottes unserm sittlich freien Thun gegenüber Schwierigfeit gemacht, fo daß die Lutheraner wenigstens fpater eine Selbfibeidrantung Bottes zu Gulfe nahmen, um unfere verantwortliche Freiheit herauszubringen, die Reformirten aber, darin mit Recht eine Minderung der gottlichen Berrlichkeit febend, die weil ichief gestellte barum unlösbare Rachweisung übernahmen, wie Sott allwirtfam fein, eigentlich felbft alles fein und thun, dabei aber boch unfer verantwortliches Thun bestehen tonne. Balb fagte man daß zwar alles genau so in der Welt geschehe, wie Gott es wig beschloffen habe und herbeiführe, der Inhalt des Beschloffenen ki uns aber fo unbekannt, daß wir handeln als ob kein folches beftande, es fei indeg dafür geforgt, daß was wir jedesmal aus Ueberlegung und Entschluß thun immer durchaus dasjenige werde, was Gott beschloffen bat, - womit eigentlich nur gefagt ift, daß mfer jedesmaliges Sandeln das Product sei der Gesammtheit aller wn Gott umfaßten Factoren; - bald Gott fei uns fo überlegen, bif er uns völlig gewähren laffend immer das durch unfer Thun mansbringe mas er ewig beschloffen habe. Wir nun haben eine b unlösbare Aufgabe gar nicht zu ftellen, da wir den Begriff fillider Abhangigkeit festhalten und überall das weltliche, gebopfliche Sein in Raum und Zeit mit feinem Lebensverlauf nicht meft mit Gott vereinerleien, um es nachher wieder durch Selbstkihränkung Gottes aus ihm zu entlassen, oder ein entlassenes Beidopf nur scheinbar herausbekommen. Hier ist der Ort wo die Cinwendungen der Socinianer und Arminianer gegen die dogmas tiche Lehrweise vollständig berechtigt waren. So wenig sie freis bei ihrer pelagianistrenden Anthropologie Befriedigendes und Annehmbares zu bieten vermochten, so hatten sie doch die Unterbeidung des Natürlichen und Sittlichen im Auge, welche früher oder spater von der Rirchenlehre felbst flar und bestimmt anerkannt werden muß; ebenso hatten fie die Unterscheidung der Allmachtsactnofität und des das Sittliche regierenden Willens im Auge, und die Rirchenlehre muß in der That einmal aufhören, die fittlice Regierung mit der physischen Machtwirkung zu vermengen,

was besonders der reformirten Orthodoxie vorzuwerfen ift, welche die wohl begründeten Einwendungen der Theologen von Saumür, Joh. Camero und Ampraldus, die doch nicht wie die Socinianer pelagianisch dachten, nicht beachtet hat\*). Der im sittlichen Gebiet handelnde Wille Gottes ist nichts anderes als die sich schlechthin überall vollziehende sittliche Weltordnung, von welcher wir bei all unserm Thun schlechthin abhängig bleiben.

- §. 80. Das schlechthin Abhängigsein ber sittlichen Geschöpfe von Gott enthält in sich, daß beim thatsächlichen Unterschied bes Guten und Bösen die Abhängigkeit gleich sehr schlechthin bestehe, ob wir gut ober ob wir bose haudeln, wenn gleich die Art und Beise der einen und der aubern Abhängigkeit sich verschieden gestalten muß\*\*).
- 1. Eine besondere Schwierigkeit für das schlechthin Abhängige sein der sittlichen Geschöpfe als solcher entsteht aus dem thatsachlichen Borhandensein des Bösen, denn bin ich auch im sündlichen Handeln schlechthin von Gott abhängig, so scheint er der Urheber des Bösen sein zu müssen, was doch von allen christlichen Confektionen, eine Ausnahme bilden bloß arge Häretiker, mit Abschen verworfen wird, so sehr der polemische Eiser den Resormirten eine so empörende Lehre zugeschoben hat \*\*\*). Offenbar aber kann man ebenso wenig sagen, nur im Guthandeln sei der Mensch von Gott abhängig, durchs Uebertreten aber werde er von Gott unabhängiger, freier, wie beim Sündensall der Bersucher ein solches Freiwerden in Aussicht stellt. Unbestreitbar fühlt sich aber jeder dennoch im Gutesthun auf andere Beise von Gott abhängig als im Sündigen, es giebt also im gleich sehr schlechthin Abhängigein darum doch verschiedene Qualitäten, wie sich diese

<sup>\*)</sup> Camero schon hat geltend gemacht, daß die bekehrende Einwirfung Gottes ein motus ethicus nicht physicus sei. Brgl. m. Darst. des Ampralbus und Herzog theol. Realenc.

<sup>\*\*)</sup> M. ref. Gl. L. S. 49.

see) herr Ebrard läßt mich in meiner reform. Gl. 2. bieses behaupten, was ich einsach als Unwahrheit zuruchweise.

fon für die natürliche und für die sittliche Abhangigleit gezeigt bat. Daß der Mensch dem gesetgebenden gottlichen Willen gehorden ober ungehorfam fein tann, erzeugt nach bem Befagten feine Sowierigkeit, aber tann er unter dem actuofen gottlichen Billen and entweder folgen oder demselben ausweichen? wortet bas religioje Bewußtfein, dem icopferijd lenkenden Billen, ber die Raturwelt setzt und leitet, ebenso dem die fittliche Belt ktenden und regierenden Billen kann der Mensch fich nicht entgieben; der Borfebung, der fittlichen Beltordnung ift und bleibt er schlechthin unterworfen, und zwar gleich febr ob er gut ober aber bose handelt, immer und überall exequirt sich an ihm die fittliche Beltordnung. Eben darum aber weil er hier von der fittlichen Beltordnung schlechthin abhangig ift, wird diefes 216bangigfein ein qualitativ verschiedenes wenn er gut und wenn er bofe handelt, lohnend oder ftrafend; denn im Begriff der fittlichen Beltordnung felbft liegt es, daß wir im Guten den Ginflang, im Bosen den Widerspruch mit ihr empfinden, autes oder boses Gewiffen haben, da fie das Bute begunftigt und das Bofe behaft, "das Befet fegnet den der es halt, verflucht den der es Bertritt," bleibt Bahrheit, obwol es noch nicht die gange und bibfte Babrheit ift, wie fich auf der letten Religionsstufe dann wigen wird. Das Sandeln im Einflang mit dem sittlichen Geset ift immer ein Sandeln aus erhöhter Lebendigkeit, aus Ginigung mit Gott, und wird darum leicht als ein Sandeln Gottes in uns aufgefaßt, das boje Sandeln aber als das Thun des von Bott verlassenen 3ch, Gott sei causa essiciens fürs Gute, causa deserens füre Bose.

2. Da man in der Dogmatik die Gottesidee mit allmächtisen Allwirksamkeit ausrüftete, um die Geschöpfe desto abhängiger vorzustellen, so gerieth man in große Berlegenheit wie das Dasein des Bösen zu erklären sei, und wieder hat die reformirte Dogmatik, während andere Confessionen durch inconsequente Ausbeugungen sich halfen, den ganzen Ernst dieses Problems übernommen. Sie trzeugte in der voluntas dei essicax die Unterscheidung von essiciens für das Gute, permittens und ordinans für das Böse, in

der Meinung, auch alles in der sittlichen Belt Geschehende fei nur das von Gott ewig beschloffene und zeitlich herbeigeführte, d. h. alles rube auf feinem wirkfamen, ficher fich vollziehenden Billen; aber mahrend er in une alles Gute felbst thue und bervorbringe, laffe er von une das Bofe gethan merden fo, daß es gemäß seinem Borbermiffen, Borberbestimmen und regierenden Ordnen aller Zwischenursachen gang sicher geschehe, certidudo suturitionis, also sei die permissio nicht eine nuda, otiosa ober ein bloges Borberfeben; jum Guten verleihe er uns feine erzeugende Onade die er nicht schuldig sei, wo er sie nicht verleihe, da thun wir zuverläßig das Bofe. Statt diese reformirte Lehre mit einem neuften Dogmatiter wegzutunfteln und zu verleugnen\*), fagen wir vielmehr: sie habe sich füglich neben die Doctrin anderer Comfessionen, welche von derfelben Allwirksamkeit Gottes ausgingen, ftellen und diesen überlegen fühlen konnen, vermöge aber keines wegs zu befriedigen. Abgesehen von dem schon erledigten, daß man das Abhängigsein von Gott fälschlich so verfteben wollte, als lebe und handle Bott felbst alles mas wir leben und handeln, obgleich er doch wieder nur das Gute in uns thue, für unfer bose handeln aber seine Einwirkung vausiren lasse, — verstand man die fittliche Abbangigfeit von Gott nicht von der phyfischen bestimmt ju unterscheiden, stellte fich die sittliche Weltordnung fatt ale be ftandige gottliche Actuofitat vielmehr in Decreten vor, die in ver gangener Ewigfeit den Weltverlauf bis in alles Einzelne unab änderlich festgestellt hatten, und - mas das Sauptverseben, man dachte fich eine sittliche Menschenwelt in welcher das Bole gar nicht vorfame als reell möglich, und mußte fich abarbeiten mit der Frage, warum denn Gott fatt der nur das Gute ents haltenden Welt diese aus Gutem und Bofem gemischte gewollt ober doch zugelaffen habe. Diefe fruchtlosen dogmatischen Bemühungen fallen weg, sobald die Einsicht erwacht ift daß in endlicher Belt

<sup>\*)</sup> Die merkwürdige Schärfe bes bogmatischen Determinismus ber resormirten Orthodoren habe ich wider Ebrards Ableugnungen beleuchtet in Bauxs theol. Jahrbüchern 1849. II. 1851. III, die Einwendungen von Ampraldusse ebendas. 1852. S. 52. f. Gesch. der res. Centralbogmen II. S. 239. s.

merbenbes Gute gar nicht sein tann, wenn nicht auch bas Bofe ichehen tann, eine Einsicht deren allerdings unbefriedigende erahnungen in focinianifirender Beife Caftellio wider Calvin umuft geltend machen wollte\*). 3ch kann nicht das Gute thun, enn ich nicht auch das Bofe thun konnte; mag man die bochften itufen bes geschöpflichen Gutseins so vorstellen, daß auf ihnen thend der Mensch Boses fozusagen gar nicht mehr wollen tann: ie Anfange, das erfte Segen und Beginnen des Guten ift nicht entbar ohne die febr reelle Möglichkeit des Bofen, reelle Mogibleiten giebt es aber nicht, ohne daß sie auch wirklich werden\*\*). Rit dem werdenden Guten muß also Gott das mögliche und wirk. ich werdende Bose in der Welt wollen nicht zwar mit vorschreis ind billigendem aber mit verhänglichem Willen, wie die reforutten Dogmatifer fagen, fonft fonnte es nicht eintreten; daber kt Satz: deus vult certo modo peccatum in mundo. Calvins: Adam lapsus est, dei providentia sic ordinante, ed suo vitio lapsus est. Da jede driftliche Dogmatif die Mofung als hochstes Beltziel Gottes betrachtet, so muß fie auch 🖦 Eintreten des Bofen als die Boraussetzung der Erlösung jum Mittlan Gottes rechnen gemäß dem apostolischen: "Gott hat Me der Gunde überlassen, um sich Aller zu erbarmen."

3. Wie sehr qualititativ verschieden ich mich von Gott schlechts im abhängig fühle im Bösen als im Guten, das zeigt sich in der is ganz verschiedenen Erregtheit des frommen Gefühls im Bösen als zurcht, im Guten als freudige Befriedigung oder Hoffnung, suprechend dem zürnenden oder freundlichen Angesicht Gottes, is dem Getragens oder Berlassensein von Gott als Gefühl des Ribbilligts oder Gebilligtseins. Einige ich mich mit den Zumuthunsen der sittlichen Weltordnung, so einige ich mich mit Gott; setze ich mich wider jene, so wider diesen; dort bin ich in meiner wahren deimat, hier in der Fremde, dort mit Gott geeint, hier von ihm

<sup>\*)</sup> Die interessante Opposition Sebastian Castellio's habe ich bargestellt in Baurs theol. Jahrbüchern 1851 ausführlicher als in meiner Geschichte ber estruirten Centralbogmen.

<sup>&</sup>quot;) Baur ber Begenfat bes Rathol. und Proteft. Tübingen 1884. S. 97.

geschieden und doch ihm schlechthin unterworfen. Dem gemäß werden hier die sittlichen Eigenschaften Gottes in einer Art zweiseitigseit vorgestellt, weil wir unser schlechthin Abhängigsein von Gott anders im Guten anders im Bösen empfinden. Gerade das Mitdasein des Bösen aber vermag erst die scharf sittlichen Eigenschaften Gottes uns zum Bewußtsein zu bringen, die heiligseit seiner Güte, die Gerechtigseit seiner Weisheit.

## Erftes Kapitel.

Sott kundgegeben in der sittlichen Welt oder die sittlichen Gottes.

- §. 81. Die Erundaussage über Gott in Beziehung auf bit sittliche Welt bezeichnet ihn als unbedingten Begründer und herne berselben in ihrem Dasein und Berlauf somit als Hervorbrings und Regierer ber sittlichen Welt, daher ihm die entsprechenken sittlichen Eigenschaften zugeschrieben werden. Das göttliche Wirken ist hier ber sich bethätigenden sittlichen Weltordnung gleich.
- 1. Sobald uns im Unterschied von der natürlichen Bett die sittliche zum Bewußtsein kommt, nimmt das fromme Gesübl dieselbe mit auf ins schlechthin Abhängigsein von Gott, welcher als Causalität der sittlichen Belt in entsprechender Steigerung als Subject, Persönlichkeit, Herr aufgesaßt wird; denn Gott muß urbildlich in sich haben was er abbildlich als sittliche Subjecte hervorruft, das Sittliche muß in ihm begründet sein, somit weder ein ihn selbst von außen her bestimmendes und bedingendes, noch was schon für die Naturwelt zurück zu weisen war §. 70. bloß willfürlich von seinem arbiträren Willen hervorgebracht, wie nicht selten die Dogmatiker gesagt haben, Gott hätte die sttliche Belt auch gar nicht setzen oder dem Sittlichen einen ganz andern

whalt anweisen konnen; er gebiete es nicht weil es das sittliche ptimendia sei, sondern es werde nur als das von ihm gebotene ir uns das fittliche, und fonnte darum auch ben entgegengesettem Inhalt haben. In diese verkehrte Meinung von einem somannten absoluten Billen, d. h. Willfur verirrte man fich aus wei für fromm gehaltenen Gründen, indem theils eine unfreie Bibelverehrung foldes aus a. t. Stellen fcblog, wo Gott Bordriften zugeschrieben find die etwas nur willfürliches oder doch an ich nicht fittliches gebieten; theils und hauptfächlich aber indem nan, vermuthlich durch die damalige Art von Kürstengewalt veranatt, einen freien, willfürlichen Berricherwillen, fraft beffen er über We seine Berte und gesetten Ordnungen immer wieder beseitigend, kuffellend, unterbrechend oder abandernd verfügen könne, ihm meinte midreiben zu muffen. Diefen Berirrungen gegenüber \*) brudte b das Richtigere doch immer aus, sofern man das fittliche Gefet der den die sittliche Weltordnung setzenden Willen als voluntas imi bezeichnete, d. h. wie Zwingli einfacher fagt, im Inhalt des Analgesetzes eine Andeutung, einen Ausdruck fand des ingenium ti felbft, das Abbild eines Urbildes, fo daß er felbft urbildlich beienige ist was wir abbildlich werden sollen. hier also geht Bollends nicht, das hervorrufen diefer gegebenen fittlichen Belt tit ihrem ethischen Inhalt als die Auswahl aus vielerlei Mogibleiten anzusehen. Biebt allerdings Gott dem Sittlichen seinen mbalt nicht etwa darum, weil dasselbe irgend wo außer Gott bon an fich galte und ihn felbft nöthigen wurde, fo doch auch icht willfürlich, denn er felbft ift das Bringip bes Sittlichen, und as abttliche Befen felbst ift in feiner Bethätigung die fittliche Beltordnung. Burde nur ein willfürlicher Bille ben Inhalt bes Sittlichen bestimmt haben, so daß diefer auch ein ganz anderer, ja Mgegengesetter batte sein konnen: so mare die fittliche Belt feine Rundgebnng und Abbild Gottes, oder fie murde uns höchstens tine göttliche Machtherrlichkeit fund thun, die überhaupt nur in

<sup>\*)</sup> Den bebeutensten Kämpfer wiber biese und ähnliche bogmatische Bersittingen Conradus Borstius habe ich barum wieder hervorgezogen in Baurs bed. Jahrbildern 1856 und 57.

dem beliebig und willfürlich handeln können bestände, und al solche freilich das beneidete oder nachgeahmte Urbild wäre wil kürlich absoluter Königsgewalt sowie herrschsüchtiger Wenschen, wi denn König Jakob diesen Zusammenhang gar wohl ins Auge fast als er des Vorstius Tractatus de deo, in welchem die fast orthe dox gewordene Willkürgottheit in eine sich ethisch bestimment verbessert werden wollte, verbrennen ließ\*).

2. Die-fittliche Belt giebt uns die gottliche Caufalitat felb als eine fittliche zu erkennen; darum ichreibt man Gott fittliche Billen zu, nur nicht einen erft merdenden, aus Ueberlegungen Entschließungen und Schwankungen erft hervorgebenden; benn Gol hat nicht sittlichen Willen, sondern er ift der sittliche Wille, welche mit der Actuofitat eins ift, er ift die Babrheit, Die Gerechtigfeit das Gute und Beilige. Beil Gott der sittliche Bille felbft if fo ift er absolut von nichts außer ihm bedingt oder abhangig In dieser Actuofität als sittlicher Wille ift Gott der Begrunde und Sandhaber der sittlichen Beltordnung, welche ftets abgeschloffe und fertig nicht erft durch unfer Thun bestimmt wird, fonden übergil uns zuvorkommt, vorber bestimmt ift und fich unferm Thu fo wie fie ift applicirt. Bie aber die Naturordnung der gange auf die Natur gerichteten Actuosität Gottes dem Umfang nad gleich ift, und es dort feine absoluten Bunder giebt, feine Gin wirfung Gottes anders als durch die Naturordnung § 75 : ebenfi entspricht die fittliche Weltordnung dem Umfang nach durchauf der auf die sittliche Belt gerichteten Actuosität Gottes, fo daß # ein göttliches Einwirken sittlicher Art auf sittliche Geschöpfe außer balb der sittlichen Weltordnung nicht giebt, d. h. fo daß ein sitt liches Bunder nicht möglich ift. Das fittliche Bunder mußt ein fittliches Thun und Einwirken Gottes fein, welches doch nich gemäß feiner fittlichen Beltordnung erfolgen murde, rubend au einem Borbehalt Gottes, daß er mit sittlichem Thun doch aud wo er wolle über das von ihm felbst geordnete Sittliche hinaus greifen konne, wie dort über das Natürliche; 3. B. der Befehl at

<sup>\*)</sup> Theol, Jahrbucher v. Baur 1856 G. 458.

! Ifraeliten, beim Abzug durch Bestehlung der Megypter fich für t viele Arbeit bezahlt zu machen, oder der Befehl, alle frühern wohner Balaftina's ohne Ausnahme zu tödten, mare ein ethisches under; es follte ja ein ethischer Befehl fein, aber außerhalb alles ordnet Ethischen welches wir fonft fennen, ein Ueberethisches, iches dem fonfligen und uns bekannten Ethischen widerspricht, rum ebenfo gut den Eindruck des Unethischen machen wird. Ohne wifel ift es kein Ethisches sondern nur der Ausdruck eines litifch für nothwendig gehaltenen, darum über das Ethische fich niebenden Billens, der in den Guhrern des Bolles entftebend rade fo auf Gott gurudgeführt wird, wie man es bei politischen actaften jest noch zu thun pflegt. In keinem Kall find aber de über bas Ethische übergreifende Machtafte als ethische Bunder verehren, da fie hochstens in der unvollfommenen, fundlichen fandlichkeit der menschlichen Berhaltniffe als Concessionen an bergensbartialeit eine Entschuldigung finden. Die gange Bortung eines über seine eigenen Ordnungen übergreifenden Gottes phantaftisch und pflegt darum wie alles nur jo begründete imnur mit offen oder verstedt leidenschaftlicher Gereiztheit verbigt zu werden, mas wir bei Bertheidigung achter Glaubens. hrheit niemals zu thun pflegen. Der Unbegriff des absoluten unders erreicht sein Schicksal am sichersten, wenn er auf die fice Belt gerade so wie auf die Naturwelt angewendet wird, B beides mit volltommen gleichem Rechte geschehen muß. Soll att auf die Naturwelt und in ihr irgend etwas wirken außerhalb t-Raturordnung, somit übernatürlich: so wird er auf die fittk Belt und in ihr auch Einiges wirken sollen außerhalb und er der fittlichen Weltordnung, somit übersittlich, mas doch mohl f ein widersittliches herausfame, zumal wenn die Beltordnung hts anderes ift als die geordnete Gesammtactuosität Gottes in t fittlichen Belt.

Daß wir später die sittliche Beltordnung jum Gottesreiche Reigert darftellen werden, womit eine Steigerung auch der Gotstibee verbunden ift, wird an dem Gesagten nichts andern.

3. Da wir für die sittliche wie oben für die natürliche

Belt das Dasein und den Verlauf unterscheiden, so geht die Grund aussage des religiojen Bewußtseins, daß die fittliche Belt schlecht bin abhangig sei von Gott, in die beiden Aussagen aus, dieselle fei theils nach ihrem Dafein theils nach ihrem Berlauf folechthir abhängig von Bott. Dem gemäß wird die gottliche Caufalital hier als die theils hervorbringende theils regierende bestimmt und in entsprechenden göttlichen Gigenschaften bezeichnet. Bervorbringen und Regieren find uns fittliche Begriffe und zwar bie fittliche Steigerung der natürlichen Begriffe des Schaffens und Lenlens. Bie das sittliche als wirklich gesetzes nicht erschaffen sonders gan anders als in Form des Naturprozesses hervorgerufen wird: fo las es fich auch nicht in mechanischer Beise allmächtig lenken sonden nur sittlich regieren, daber das Wort Borfebung erft fur die fit liche Belt pagt, erft ihr gegenüber entfleht, dann aber freilich gurud getragen werden tann in die Beziehung zur Raturwelt fofern die mit der fittlichen Belt zusammengehörig geleitet wird\*). Die i ber Dogmatif herrschende Behandlung wirft beides durch einander indem fie den Menschen schon als sittlichen und actuell gerechte erschaffen werden läßt; die Blaubenslehre wird viel flarer und richtiger entwickelt, wenn wir auch methodisch das natürliche von fittlichen unterscheidend an verschiedenen Orten vom einen und va andern handeln. Dem gemäß unterscheiden wir, weil die Begiebun des natürlichen und die des fittlichen auf unfer frommes Abhangig feitsgefühl auf verschiedene Beise geschieht, darum auch fehr bestimm Die naturartigen und die ethischen Eigenschaften Gottes, mu Schleiermacher zu murdigen verfaumt hat. Offenbar unterscheide fich dann die sittlichen unter einander wie oben die natürliche so, daß die einen wesentlich im Hervorrufen, die andern im Re gieren der fittlichen Belt fich fund geben, obwol wir diefen Begen fat nicht als einen absoluten gelten laffen. Das Bervorrufen be Sittlichen pflegt auf die Bute Bottes gang besonders gurudgeführ ju werden, das dabei fund gegebene Digbilligen des Bofen at

<sup>\*)</sup> Es ware sonberbar ben Weltverlauf z. B. auf Erben einer gottliche Borfehung zuzuschreiben, wenn wir die Erbe benten würden als niemals vo sittlichen Geschöpfen bewohnt und ohne Beziehung auf solche.

die beiligkeit; die Regierung aber pflegt auf die Beisheit gurudgefibrt zu werden, die strafende Burudweisung des Bofen in dieser Argierung auf die Gerechtigkeit.

- a Gott ale Urheber ber fittlichen Belt in ihrem Dafein.
- §. 82. In der Grundansfage, daß Gott der Begründer ber fittlichen Welt fei, ist enthalten vorerst daß Gott ihr Hers weringer sei und als solcher über der schöpferischen Allmacht die Gute tund gebe.
- 1. Als erschaffen, durch schöpferische Allmacht ins wirkliche Dafein gefest tann genau genommen nur das Natürliche betrachtet berden, alles was im Naturproces verläuft, somit auch der Mensch mit seinen anerschaffenen Borzügen als vernünftiges Geschöpf oder mit der Anlage jum Sittlichen; fein fittliches Leben felbft aber um ihm nicht schöpferisch angethan sein, daher es von der gottin Causalität nur schlechthin begründet und hervorgerufen wird. 🕻 aber Gott der Urheber wie der natürlichen so der sittlichen Belt, wils die für diefe bestimmten vernünftigen Geschöpfe als das lette und wifte der Raturwerte mit dem eingepflanzten fittlichen Gefet erschafand, theils die fittliche Beltordnung sekend und durch beides unser fillices Leben hervorrufend: so fann Gott nicht bloß als intelligente Ract der Naturfraft analog aufgefaßt werden; auch wurde das Wechthin Abhangfein des sittlichen Geschöufs von bloger Machtmelligenz ein drudendes Berzweiflungsgefühl, indem das Edlere ther unendlichen Macht unedlerer, bloker Naturkraft ähnlicher, Art misgegeben mare. Beim Bewußtsein der Burde des Sittlichen unfere Gottesidee, foll fie auch Diefes ichlechthin begrunden, besentlich fich fleigern in das absolut Sittliche, die Allmacht als intelligente wird als die fittlich gute, Gott als der allgute bezeichnet, 46 der urgute und als Begründer alles fittlichen Daseins. Immer hat man die spezifische Rundgebung des Gutseins Gottes darin Rinden, daß er über der Naturwelt die vorzüglichere sittliche

Belt ine Dafein bringt, daß er une ale fittliche Befen über all Ratur erhoben hat, daß er Schövfer der fittlichen Befen fei un in ihnen ein Ebenbild seiner selbst hervorgebracht habe. So weni aber die natürliche Belt von der sittlichen geschieden ift, eben wenig ift ber allmächtige Gott verschieden vom allgutigen. vielmehr die Naturwelt geschaffen ift auf die sittliche Belt bir in Einheit und Ausammengehörigkeit mit diefer, diefer bienend al Unterlage und Bedingung und Ort der Bermirklichung: fo ift de Allmachtsgott fein anderer als der allgutige Gott, nicht etwa dor ein schlechter Demiurg hier aber ein edlerer Gott, sondern berfelb Bott, welcher in ber Natur nur feine intelligente Allmacht fun geben tann, giebt fich als Begrunder ber fittlichen Belt in ethische Bestimmtheit zu erkennen, die Allmacht felbft ift die Gute, Got das bochfte But und das begründende Urbild alles Sittlichen baber Bott, bier in ethischer Bestimmtheit erfannt, nun auch mi und in diefer gurudgeschaut wird auch in feine die Raturwelt er schaffende Caufalität.

2. Die Gute Gottes erkennen wir aber gunachft nur in Dasein der sittlichen Belt überhaupt als einer über die Raturmet erhabenen, d. h. indem wir das mit ins Dafein tretende Bof nicht mit berücksichtigen, ba es ben Eindruck des Gutseins Gotte junachst nur floren murbe. Sat aber der Borzug der fittlichen Belt den Eindruck der Gute Gottes ficher geftellt, fo halten wi an demfelben feft trop des mit daseienden Bofen, indem wi fagen, die Belt fei von Gottes Gute ins Dafein gerufen trof des Bofen und mit dem in ihr vorhandenen Bofen; Gott fei gut obwol er eine fittliche Belt, in welcher auch Bofes zur Erscheinum fommt, hervorgebracht hat. Borausgesett wird dabei, theils bal das Bofe überall nicht erschaffen sei idas Gute als folches freilid auch nicht), theils daß Gott nicht willfürlich diefes Mitdafein be Bofen gewollt habe fondern aus felbst auch guten Grunden, wei 3. B. ein werdendes, endliches Gute nicht fein tann ohne du Bofe, oder weil wir das Bute als foldes gar nicht erkennen tonn ten ohne das Miterkennen des Bofen. Immer wird die fittlich Belt in ihrer Erhabenheit über der natürlichen den Gindrud be Süte Gottes hervorbringen, obwol das mit wahrgenommene Böse mis zu vermittelnden Restexionen nöthigt, wie diese Thatsache mit der sessischen Güte Gottes auszugleichen sei. — Uedrigens ist die Güte hier nicht Gütigkeit, die sich im Erweisen einzelner Segnungen bethätigen würde, sondern das Gutsein, nicht benignitas sondern bonitas. Der Urheber alles Daseins wird, weil auch die sittliche Welt da ist, als deren Prinzip, als das urbildlich sute im frommen Bewußtsein empfunden.

- §. 83. Ans der Art und Beise, wie das Bose nur als wisdigtes ins Dasein eintritt, vom wahren Sein aber zurückstwiesen ist, giebt sich die Heiligkeit Gottes kund, das Gutstell Gottes ist ein heiliges.
- 1. Scheint das Auftreten des Bofen junachst das ichlechthin Outfein der gottlichen Causalität zu beschränken, so muß vielmehr be in unferm Gewiffen ichon gegebene richtige Auffassung der Art mb Beise wie das Bose ins Dasein tritt, die absolut fittliche thimmtheit Gottes nur schärfer ins Licht stellen. be Boje gerade fo berechtigt eintrate wie das Gute, fo mußte be Urheber der fittlichen Belt uns als gut und boje oder als glichquiltig gegen diesen Unterschied erscheinen; nun aber ist das Smentheil thatfachlich vorhanden, das Bofe bat kein in fich rubis 8th, befriedigtes, bleibendes, somit fein mahres Sein, es erscheint ibrall nur als eine Regation, Privation und Verkehrtheit am Suten, ale ein nicht fein follendes, ju beseitigendes, gum Berwinden bestimmtes, migbilligtes \*). Gerade in dieser dem Bosen mgewiesenen Art des Daseins giebt fich uns die Beiligkeit Bottes land, welche wir ohne das migbilligte Bose in einer nur sittlich guten Belt gar nicht erkennen konnten. Die alte Dogmatische

<sup>\*)</sup> Die reformirten Dogmatiker meinten ganz dasselbe indem sie sagten, Gott wolle das Mitdasein des Bösen zwar mit voluntas decreti nicht aber mit roluntas praecipiens und approbans. Wie arg Ebrard diese meine Wiedersdarftellung der alten Lehrweise misbeutet und verseumdet, siehe in Baurs theol. 3ahrb. 1849.

Aussage ist begründet, daß erst aus dem Gegensatz zum Bose bas Gute uns erkennbar werde, wie Augustin sagt und Zwing angelegentlich wiederholt; daß somit nur im Mißbilligen, Berbiten des Bösen Gottes heiligkeit unserm Bewußtsein sich einbilde könne. Daraus muß aber der viel erheblichere Satz hervorgeber das Gute könne auch nicht werden, ohne daß das Bose mit we den kann. Die heiligkeit tritt nicht neben die göttliche Güte, i vielmehr diese selbst in scharf ethischer Bestimmtheit, welche i Mißbilligen des Bosen sich ausdrückt.

2. Die Beiligkeit wird nicht felten als Bohlgefallen am Gi ten und Diffallen am Bofen bezeichnet, aber genau ift biefes i sofern nicht, weil so in Gott ein Erleiden, ein Bestimmtwerde durch unfer Thun angenommen wurde. Schleiermacher's Erfli rung, Beiligkeit sei Diejenige gottliche Eigenschaft, fraft welcher i jedem menschlichen Gesammtleben mit der Erlösungsbedurftigfeit da Bewiffen gesett ift, lautet der dritten Religionsstufe vorgreifent weil er unfere zweite nicht befonders unterscheidet, allzu specififd driftlich; vielmehr giebt fich die Beiligfeit Gottes fund fcon an der fittlichen Religionsflufe, wo das Erlösungsbedurfniß noch nich bestimmt gesett ift, ja schon in der blogen Gesetzeligion. specifische Rundgebung der göttlichen Beiligkeit ift offenbar bat Beben des sittlichen Befeges mit dem Berbot des Bofen, durch welches erft das Bugemuthetsein des Guten bestimmt erkennbat wird; somit ift die Beiligkeit allerdings im Gegen des Bewiffent oder vielmehr des fittlichen Gesetes überhaupt kund gegeben, bie Beziehung aber auf die Erlösungsbedürftigfeit murde bier voreilig Als hervorbringer der sittlichen Belt ift Gott ber beigefügt. aute, als das Bofe verbietender Gefetgeber ift er der beilige, ober ausammengefaßt, er ift die beilige Bute, durch welche jede Begunstigung der Sunde ausgeschloffen wird, obwol das Geschöpf oft fein Bohl in der Gunde fuchen und begehren mag, indem es vergißt daß die göttliche Gute eine beilige ift.

- b. Gott als Begründer der fittlichen Welt in ihrem Verlauf.
- §. 84. Als Begründer ber sittlichen Welt in ihrem Berlanf wird Gott ihr Regierer genannt und die Allwissenheit sittlich bestimmt als die Weisheit.
- 1. Der Bang ber Naturwelt, ihre geordnete Ginrichtung barfellend, poftulirt für die Caufalität nur die hochfte Intelligeng oder Allwiffenheit; fur den Begrunder aber des Berlaufes, d. h. für das Regieren der fittlichen Belt tann diefe Gigenschaft nicht genugen, vielmehr muß dieselbe in die Boteng des Sittlichen erben, die Allwiffenheit als Beisheit bestimmt werden. Dogmatit beide Eigenschaften nicht felten vermischt und doch wiebir beide unterscheiden wollen, Schleiermacher aber die gange Un= terideidung verneint, so muß ihre richtige Bestimmung auch die Riglichfeit der Bermischung und der Bereinerleiung erflären. Dieis leiftet unfere Ableitungsweise ber gottlichen Gigenschaften. Allwiffenheit und Beisheit bethätigen fich beide im Leiten, Ginrichten Regieren, bestimmt unterscheiden aber laffen fie fich nur im Interscheiden des natürlichen vom sittlichen Verlauf; wird dieses berfeben, fo muß man freilich mit Schleiermacher fagen, Die Uninscheidung beider Eigenschaften habe keinen Werth. Wir meinen der, die gottliche Beisheit als actuofe fei mit der Borfebung om mit der fich vollziehenden sittlichen Beltordnung eines und bieichne une die Causalität für den Bang der fittlichen Belt. Brilich ift der hier erst seine Beisheit kund gebende Gott derselbe, belder im Leiten der Naturwelt die Allwissenheit kund giebt, das kr man die einmal erkannte Weisheit dann auch im Leiten der Raturwelt wieder erkennt; aufgegangen ift aber die sittliche Beisbeit unferm Bewußtsein erst im wahrgenommenen Berlauf der ittlichen Belt, denn ohne diese hatten wir überall fein Bewußtkin von fittlicher Beisheit und Borfehung. Das fromme Sich= abhängigfühlen von der sittlichen Beltordnung und von der gottlichen Beisbeit ist eins und dasselbe, da jene nichts anderes ist als die regierende Beisheit in ihrer Bethätigung.

- 2. Sehen wir freilich im Bang der fittlichen Welt auch das Bi mit gehen und mit regiert, so wird dieses den Gindruck der fittlich Beisheit Gottes gunachft floren; das fromme Bewußtsein erhebt f aber über die flörende Wahrnehmung und glaubt an die Beisheit t Borsehung trot des mitgehenden Bosen. Die sittliche Belt muß wie fie thatfächlich verläuft Gottes würdig fein und eine gottlie Beisheit schlechthin fund geben, was man in einer Theodicee oft b nachweisen wollen. Zwar ift diese Beisheit als absolute wie oben ! Allwiffenheit une fo überlegen, daß wir fie nicht überall verftebe aber das Nichtverstandene ahnen wir als überlegene Beisheit u können in demfelben nicht etwa einen Beisheitsmangel vorausfete da die Erfahrung immer gezeigt hat, daß mo früher nicht verfta benes verstanden wird, immer nur eine verborgen gemesene Bei heit fich an's Licht ftellt. Diese ift nichts anderes als ber Sinn m Berftand, welcher dem Gang der fittlichen Belt jum Grund lies der Beift der sittlichen Beltordnung felbft in welcher für all Bingegen muß die Analogie menschlicher Beisbei aesorat ist. das Unterscheiden des Zwedes und der Mittel, des Blans m der Ausführung von Gott fern gehalten werden, zumal jedes An einanderfallen beider Glieder icon in unserer menschlichen Beit heit eine Unvolltommenheit andeutet, und der mahrhaft wei Mensch doch erft derjenige ift, welchem 3wed und Mittel Ein werden, fo daß jedes sittliche Mittel der nabere 3med ift un jeder 3med das entferntere Mittel. Gin inneres Auseinanderfalle von 3med und Mittel mare gerade nur eine Ausartung des Sitt lichen, sei es dag der 3wed die an fich nicht sittlichen Mittel ober daß die Mittel den nicht sittlichen 3med heiligen sollten.
- §. 85. Ans der Art und Beise wie im Berlauf der stillichen Welt das Böse noch mitgeht als ein mit Uebeln belegtet bestraftes und gerichtetes, erkennen wir die Beisheit des Regul rers als die gerechte; die Gerechtigkeit Gottes ist die schafttliche Bestimmtheit seiner Beisheit.
- 1. So wenig kann das Mitgeben des Bosen im Berlauf de sittlichen Welt den Glauben an die Weisheit Gottes aufheben, da

überall erft diefes vom mahren Gein gurudigewiefene, mit Ucbeln belegte, beftrafte, gerichtete Bofe uns die gottliche Beisheit in ihrer scharf sittlichen Bestimmtheit kund giebt, d. h. als die ge-Dhne Dieses gestrafte Mitgeben des Bosen bliebe uns Cottes Gerechtigleit unerkennbar, wie wir in einer nur das Gute mhaltenden Belt den Unterschied des Guten und Bofen gar nicht ertennen und das Gute in feiner Reinheit nicht als folches auffaffen, fomit das Beilige nicht erkennen konnten. Die Berechtigfeit der Borfebung als der fich bethätigenden fittlichen Beltordnung leuchtet uns auf aus der Art und Beise, wie die fittliche Belt mit hinficht auf die Gunde regiert wird. Die Gerechtigkeit ift ber fcarf fittliche Charafter ber gottlichen Beisheit, junachft im Bestrafen des Bofen fich erweisend daber auch im Begunftigen md Belohnen des Guten, so zwar daß Strafe und Lohn nicht uft von Außen arbitrar bingugefügt werden, sondern aus dem Bofen und Guten felbst fich entwideln fraft ber von Gott gefetsim und gehandhabten fittlichen Weltordnung, welche nichts anderes # als die Gesammtheit der göttlichen Actuofität hingerichtet auf Wittliche Belt, nichts anderes als Die actuofe Borfebung. Saben Maltern gefeben, daß wir ohne Bahrnehmung des Ungerechten be Berechtigfeit nicht erkennen konnten, fo merben wir beifugen, Mi ohne das mitregierte Bofe auch das werdende Gute nicht regint und erzogen werden fonnte, fomit die Borftellung, als hatte Bott eine fittliche Weltregierung auch ohne das Mitgeben des Bijen anordnen können, kein haltbarer Gedanke sondern eine 3llu= fion ift.

2. Das Menschliche, wie Leibenschaft, Jorn oder gar Rache, war in popularer und poetischer Schilderung der göttlichen Gerichtigkeit zugelassen, ist dem Begriff der Gerechtigkeit unangemessen ud bedarf für die Glaubenslehre der Berichtigung; ebenso die Borstellung von zeitweisem Zuwarten mit den Bethätigungen der Gerechtigkeit, da Gottes Eigenschaften nicht bisweilen sich bethätisen bisweilen müßig sein können. Bermissen wir oft in der göttlichen Regierung die Gerechtigkeit, so ist dies durch unsere Luzzssichtigkeit veranlaßt oder durch Ueberschätzung des äußern

Schidfals. Bollzieht fich die Gerechtigkeit schon hienieden imme dar, so kann darum doch die Folge unseres Thuns in ein jense tiges Leben fortwirken; wiewol man nicht fagen darf, weil b Berechtigfeit fich im fünftigen Leben geltend mache, jo tonne ! beliebig im jegigen mußig bleiben. Darum ift die Berechtigte allerdings eine wesentliche Eigenschaft Gottes und nicht wie b Socinianer wollen eine blog arbitrare, fo daß das Erlaffen b Schuld und Strafe im göttlichen Belieben lage; als Sandhab feiner fittlichen Beltordnung tann Gott die in diefer gefetten Ro gen des Guten und des Bofen nicht ftill ftellen, was ig ein fit liches Bunder fein mußte, sobald es eine Abweichung von d fittlichen Weltordnung in fich schlöffe. Auch lagt fich nicht anne men, daß Giner fatt des Andern, der Unschuldige fatt d Schuldigen geftraft werden könne, da mas der Unschuldige ju be den hat nicht Strafe sein kann, und die Strafe überall nicht w Außen ber bingugefügt wird fondern aus der Schuld felbft be vorgeht. Diefen Sägen barf auch weiter unten in der Erlöfung lebre nicht widersprochen werden. Ungenau ist auch die Bermech lung der Gerechtigkeit mit dem Sittlichsein überhaupt, da jene m eine Bestimmtheit von diefem ift und teineswegs im sittlichen Be fahren überhaupt fondern nur im Richten, Strafen und Lohne alfo im Bergelten fich ausdruden tann. Schleiermacher faßt b Berechtigfeit Gottes richtig, stellt fie aber an den unrichtigen Dr es ist ja ausgemacht daß fie uns nicht erft im Gebiete des C lösungereiches sondern schon auf der sittlichen Religionestufe übe haupt zum Bewußtsein kommt und darum gerade in der bloke Befetesreligion ber berrichende Begriff ift.

3. Daß die göttliche Gerechtigkeit nicht im Hervorrufen son dern im Regieren der sittlichen Welt sich kund giebt ist klar, den das Hervorrufen von Geschöpfen verschiedenen Ranges und m gleicher Juständlichkeit auch nach der geistigen Begabung kann nid auf Gerechtigkeit zuruckgeführt werden \*), obwol es dieser nid

<sup>\*)</sup> hier hat ber verborgene Wille Gottes, welchen Luther und Calvin energisch hervorheben, seinen Ort.

widerspricht, ebenso wenig das Geben des Gesetzes. Im Regieren der sittlichen Welt einmal erkannt, wird freilich die göttliche Gesechtigkeit als Eigenschaft des Gottes ausgesagt, der schon im Erschaffen derselben ist wie im Regieren.

- §. 86. Anch die sittlichen Eigenschaften Gottes sind ewig algegenwärtig und überall wirksam, wo sie der Natur des Bespisses nach es sein können, sie sind eine gesteigerte Erkenntnissen natürlichen Eigenschaften. Die heilige Güte als hervorskingende und die gerechte Weisheit als regierende Urfächlichkeit der sittlichen Welt sind in Gott eines und dasselbe. Seine Einschheit und Unveränderlichkeit als sittliche bestimmt ist seine Bahrhaftigkeit und Trene.
- Die fittlichen und die natürlichen Eigenschaften, welche bir Gott auschreiben, bezeichnen ein untheilbares einheitliches Befen, ur daß es sich anders kund giebt in der natürlichen als in der filliden Belt. Die Allmacht als schlechthin segend was fie fest, - benn biefes, nicht aber das plögliche Gegen ift ihr wefent-🙀, - tann nicht in gleicher Beife wie Natürliches fo auch Sittliches feten; fie garantirt im Sittlichen nur daß Gott uniblar erreicht was er will, daß er die fittliche Beltordnung ihlechthin durchführt und nichts von Außen ber ihn darin hemmen, bichranten oder auch nur bestimmen tann\*). Ebenfo tann die allmichtige Allwissenheit als solche nicht Sittliches entwickeln, sie garantirt nur dem sittlichen Beltverlauf, daß die sittliche Beltodnung allen sittlichen Berlauf regiert, auf alles und jedes gefaßt was wir immer thun mogen, weil auch die Naturwelt auf bie fittliche Belt hin geschaffen und geleitet wird; der Urheber beider ift derfelbe. Die schöpferische Allmacht und die das Sitthe hervorrufende heilige Gute find Gine das Dafein aller Dinge begrundende Urfachlichkeit. Die lenkend einrichtende Allwiffenheit md die regierend gerechte Beisheit find ebenfalls Gine den Berlauf aller Dinge begründende Urfachlichkeit; heilige Gute und ge-

<sup>\*)</sup> Die Selbstbeichrantung Sottes ware nur bie ber Mumacht.

rechte Beisheit sind Eines in Gott, daher denn Gute und a rechtigkeit von vornherein schon einander nicht ausschließen, so derst durch besondere Ausgleichung ihre streitigen Ansprüche mit e ander vermittelt werden müßten. Unsere Eintheilung, ruhend idem verschiedenen Eindruck welchen Gottes Berke auf un Abhängigkeitsgefühl machen, wird dem Bewußtsein klar, wenn twie vom allmächtigen Schöpfer und allwissenden Lens der Naturwelt, so vom gütigen hervorbringer und heilig Gesetzgeber, vom weisen Regierer und gerechten Richt der sittlichen Belt\*) sprechen, wobei das richtige stat zu je göttlichen Function geordnet wird. Obgleich wirden Attribnicht ebenso gut andern Functionen zutheilen können, setzen dennoch einander voraus, da ein ungütiger Schöpfer nicht weregieren würde noch umgekehrt, da ebenso ein unheiliger Sest geber nicht gerecht richten würde.

2. Die bei allen Gintheilungen von Gigenschaften benn festzuhaltende Ginheit, sittlich etwa als Ginfachheit bezeichnet, u das bei allen unterschiedenen Functionen fich Gleichbleiben Gott oben die Unveränderlichkeit genannt, ift jum fittlichen Begriff ( fleigert die Bahrhaftigfeit und Treue oder die Buverläßigt Bottes, fraft welcher wir uns auf ihn verlaffen konnen, indem die sittliche Weltordnung im Zusammenhang mit der natürlich unverbrüchlich handhabt, fie meder irgendwo unerfüllt läft ne neben und außer ihr schlechthin unverständliche Regierungsacte vo zieht die ein natürliches oder ein sittliches Bunder wären, eb barum aber ein Ungedanke. In der Bahrhaftigkeit und Ire besteht namentlich die sittliche Unveranderlichfeit Gottes durch ! gange Reihe der Zeit = und Raumestheile, daher benn auch b Salten des Bersprochenen, d. h. der Einklang früherer und fr terer Rundgebungen und Wirfungen der sittlichen Beltordnur Die Einheit im Geben und Bollziehen des Gefetes, das Ginsfe

<sup>\*)</sup> Auch hier sehe ich Romang bieselben vier Eigenschaften Gottes fittlichen Welt gegenüber aufftellen, nur baß er sie einzeln abweichend bestund ihr Berhältniß unter einander anders auffaßt. Daß Ebrard meine Etheilung als bloße Thorheit verspottet, bringe ich hier wieder in Erinnerung

der Drohungen und Verheißungen mit deren Verwirklichung. Bon den Beissagungen noch in einem andern Sinne zu reden, ist hier überstüffig und kann erst auf der Stuse des Gottesreiches nöthig werden. Immer aber bleibt die Grundform aller Beissagung, welche von der Bahrsagerei sorgfältig zu scheiden ist, das Zusichern des Segens der auf sittliches Verhalten folgt, und des Fluches welcher die Frevler trifft.

Die formalen Eigenschaften welche als Ewigkeit und Macgenmant. Den zeit - und raumlofen unendlichen Charafter ausprecen ben icon auf die materiell natürlichen Eigenschaften bezogen weben. Da nun die fittlichen nur die Steigerung der untirlichen in's Ethische find, so ift eine neue Beziehung der formellen auf diese nicht nothwendig, indem von selbst sich ergiebt Mis auch diese fittlichen Eigenschaften Gott zeit - und raumlos einwohnen und feine Bethätigung in Beit und Raum überall begleis tn; die fittliche Beltordnung ift immer und überall wo fittliche Bie es niemals und nirgends Natur giebt außerhalb In Raturordnung, fo nicht Sittliches außerhalb der sittlichen Beltordnung. Gott ift ewig und überall die heilige Gute und be gerechte Beisheit, obwol er diefes nur an fittlichen Befchöpfen bind geben tann. Darum ift feine Allmacht und Allwiffenheit aufschoben in diese beilige Gute und gerechte Beisheit, darum die Aundgebungen jener den Rundgebungen Dieser Dienend, d. h. Die Raturwelt auf die sittliche Welt hin vorhanden und mit dieser zur Einheit verknüpft. hat die Dogmatik auch Gottes sittliche Actuoflåt als allmächtig wirksame aufgefaßt, so floß dieser Jrrthum us der Bermischung des Ratürlichen und des Sittlichen, ein Buthum der febr nothdurftig das Gegengewicht fand in einem ade göttlicher Selbstbeschränkung. Hat sie ferner viel gestritten iber den universalen oder particularen Umfang der Bethätigung sittlicher Eigenschaften, ob 3. B. die Gerechtigkeit sich an Allen tweise, oder Einige ( die Ermählten ) übergehe: so sehen wir hin= stgen daß die göttlichen Gigenschaften universal fich bethätigen, namich da überalt wo fie der Natur der Sache nach es können, die Attlicen nur in der fittlichen Welt, die natürlichen in der Naturwelt.

## Zweites Kapitel.

Die sittliche Welt schlechthin abhängig von Gott.

- §. 87. Das fromme Bewußtsein sest auch die sittliche Be schlechthin abhängig von Gott im Hervorgerusensein und E widlungsgang; sie ist von Gott hervorgerusen und regiert.
- 1. Bie erft bier fittliche Eigenschaften in Gott ertennt werden, fo auch erft hier sittliche Thatigfeiten oben unction welche nichts anderes find als die Eigenschaften in Brer Betl tigung. Das eigentliche Erschaffen und erhaltende Lenken ber 9 turwelt kann noch nicht als eine ethischartige, muß vielmehr junat als eine naturartige Berrichtung gedacht werden, fo daß die Gr beit der Welt gegenüber sich wie natura naturans gur nature verhielte, d. h. daß Alles auf dem Bege des Naturprocesses geh wird. Die Dogmatit hat aber gerade für die Dasein verleihen oder schöpferische Function den Unterschied, welcher fur das B vorrufen der fittlichen Welt über der naturlichen anerkannt wert muß, überseben, fofern fie ben Menschen als sittliches Geichi mit sittlicher Actualifirung aus ber blogen Schöpfung bervorgeh ließ, obwol der Augenschein lehrt daß durch Raturschöpfung ! Mensch nur als animalisches Geschöpf gesetzt wird in sofortig animalischer Lebensbethätigung, allerdings als angelegt und ! ftimmt zu fittlicher Bernunftigfeit; aber gerade das fittliche Leb als fich in Bethätigung erft fegendes ift niemals von der bloß Naturschöpfung ber und wird von Gott nicht mittelft intelligent Allmachtsactes in's Dafein gefest. Gott fann und will fittlich Geschöpfesleben als solches auch nur durch fittlichartige Thatigt hervorrufen, indem er das Sittliche als Gefetz und Soll d Menschen zum Bewußtsein fommen läßt, als ichlechthin berechtig Zumuthung (kategorischen Imperativ), den Gehorsam aber ni allmächtig fondern durch ethische Ginwirfung feiner fittlichen 28c ordnung, verheißend und drohend dem menschlichen Willen abgewin Die ursprüngliche Berechtigkeit der Dogmatit als anerschaffene, p

die nachher anerborene Ungerechtigkeit, so wohl begründet die antitatholische Richtung dieser Lehrstücke bleiben wird, bedürfen der von Schleiermacher vorgenommenen Berichtigung, welche in unferm bestimmten Unterscheiden physischer Schöpfung und ethischer Bervorrufung jum Abschluffe tommen muß. Die Naturschöpfung steigt auf bis zur Erschaffung des Menschen, deffen Bernunft, Bewußtfeinsorganismus und angelegtes Gewiffen, zum Erweis daß die Urfachlichfeit des Raturlichen und des Sittlichen eine und dieselbe ift, ihr bochfes und lettes Product find, fahig und bestimmt alsdann als exftes und Impuls gebendes den fittlichen Lebensverlauf zu noffnen und mittelft desfelben das Natürliche zu ethistren; mas alles in Gott und seinem Billen schlechthin begründet ift und darum eine Anndgebung Gottes bleibt zu seiner Verherrlichung, bezeugt durch das biblische "erfüllet und beherrschet das Erdreich". hat die fittliche Belt hervorgebracht, aber die wirkliche Sittlichkeit mr fo wie sich dieselbe allein hervorbringen läßt, nicht durch Naturprozek fondern durch sittliche Einwirfung.

2. In der leitenden Erhaltung ist schon von der Dogmatif bie phyfische Welterhaltung und Lenkung von der ethischen Erziesung und Regierung unterschieden, der Unterschied aber doch auch nicht wirklich durchgeführt worden. Die göttliche Function wird zwar actuofe Borfehung oder Regierung genannt, mas unstreitig sittliche Begriffe find; die sittliche Regierung murde aber dann doch wieder als allmachtsfraftige, phyfischartig wirfende vorgestellt, und der Sag, Gott konne alles in der sittlichen Welt so geschehen machen wie er wolle, und nichts könne geschehen als nur das was er wolle, pflegte flatt vom schlechthin gesicherten Sichvollziehen der sittlichen Weltordnung vielmehr so verstanden zu werden, daß die ethische Regierung mit phyfischer Allmachtwirkung wieder verwechselt und vermischt wurde. Die Berschiedenheit spricht sich zwar aus in der Unterscheidung der providentia universalis und specialis, sofern die lettere die Regierung der fittlichen Welt oder das schlechthin Abhängigsein des fittlichen Berlaufs von Gott bezeichnen follte; bennoch aber wird durch Aurücktragung des Wortes providentia in die allgemeine Raturlenkung wieder das Ethische und Physische vermischt.

wird mit Recht, ift einmal von der fittlichen Belt aus Gott al fittliche Borfebung erkannt, Diefe Erkenntnig gurudbezogen at Die Naturwelt und gefagt, derfelbe Gott welcher fich als fittlid Borsehung fund gebe, jei auch der Lenker der Raturwelt und lei Diese für jene; aber sehr bestimmt muß dabei festgehalten werde daß die fittliche Regierung als folche für erhaltende Entwicklun bes Sittlichen durchaus anders verfährt als für Erhaltung b physischen Bewegungen, und niemals durch Allmachtsacte ein fit liches Leben als solches erzeugt oder bewegt sondern bochfter beffen Werden und Sichbefestigen begünftigen tann. Der alte bo matische San, die sittliche Welt sei ebenfalls schlechthin von Go abbanaia wie die natürliche, aber auf andere Beife, nämlich oh allen Zwang, ift vollständiger durchzuführen. Dieß fann aber m geschehen wenn in der Methode der Glaubenslehre die Rati und die sittliche Belt bestimmt aus einander gehalten und alsdan auf die richtige Beife wieder auf einander bezogen werden. E nur konnen wir den Zumuthungen der Theologen von Saumu Camero und Ampraldus \*) an die orthodoxe Dogmatif, daß ein ethische Einwirkung Bottes von der physischen unterschieden werde muffe, gerecht werden, mas icon die Arminianer zwar erftre aber nicht befriedigend geleistet haben \*\*).

- a. Die sittliche Welt von Gott abhängig in ihrem Hervorgebrachtsein.
- §. 88. Gott als ber Gute ober die Güte Gottes giebt fi wesentlich tund im Hervorbringen ber sittlichen Welt; diese i schlechthin sein Wert, creatio specialis, er ist ihr gütige Hervorbringer.
  - 1. Das fromme Abhängigkeitsgefühl, bezogen auf die Bo

<sup>\*)</sup> S. bie Artifel in Bergog's theol. Realencyflopabie.

Diber bas Dringen auf Unterscheidung moralischer und physischer Ein wirkung im Lehrbegriff ber Theologen von Saumur antwortete die Orthobori baß eine suasio moralis zu wenig wäre für den Allmächtigen; baher jene eläuterten, es sei ein hyperphysisches Moralisches gemeint.

ftellung vom Entstandensein der fittlichen Belt und Geschöpfe, ermenat das Lehrstud von der creatio specialis oder vom Hervorbringen der fittlichen Belt mit den fie bildenden vernünftigen Geichopfen als den befondern Cbenbildern Gottes, als welche wir nur ben Menschen fennen und gemäß alterthumlicher Borftellung die Engel. Im Hervorbringen so edler Geschöpfe, denen ein Abbild bes göttlichen Lebens zu sein vergönnt ift, seben wir die specifische Aundgebung der gottlichen Bute, ohne daß ein religiofes Bedurfnif vorhanden ift welches noch weitere Beweggrunde fuchen murde; wie etwa die früher so angesehene dogmatische Meinung, daß Gott die Renschen erschaffen habe, um für die himmlische Sierarchie die gefallenen Engel zu ersetzen \*). Die Frage aber ob es außer den Renichen noch andere vernünftige Geschöpfe gebe, ob voradamitische auf Erden \*\*), ob in andern Weltförpern den Menschen analoge, ob amischenweltliche und an keinen bestimmten Beltkörper gebundene, ob alle vernünftigen Geschöpfe geiftleiblich feien oder einige bloß geiftig, ift feine Frage der Frommigkeit sondern eine naturwiffenschaftliche. Die Frommigkeit fagt nur aus daß so viele stiliche Geschöpfe es gebe, alle von Gott in's Dasein gerufen seien. Der Mensch ist zwar als Rrone ber irdischen Geschöpfe durch die intelligente Machtschöpfung Gottes erschaffen, so daß seine Naturbafit als höher organisirter Leib und Seele auf dem Bege des Raturprocesses wird \*\*\*); dieses ift aber auch nur die Bedingung für das Sittliche, noch nicht das Sittliche selbst. Zum sittlichen Geschörf hat Gott den Menschen dadurch erst erhoben, daß er ibm das fittliche Gesetz einpflanzt +) als verschieden vom Natur-

<sup>\*)</sup> Wir sehen auch hier, daß jede Geschichte Gottes und der himmlischen Sphare immer nur mythologisch sein kann.

<sup>\*)</sup> Bie Swebenborg will, ber auch bie Engel nur verklärte Menschen fein laft.

Db bie Seele freatianisch ober traducianisch ober als präeristirenb bem Libe beigegeben werbe, vergl. m. ref. Gl. L. I, S. 452. II, S. 49, sind dragen bie auf bualistischer Anthropologie ruhen.

<sup>†)</sup> Die Genefis beutet schon eine zweisache göttliche Thatigkeit an, bas Bilben bes Menschen aus Erbe und bas Einhauchen bes Lebensobems, wodurch eft bie vernünftige Seele entstanden sei.

trieb, und ihn befähigt dem erstern zu folgen und sich selbst zu entscheiden. Dadurch ist der Mensch zur sittlichen Existenz über haupt erhoben, abgesehen davon ob er sich für's Gute oder für's Böse entscheide. Das intelligente Willensvermögen ist somit der unterscheidende Borzug des sittlichen Geschöpfes, als Bermögen von Gott erschaffen im Zusammenhang mit gesteigerter Intelligenz anlage. Nur als Anlage, Bestimmung und inneres Soll kam das Sittliche anerschaffen sein, nicht als verwirklichtes; nur das Gesch im Gewissen kann ursprünglich eingepflanzt sein, nicht de Act des Gehorchens noch der zu erwerbende Habitus des Gehor sams oder der Gerechtigkeit.

2. So wenig die Erschaffung der Belt ebenso wenig tam Die des vernünftigen Geschöpfes von der Glaubenslehre conftruit werden, da der Schöpfungsproceß nicht als folder Begenftani bes religiösen Bewußtseins ift. Er fonnte biefes nur mittelba werden, fofern es eine gottliche Belehrung barüber gabe, Die fu welchen Inhalt fie immer baben wurde Blauben in Unspruch nahme Daß aber Gottes Offenbarung, wie dieselbe zumuthend und ver heißend ift, auch einen ergählenden Bestandtheil in fich schließe (ober S. 162), ift abgesehen von unserer Unfahigkeit die eigentliche Schöpferacte ju verfteben, eine nur aus der Bermechelung be h. Schrift mit dem Borte oder der Offenbarung Gottes felbft ber vorgegangene Borftellung. Daber find die modernen apologetischer Bemühungen um Bermittlung ber biblifchen Ergahlung mit be Naturmiffenschaft, abgesehen vom Mangel an Beweistraft fur nich schon burch Borurtheil Gewonnene, nur das Zeichen eines Stant punfte, der das Religiöse nicht rein zu erhalten vermag und fat des Glaubens die traditionellen Borurtheile vertheidigt. Bie wei die biblifche Ueberlieferung auch fur Naturwiffenschaft und Ge schichte Werth habe, ift felbst beim gunftigften Resultate fur' Chriftenthum felbst viel gleichgültiger als man sich einbildet. groß der Borzug der biblischen Schöpfungedarstellung vor de außerbiblischen Rosmogonien sein mag, kann dieselbe doch nicht al Beschichte festgehalten werden; ihr Berth für die Glaubenslehr liegt in dem dabei fich aussprechenden religiösen Bewußtsein felbfl weldes alle Dinge schlechthin als Bert Gottes auffaßt und Diefelben auf Gott guruckführt (§. 73). Sogar ob nur Gin Paar geichaffen worden fei, die Differeng ber Raffen alfo aus fpaterer Entwidlung hervorgegangen, oder ob doch mehr als ein Baar, die Raffenverschiedenheit somit eine ursprünglich gesetzte, ob Mann und Beib gleichzeitig, oder diefes nach und aus jenem gebildet fei, läßt fich nicht von der Glaubenslehre entscheiden. Die Einheit der menschlichen Gattung wird freilich postulirt, und ohne dieses Battungsbewuftfein fann ber driftliche Glaube nicht bestehen: Die Gattungseinheit wird aber fonst nirgends an das Erschaffensein blog Eines Exemplars gebunden, aus welchem alle andern Exemplace abstammen mußten, ba 3. B. die Lowen oder die Apfelbaume Eine Gattung blieben, auch wenn nicht alle von einem einzigen erschaffenen Exemplar berftammen. Die Naturwiffenschaft mag zusehen, ob fie diese Probleme lofen werde; denn wie immer ts geschehen murbe, die Glaubenslehre anerkennt das mas in's Dasein gesett ift als Gottes schöpferisches Wert, moge nun die Erde so gebildet worden sein, daß nur an Einem oder daß an mehreren Bunkten das Beschöpf einer Gattung in's Dasein treten Mite. Bir haben darüber feine Meinung als Dogma oder Sagung feftzustellen, wodurch nur der mögliche Conflict mit fortschreitender Raturmiffenschaft berauf beschworen murbe.

3. Ist der an ein höheres Maaß von Intelligenz geknüpfte Bille das was den Vorzug des sittlichen Geschöpfes wesentlich bildet, so kann auch nur darin die besondere Ebenbildlichkeit desielben gesucht werden. Alle Schöpfungen und Geschöpfe sind Symbole, Abbilder Gottes, das vernünftige Geschöpf aber ist dieses in weissich höherer Beise, was der Ausdruck es sei zum Ebenbilde Gottes erschaffen, aussagen will; denn auch wer wie die Socinianer die Ebenbildlichkeit bloß in der Herrscherstellung sindet \*), kann diese immer nur auf den sittlichen Borzug des Menschen zurücksühren, da ja abgesehen von diesem viele andere Geschöpfe dem Renschen überlegen wären. Erst vom sittlichen Geschöpf wird die

<sup>\*)</sup> DR. ref. Gl. 2. S. 51.

Rundgebung Gottes ins Bewußtsein aufgenommen, und erft bier giebt Bott fein auch bas Sittliche begrundendes urbildlich ethisches Befen fund. Da aber diese Cbenbildlichfeit nur der bobern Stufe ber sittlichen Geschöpfe selbst gilt, so ift fie nicht abhangig von ber beffern oder ichlechtern Lebensführung der verschiedenen Berfonen; auch der schlechte Mensch bleibt Mensch mit Berftand und Billen ausgerüftet und als folder zum Cbenbilde Gottes erschaffen, mas nur von einem manichaischen Dualismus, der ursprünglich gute und urfprunglich boje erschaffene Menschen annahme, geleugnet werden konnte \*). Sat deswegen die Dogmatik ichon der Ratholifen von der imago die similitudo dei unterscheiden und lettere als Bezeichnung ber actuell guten Lebensführung verfteben wollen: fo ftuste fich diese Unterscheidung zwar auf unrichtige Eregese, indem man das Synonyme des hebraifden Barallelismus überfab, und wurde überdieß durch die Lehre verwirrt, daß die ursprüngliche Berechtigfeit des Menschen nur eine accidenzielle Ausnahmsbeigabe gewesen sei; abgesehen aber von diefen Frrungen tann füglich zwischen der Ebenbildlichkeit der menschlichen Natur als folden und der Gottahnlichkeit der quten Lebensführung unterschieden werden \*\*). Nur gebort lettere nicht in das Lehrstud vom icopferifd bervorgebrachten, da die Lebensführung unsere eigene That fein muß.

4. Die ursprünglich anerschaffene Gerechtigkeit ift, wie die Socinianer und Arminianer schon ob auch in ungenügender Beise erkaunt haben, eine unhaltbare Borstellung, sofern darunter eine anerschaffene actuelle sittliche Bollkommenheit im Sinn der Gottähnlichkeit verstanden wird; denn das actuell Gute und der mit der

<sup>\*)</sup> Rur der Calvinismus mit dualistischer Prädestination konnte den manischäischen Auswuchs jener Mennonitenfraktion veranlassen, welche die Erwählten allein von Abam, die Berworsenen aber vom Schlangensamen der Genefis absleitet; ein Auswuchs des Calvinischen non omnes pari conditione conditi (nicht creati!)

Die Luther im Gbenbild nur fand, daß wir Erkenntniß und Billen haben, in ber Gottähnlichkeit aber daß wir erkennen und wollen was Gott will. Köftlin II. S. 369. Sogar Luther, nicht nur Calvin setzt also diese Unterscheidung, welche Herr Ebrard mir als Fälschung ober Unwissenheit und Einschwärzung katholischer Lehrweise heim giebt. M. ref. Gl. L. I, S. 395.

Ausübung erft zu Stande fommende gute Sabitus, b. h. Gefinnung und Fertigleit, tann nicht anerschaffen werden, da es fich selbft feten muß, das ursprunglich anerschaffene aber fann nur Boteng fein nicht menschlich actualifirtes. Un die Stelle der anerschaffenen Serechtigfeit muß daher die normale Unversehrtheit der Natur und ethische Unschuld gesetzt werden, in welcher aber die potenzielle Roglichkeit des Bofen mit liegt. Darum bleibt doch mabr daß Die Gerechtiafeit im Sinn des sittlich Guten zum Begriff der menschlichen Natur felbft gebort, potenziell in ihr wefentlich liegt, um verwirklicht zu werden durch fittliche Actualifirung; daß fie somit feineswegs nur ein außerlich beigegebenes donum superadditum ift, nach beffen Berluft oder ohne deffen Berwirklichung die menschliche Ratur bennoch ihre Integrität behalte, wie die Ratholifen lebren. Auch daß die menschliche Natur und Leiblichkeit ursprünglich als unfterbliche geschaffen worden, ift meder biblifch ficher bezeugt noch überhaupt festzuhalten, wie denn schon die besonnenen Dogmatifer\*) Diese Unfterblichkeit nur als eine perpetuirliche Erhaltung m Leben verstanden haben oder wie Luther ale Bermandlung be irdischen in den himmlischen Leib ohne Sterben, Röftlin II. 6. 359, nicht ale eine Unmöglichleit bes Sterbene. Bott batte bes erfte Baar, mare es von Gunde frei geblieben, immer vor ben ihnen fonft wohl möglichen Sterben bewahrt, fo wie er jest febgig und achtzig Sahre uns am Leben erhalt. Auch diese ben Arminianern besonders zusagende Borftellung ift aber nicht haltbar, weil fie die Fortpflanzung, wohl auch das Altern des erften Baares ausschließen mußte; ein Menschenpaar aber, das vorzuftellen mare als ein nicht alterndes, trop der Beschlechtsdiffereng Ich nicht fortpflanzendes, immerfort allein bleibendes, batte mit mierm Begriff vom Menichen nichts gemein, und mußte uns überbief gur Unnahme hindrangen daß Gott, ob nur zwei Menfchen ober ungahlige Generationen auf Erden leben follten, abhangig stmacht hatte von dem blogen Berhalten des erften, unerfahrenen Bares; oder gar, daß die Belt Gott anders gerathen mare, als

<sup>\*)</sup> Richt blog bie Arminianer und Socinianer.

er sie ursprünglich gewollt habe, eine in so vielen dogmatischen Meinungen versteckt liegende Boraussetzung, daß schon 3 wingli nöthig sand dieselbe weit von sich zu weisen und darauf zu dringen, daß die Welt so wie sie ist von Gott gewollt sei, nicht aber seinem ursprünglichen Willen zum Trot sich in eine andere verwandelt habe. Die schlechterdings nicht mehr entbehrliche Berichtigung dieser dogmatischen Vorstellungen hat Schleiermacher vollzogen, ohne daß irgend ein bisheriger Versuch diese Dogmen zu restautiren den mindesten Werth hätte.

- §. 89. Gott als ber in feiner Gute Beilige ober bie Beiligkeit Gottes giebt sich wesentlich fund in ber sittlichen Gesetzgebung, burch welche bas Bose aus bem wesenhaften Sein zurüsgewiesen und misbilligt wirb; er ift ber heilige Gesetzgeber.
- Daß der Urheber der sittlichen Welt in feiner Gute mabrhaft aut d. h. beilig sei, ift fundgegeben in der fittlichen Besekgebung welche als beilige bas Bose mikbilligt und morglisch gurudweist, ob auch dasfelbe gulaffend als eine unerlägliche Bedingung für das Berden und Bermirklichen bes fittlich Guten. Gott go währt dem Bojen fein bleibendes, in fich befriedigtes Sein wie dem Guten, er läßt es nur zu an einem endlich Guten als beffen Schrante, Rehrseite und Gegentheil, fo daß es fein mabres Sein hat und immer nur als eine Brivation an einem Sein vorkommt; daher die Ausdrucke, das Bofe habe fein Sein oder vor Gott fei es nicht, es sci nur scheinbar ein Sein, es sei nicht von Got geschaffen, nur zugelaffen \*), ba ja alles von Gott geschaffene als foldes gut fei, obwol nicht im Sinn des actualifirten Guten. Erf dem migbilligten Bofen gegenüber kommt uns das sittlich Gute als foldes zum Bewußtsein, somit auch das Beiligfein Gottes. Befentlich im Geben des fittlichen Gefetes mit feinem Unterfagen des Bofen giebt fich die Beiligkeit der sittlichen Beltordnung,

<sup>\*)</sup> Daß die voluntas permittens kein müßiges Zulassen sondern ein wollendes sein müßte, hat die resormirte Dogmatik mit Recht behauptet, deus certo modo vult peccatum esse in mundo.

wit Gottes uns fund oder wie Schleiermacher sagt im Gewissen. Die sittliche Weltordnung selbst drückt aber nicht minder als das bewissen das Sittengesetz aus, so daß das Gewissen nur im Jusummenhang mit dieser besteht und seiner selbst inne wird.

2. 3ft das fittliche Geschöpf das besondere Ebenbild Gottes mb berufen, durch Behorfam auch gottabnlich in der Lebensführung m werden: fo liegt' in diefem Glauben icon mit, daß der Inhalt bes Gefetes, somit daß bas Sittliche seinen Behalt nicht willfurich von Gott empfangen hat durch bloß arbitraren Willen, der benso aut auch Entgegengesettes batte als sittlich vorschreiben Bunen (§. 81); denn durch die Aneignung und Berwirklichung mes Sittlichen, welches ju Gott fich nur zufällig verhielte, konnten mit nicht gottähnlich werden. Zwar haben scholaftische Dogmatiker vor bet Reformation, ja auch Luther wider Erasmus, und orthobore Dogmatifer feither bergleichen behaupten wollen in der Deiming, nur fo die absolute Machtvollfommenheit des göttlichen burichers herauszubekommen. Berbirgt sich aber der Naturwelt menüber das Berderbliche diefer vermeint frommen Borftellung, hatte nämlich Gott der Naturwelt auch einen ganz andern Malt geben können: so wird der sittlichen Welt gegenüber vollends ur werden, wie verkehrt diese ganze Meinung überall sein muß. Des Sittliche darf nicht auf blok willfürlichen Willen begründet werden, als bestände es nur in der Form des Befohlenseins, somit fr uns im Gehorsam gegen mas immer Befohlenes, mas den Muiten zu überlaffen ift und allfällig den Ministern jedes Herrfens, ber das "von Gottes Gnaden" fatt auf das Unverdiente kiner Stellung lieber auf deren Absolutheit deuten murde; vielmehr muß das Sittliche dem sittlichen Geschöpf als in sich selbst behr und nothwendig einleuchten können, ja der mahrhaft Sittliche wird das Sittliche gerade nicht mehr bloß aus Gehorsam gegen inen herrscherbefehl thun sondern aus freudiger Liebe zu diesem Sittlichen selbst. Bei jener abstrakt scholastischen Meinung mare bas sittliche Geschöpf eben gar nicht Gott ebenbildlich, sondern ucht sehr nur von ihm verschieden, er herrscherisch das Willfürliche besehlend, es selbst aber willfürlichen Befehleu nnterworfen. In der

Lebensführung vollends murde das Geschörf erft bann einem will fürlich wollenden Gott ähnlich, wenn es ebenfalls einem willfur lichen Eigenwillen folgen murbe\*). So wenig das Sittliche feines Inhalt willfürlich von Gott empfangen tann, ebenfo wenig freilich wird es als ein außer Gott begründetes und berechtigtes fic ibn nur von außen ber aufnöthigen oder aufdrangen. Er felbft ift bas Gute, daber das Sittliche nichts anderes fein tann als das fie ben Menschen zugemuthete Bute, ein Beset welches seinem Inball nach der Ausdruck bes göttlichen Befens ift, daber wir Get ähnlich werden nicht durch formalen Behorfam gegen mas imme Befohlenes, sondern durch Aufnahme und Berwirklichung des fitte lichen Inhaltes, der fich nicht heteronom ju unferm Befen ven halt sondern zu diesem gehören muß. - Gott erschiene ja gerade dann nicht als der heilige, wenn er nur befehlende Dacht want jum Inhalt des Befohlenen aber fich arbitrar verhielte. 3mingli fagt fehr gut, das Gesetz sei bem ingenium dei, der Gefinnung Gottes entsprechend, wiewol er selbft nicht unter bem Befet fiche ein Beichen oder Ausdruck feines Befens; in demfelben Sinn ift der gesetzgebende Bille Gottes, also der das Sittliche vorfcon bende Wille voluntas signi genannt worden, wozu man abe auch den in der fittlichen Beltordnung überall fich fundgebenden Willen mit gerechnet bat, ale Reichen und Ausbruck ber gottlichen Gefinnung. Der Inhalt der Sittlichkeit ift also nothwendig der jenige welcher er ift.

3. Das sittliche Gesetz ist aber als solches anders gegeben als das Naturgesetz, da die sittlichen Geschöpfe es nicht als treibenden und sich selbst vollziehenden Instinkt an sich haben oder als sich von selbst vollziehende Gesetzmäßigkeit des Ich, nicht als coactio; vielmehr ist ihr Ich vom Gesetz unterschieden, obwol dieses auch innerlich als Gewissen gegeben ist. Das lebende, sich aktualissende Ich bleibt vom Gewissen bestimmt unterschieden, da jenes als das

<sup>\*)</sup> Der Zusammenhang bieser alten bogmatischen Willfürherrschaft Gotts mit ber frühern Willfürherrschaft ber Fürsten und Obrigkeiten ift unverkennbari ja schon im N. T. in Christi Reben selbst sind bie afiatischen Despotenobrigkeiten vorausgesetzt, darum aber beigefügt: unter euch soll es nicht also sein. Matth. 20, 26.

sundelnde diesem zum Gehorsam verpflichtet ift. Formell untersiteidet sich das sittliche Geschöpf vom bloßen Naturgeschöpf gerade und dieses Auseinandertreten von Soll und Sein; das Ich sieht wer dem Gesey, muß dieses respectiven und kann nur im freien Schorsam sich sittlich verwirklichen. Ein höheres Jusammensließen um Sein und Soll, von gehorchendem Willen und Gesetz, ein kedergehen des Guten aus der Gesetzes und Gewissensform in de Lebendigkeit des Ich selbst \*) ist hier auf der sittlichen Vorstusse und keden und wird uns erst unten als Leben der Erlösung und Kindschaft entgegentreten.

- 4. Bie oben die gottlichen Gigenschaften Gute und Beiligkeit in Gott Eines wieder jusammengefaßt wurden, so ift bier bas beworrufen des fittlichen Geschöpfes und das Einpflanzen des Michen Gesetzes unscheidbar zusammengehörig, indem es für andere Beichopfe ein fittliches Gesetz nicht giebt, und nur durch Gin-Mangung Diefes Befetes ein Befcopf jum fittlichen Befcopf mieben wird. Darum ift Diefes Gefet in uns unaustilgbar, fo 👫 es zeitweise mißachtet werden kann, und halt uns immer wieder de Soll die ursprüngliche oder begriffsmäßig dem Menschen guamende, in der Idee des Menschen enthaltene Gerechtigkeit vor. Die Frommigkeit ift bier gerade diefes Burudführen sowol des Dafeins fittlicher Geschöpfe als des Sittengesetzes auf Gott, so daß miere fittliche Natur und Bestimmung uns ursprünglich gegeben 4, keineswegs aber erft durch unfern eigenen Willen oder Gewöhung entfleht. Das Bewußtsein der Abhangigkeit schlechthin von but ift für unser sittliches Sein gerade darin enthalten, daß wir als fittliche Befen gang und gar von Gott gefest fühlen.
  - b. Die sittliche Belt von Gottabhängig in ihrem Berlauf.
- §. 90. Gott als ber Beife giebt fich wesentlich kund in ber Regierung ber sittlichen Belt, welche in ihrem Gang schlechtbin bon Gott abhängig ift, aber auf sittliche Beise, indem sich

<sup>\*)</sup> Bie Schleiermacher in ben Monologen von seinem ibealen 3ch fagt: . bas fie Gewissen nennen, tenn' ich nicht." —

die sittliche Weltordnung Gottes schlechthin vollzieht; providentia specialis; er ist ber weise Regierer.

1. Wie im Entstandensein so im Fortbestand und Sichen wickeln ift die fittliche Belt schlechthin abhangig von Gott, be fie ihrer Natur gemäß führt und entwickelt, nämlich durchaus fe wie Sittliches fich führen und entwideln lagt, mithin nicht durch Allmachtsatte sondern durch sittlich erziehende Regierung nach ber Ordnungen der fittlichen Welt, welche felbft nur von Gott ober feine Bethätigung find. Das ichlechthin Abbangigbleiben, wiewel in anderer Beife als die Naturwelt, gilt allem und jedem Gefchem in der fittlichen Belt, da Gott in Allem feine fittliche Beltordnum festbalt und vollstreckt. Diese bleibt schlechthin unmodificirbar bud das Thun der Geschöpfe, die nicht das geringfte in ihr abanden oder unfraftig machen konnen, da dieselbe der Ausdruck ift bet göttlichen Willens, ja die lebendige Actuofitat feines Befens fell. Die Geschöpfe bleiben in all ihrem Thun und Erleiden, im the weisen Freiheites und im theilweisen Abhangigfeitegefühl überd und immer von diefem göttlichen Billen abhangig, vom Unendliche umfaßt, ohne Gott irgend entflieben oder feiner Regierung entziehen zu können, selbst wenn sie ihm den Gehorsam aufkant gen; ihr fittliches Sandeln felbft fann immer nur erfolgen gemil den Gesetzen der sittlichen Beltordnung. Diese Rührung ber lichen Welt ist im Unterschiede von der Lenkung, gubernatio be natürlichen Belt, ein Regieren genannt worden ober auch i eigentliche Borsehung, providentia specialis, letteres nicht in ben Sinn als ob das Einzelne im Unterschied vom Allgemeinen gemeint ware sondern die sittliche Welt im Unterschied von der Ratm leitung als der providentia generalis. Ift das Gesetzgeben ber zumuthende, vorschreibende Bille Bottes, fo muß das Regieren ein handelnder, ausführender, den Berlauf begründender, die Er gebnisse herbeiführender genannt werden, voluntas actuosa, efficat, decernens, decreti, verhänglicher Wille, wiewol lettere Ausbrick in ihrem Borberrichen nur das große Intereffe des Menichen an den Ergebniffen ausdruden. Daber find die sittlichen Geschopfe und Sandlungen nicht weniger als die natürlichen Berrichtungen

wn Gott abhangig, nur auf andere Beife, fo nämlich wie Sittiches geführt und regiert werben fann, indem Gott boch immer inen 3wed erreicht ober die sittliche Beltordnung fich vollzieht, b wenig wir feine Suhrungen überall verfteben. Bir find aber Beführtwerden ebenso von Gott abhängig wie in den uns reffenden Endergebniffen, ba die sittliche Beltordnung uns immer mb überall beherrscht. Daber ift es (§ 79) falid, für unfre fittiche Freiheit einen erft durch Selbstbeschränkung Gottes ermöglichten Bielraum anzunehmen, innerhalb deffen wir unabhangig von Gott me bewegen, fo zwar daß dabei jedenfalls endlich dasjenige Erebnig herauskomme welches er festgestellt habe. Bielmehr find it auch im scheinbar unabhangigen Spielraum von Gott schlechthin Mangig, und eine Gelbftbeschrankung Gottes mare ein Aufheben er Gottheit, wie die reformirten Dogmatifer wohl erkannt haben. Benn fie darum mit Luther die durchgeführteste Abbangigkeit alles beschens festhielten, obwol ben 3mang im sittlichen Gebiet verkinend, fo maren fie auf dem richtigen Bege, verirrten aber bann wieder, indem fie den Unterschied physischer und ethischer Mangigfeit nicht rein durchführend lettere doch auch aus Allmihtsactionen Gottes ableiteten, fatt fie als erziehende Beisheit faffen, abnlich wie Rinder von den Eltern und Erziehern ab-Das fittliche schlechthin Abhangigsein tann nicht ein andeln Gottes fatt unfere Sandelns, noch ein göttliches Sandeln mich und als bloge Berfzeuge poftuliren, ba ein allfällig folches berfahren Gottes mit und oder Berfugen über uns niemals unfer Miches Sandeln mare fondern gang etwas anderes. tich schlechthin abhangig, weil wir innerhalb und unter der fich ethatigenden Beisheit oder fittlichen Beltordnung Gottes fteben auf dieselbe keinerlei Ruckwirkung üben, da fie vor und ohne ms icon besteht, insofern Alles vorherbestimmt und bei all unserm jandeln unverruckt fich selbst gleich bleibt. Sie darf aber nicht 4 bloge Borberbestimmung gedacht werden, da fie in sich selbst tine zeitliche Entwicklung durchmacht sondern immer dieselbe ift mb jeben Augenblid fich fur une, was immer wir thun mogen, peltend macht als das was fie ist und was sie freilich nicht erst

auf unser Handeln hin wird, daher denn ihre Birkung jedesm die ihr ewig eignende, somit auch vorherbestimmte sein muß. Rich ein früheres Prädestiniren sondern eine ununterbrochene göttlich Action und Bethätigung ist die sittliche Weltordnung als stets wi überall für alles Sittliche gehandhabte. Darum erdrückt sie digeschöpfliche Sittlichseit nicht, sondern setzt und entwickelt sie dun sittliche Führung und Einwirkung, ohne welche das Sittliche schlech hin nicht entstehen noch sich entwickeln könnte, daher Gott all Ehre gebührt und ohne ihn dieses Sittliche weder vorhanden wir noch sich entwickeln könnte").

Bie das Bestimmtsein durch die unverrückbar fich schlech hin gleich bleibende Naturordnung Gottes unfre phyfische, fo unfer Bestimmtfein durch die sittliche Weltordnung unfre etbis Abhängigkeit von Bott. Go wenig Gott die Natur lenkt aufen halb der Naturordnung, ebenso wenig regiert er die fittliche 281 außerhalb der fittlichen Beltordnung. Das gange gottliche Lente und Regieren ift nichts anderes als die fich geltend machen natürliche und fittliche Beltordnung; daber die Borftellung, d greife Bott bie und ba in diefe ein, andere ab, fuge bingu, fell ftill u. f. w. derfelbe Ungedante ift, wie wenn gefagt wurde, Gd andere, verbeffere bie und da die geordnete Totalität feines Thum Darum ift auch die Lehre von der sogenannten gottlichen Di wirfung, concursus, unhaltbar\*\*), da fie immer ein von Gott m abhangiges Geschehen und Thun voraussett, zu welchem das got liche blog von außen bingutame. Gott ift nicht ein Befen, welche in eine ohne ihn aus fich selbst verlaufende Welt eingriffe, die Beltregierung feine eigene Actuofitat ift. Cben im M gleich bleibenden Ruhren und Regieren fittlich freier Befcon bethätigt Gott feine Beisheit, und wenn man den fittlichen Bille

<sup>\*)</sup> Die reformirte Dogmatik hat gemeinsame unhaltbare Prämissen an solgerichtigsten geltenb gemacht und so die Berichtigung am meisten gestörbert: die Berichtigung kann sich aber anlehnen an die Einwendungen, welche wie lutherischer und arminianischer Seite zwar in ungenügender Beise vorberried wurden.

<sup>\*\*)</sup> Wie Pajon icon gezeigt bat, ohne es aber richtig zu benuten.

wie die natürlichen Lebensactionen Instrumente Gottes nennt, iffern mit Recht als auch unfere Willensactionen wie der Wille tibft von der unendlichen Causalität Gottes begründet und umfaßt ab: fo muß man die erftern fofort ale edlere Instrumente von den tetern unterscheiden, sie edlere causae secundae nennen. th als fittliche Besen schlechthin abbangig von der blogen Naturadnung, so blieben wir nicht fittliche Besen oder mußten diese Whangigfeit als Herabwürdigung empfinden, indem ein edleres Sein dem unediern preisgegeben mare; hingegen unfer Abhangigfein schlechthin von der fittlichen Weltordnung vermögen wir als einen Borgug und hohes Gut zu empfinden, ohne irgend ein Bedürfniß nach Emancipation. Das Gelüften nach Emancipation m Gott oder von der fittlichen Gefetgebung und Beltordnung # baber immer nur die Berfuchung jur Gottlofigfeit, ift die gur mechtschaft führende Scheinfreiheit oder Willfur. Fromm ift wer mbedingt auf Gottes Beltordnung fein Bertrauen fest und in Wem Glanben verbarrt.

Bie nothwendig es fei, die Regierung der fittlichen Belt bie fich bethätigende fittliche Beltordnung aufzufaffen nicht da als ein uncalculirbares und unzuverläßiges Dreingreifen, zeigt bie verderbliche Saltung vieler unter das Bolf verbreiteten der für die Jugend bestimmten Traftatchen der modernen pietistis then Orthodoxie, welche darauf ausgehen, für jede betende Roth k überraschende Hülfe des deus ex machina darzubieten, sogar fir ofonomifche Roth, fur Rrantheitenoth ohnehin. Durch Diefe acture wird Bolk und Jugend mit einer Phantastereligion erfüllt angeleitet, das göttliche Balten fich auf eine Beise vorzufellen welche der Birklichkeit widerspricht. Die alttestamentliche Reinung über das Weltregiment als genau dem jedesmaligen Berdienen nachgebend, so daß fromme Beter immer die gewünschte infere Bulfe erlangen, wird in fraffester Beise romanhaft ausgetit; das gerade fehlende Beld findet fich nach frommem Gebet beim erften Ausgang ins Freie irgendwo an der Strafe, oder ber hulfreiche Mann, die Summe in der Tasche tragend, bringt fie ins baus, mahrend ben Gottlofen, ift bas Dag voll, irgend gar nichts als ein Uebel empfinden, sondern alles nur als ein förderndes Gut, wie der Apostel sagt "daß denen die Gott lieben Alles zum Besten gereiche." Gerade darin nun bethätigt sich die Gerechtigkeit Gottes oder die sittliche Weltordnung als streng sittliche, daß dieser Jusammenhang der Sünde mit dem Uebel gesett ist. Je sinnlicher der Meusch ist, desto mehr werden ihm sinnlich unangenehme, das sinnliche Leben hemmende Dinge als Uebel erscheinen; je sittlicher dagegen er geworden ist, desto weniger, so daß Christus mit diesen Uebeln bedeckt dennoch sein sittliches Leben ungehemmt behauptet und darum sie nicht als sittliche Uebel oder Strase empfindet, sondern als nöthig daß Gott sich verherrliche und seine Heiszwecke erreiche. Dem Frevler hingegen wird auch das sinnlich Angenehme, Reichthum, Gunst, Ehre u. s. w. zur hemmung des sittlichen Lebens, somit zum Uebel.

2. Ift die Gerechtigfeit und das Gericht in der fittlichen Beltordnung felbst immer und überall enthalten, obaleich nicht auf momentane Uebereinstimmung der Burdigfeit und des Schicfals im Einzelleben angelegt, fo tann nicht vorausgesett werden, bas Gott außerhalb der Beltordnung mit diesem Gerichte noch ein anderes Gebiet für bloß arbitrare Strafe und Belohnung babe: benn die Besammtheit seines Strafens und Belohnens gerichtet auf Die sittlichen Geschöpfe ift ja eben die sittliche Weltordnung mit ihrem Bericht. Ein Ergangen, Rachbeffern, Stillftellen ber fitt lichen Beltordnung mare ein Ergangen u. f. w. der göttlichen Be thatigung felbft. Daber ift die Borftellung nicht festzuhalten, als bethätige Gott in irgend einer Beit feine Gerechtigkeit nicht, um fie fpater zu bethatigen, ba die fpatere Bethatigung nur das Reif fein des immer werdenden Berichtes ift; oder als fei hienieden fein Bericht unvollständig oder ausbleibend, damit es jenfeits erft fich vollstrede; oder als trete es erft auf am Beltende, als gebe es vor dem Endgerichte ungestrafte Frevler und ungesegnete Fromme, ja bestrafte Fromme und gesegnete Frevler. Da aber diese Bor ftellungen nicht nur gang gemeine und verbreitete find, fondern auch eine biblifche Begrundung ju haben scheinen, fo bedarf bei bes ber Erklärung. Der gemeinen Lebensanschauung erscheint bie

ichtigfeit Gottes in feiner Zeit fich völlig zu erweisen, schon m weil die fleischliche Gefinnung gemeiniglich noch ftart ift, das finnlich Angenehme und Unangenehme für das wicht zu halten, somit Dinge welche allerdings nicht nach ber den Burdigfeit an die Einzelnen vertheilt erscheinen. Satten Dinge freilich keine andere Bedeutung als nur die Abzweckung Strafen und Belohnen, fo mare von Gerechtigfeit der Beltung gar nicht zu reden. Die gottliche Regierung ber Denwelt verwendet aber diese Guter und Uebel nicht blok zum ifen und Belohnen fondern überhaupt gur Ergiehung und Entlung, wie diefes Bewußtsein von Chriftus ift ausgesprochen ben gegenüber der a. t. beschränktern Auffaffung. Die Rlage mangelhafte Gerechtigfeit der Beltordnung ift daber ein Buinten in jene a. t. Anschauung, Die vom Chriftenthum überben wird. Bei diesem Bochhalten des finnlichen Gutes und Uebels : fich ein Nichtachten des geistig sittlichen Lebens felbst. Dan fieht im vermeintlich gludlichen Frevler die inneren Uebel und ifen, ale ob fie zu unbedeutend maren, ale ob das Bofefein : felbft fcon ein Uebel mare und als folches empfunden wermußte, ale ob diefe Empfindung, fei fie zeitweise schwach, fich : mit Nothwendigfeit durcharbeiten und vollenden mußte. Saft ite einer bei dieser Gesinnung lieber mit den triumphirenden enprieftern tauschen als mit dem leidenden Chriftus, wodurch freidas absolut undriftliche diefes Standpunktes fich ju erkennen So lange nun die menschliche Rurzsichtigkeit Die volle ichtigfeit ber fittlichen Beltordnung nicht fieht, wird fich ber och nothwendige Glaube an diefelbe ein einstiges Rachholen : Berfaumniffe vorftellen, und hierin bat diefe Borftellung ihre rheit. Die h. Schrift, auch das R. T. bezeugt theils diese lare Bahrheit, theils aber lehrt fie im jungften Gericht boch bas volle Sichtundgeben der richtenden Berechtigkeit für das ußtsein aller Belt, nicht aber ein nachholendes Strafen bisftraflos Gebliebener, somit den vollendet angeschauten Ab-B des fich immerfort entwidelnden Strafproceffes, mabrend ber Entwicklung noch Reue und Seilung möglich bleibe. Ift

gar nichts als ein Uebel empfinden, sondelug des unun: forderndes But, wie der Apostel fagt "be rgeftellt, fo fann Alles jum Beften gereiche." Gerabe t aig gerechten Belt. Berechtigkeit Gottes ober die sittliche .ung des Endgerichtes liche, daß diefer Busammenhang b. serhalten zur Erlösung ift. Je sinnlicher der Mensch & unangenehme, das finnliche n. erscheinen; je fittlicher bac .egieren ber fittlichen Belt, daß Chriftus mit diefer ... ... aen oder Richten ift als Gil ungehemmt bebauptet . Strafe empfindet. .c Abhängigkeit der Naturwelt und ber und feine Beile \_ wott, fo daß die erftere auf die lettere his das finnlich Bemmung

2. wenig die heilige Gute und die gerechte Beisheit in inander find, ebenso wenig ift das gesetzeteiche orderiffen und das richtende Regieren der fittlichen Welt für get eine verschiedene Thätigkeit. Obwol wir den gütigen ha werbringer und heiligen Gesetzgeber, den weisen Regierer und gerechten Richter in unserer Gotteserkenntnig unterscheiden, halten wir boch feine Ginheit fest und damit die Ginheit feines Bertes; pas Regieren ift ein fortgesettes hervorrufen und das hervor rufen ein beginnendes Regieren des Sittlichen. Ebenfo fann Be fengeben und Gefegvollftreden oder Richten nur gufammen als aottliche Actuofitat gedacht werden, da ein Befet nur zu geben aber nicht zu vollstreden, Schwachheit mare, ein Weset vollstreden aber das nicht gegeben mare, despotische Billfur. Sieraus ichen ergiebt fich daß der socinianischen Meinung, Gott konne obn weiteres Sunde ftraflos laffen oder vergeben, die tiefere Ginficht fehlt. Das Bild des Gläubigers der dem Schuldner die Schuld schenkt, hat zwar seine vorbildliche Wahrheit, erschöpft aber bei weitem nicht die Tiefe der sittlichen Weltordnung, welche noth wendig zu ihren Drohungen fteben muß \*).

<sup>\*)</sup> Man pflegte bie Frage so zu formuliren, ob bie Gerechtigkeit eine met sentliche Eigenschaft bes göttlichen Wefens sei, woran bie Rirchenlehre seftbieli,

Unterscheiden wir Gott im Reslex der Naturwelt und im sttlichen Welt so, daß die sittlichen Eigenschaften nur Ersenntniß der natürlichen sind, nur deren Erhebung Bestimmtheit; ist Gott also als Causalität der Nachen Welt einer und derselbe: so werden wir auch die sittliche Welt als einheitliches Universum 1, so daß die Schöpfung der einen und anderseinen und andern eine einheite: Naturwelt und die sittliche Welt in und als Boden, Bedingung, Schauplay und Matesche, diese aber als disponirend über jene; beide im menhang wie geschaffen so regiert, daher die natürlichen und lichen Güter und Uebel gemeinschaftlich geordnet, die natürnd die sittliche Weltordnung für einander, so daß jede das ise ist, nur weil auch die andere.

. 93. Die Religion, soweit sie burch die Einwirkungen lichen Welt auf das fromme Bewußtsein gefördert wird, zweite nothwendige Religionsstuse, artet aber aus in bloße sreligion und jüdische Werkeiligkeit, sofern sie nicht zur ungestuse fortschreitet. (Bergl. §. 77.)

Wie die natürliche so kann auch die sittliche Religion, r aus dem dargelegten Inhalt bestehend nicht die lette und undgebung Gottes sein, noch dem religiösen Bewußtsein als b genügen. Auch sie ist nur Vorstufe, höhere zwar als i natürliche, ist Wahrheit aber noch nicht die ganze und varum niemals zu beseitigen, wohl aber aufzuheben in die ungsstufe. Die göttliche intelligente Macht zum Analogon lichen Willens gesteigert bedarf noch der Steigerung zum n des Herzens und Gemüthes, zur sich selbstmittheilenden

nr eine arbitrare Eigenschaft bes göttlichen Willens, was die Socinianer baben zum schlagenden Beweis, wie abstrakt verständig ihr Denken end gewesen ift. Theol. Jahrb. v. Baur 1857 S. 158.

das Endgericht nur als der zusammenfassende Abschluß des unnwterbrochen sich geltend machenden Weltgerichtes vorgestellt, so sam es am wenigsten als Correctur eines nicht völlig gerechten Beltregierens gedacht werden. Die höchste Bedeutung des Endgerichtes als des durch Christus oder nach dem Berhalten zur Erlösung vollzogenen, wird noch nicht hieher gehören.

- §. 92. Das Hervorrnsen und Regieren der sittlichen Bell, das Gesetzgeben und Gesetzvollstrecken oder Richten ist als Siebeit festzuhalten; ebenso die Abhängigkeit der Naturwelt und der sittlichen Belt von Gott, so daß die erstere auf die letztere him zielt.
- 1. So wenig die heilige Bute und die gerechte Beisheit in Bott außer einander find, ebenfo wenig ift das gesetzeberifche Bervorrufen und das richtende Regieren der fittlichen Belt für Bott eine verschiedene Thatigfeit. Obwol wir den gutigen om vorbringer und beiligen Gefetgeber, den weisen Regierer und gerechten Richter in unserer Gotteserkenntnig unterscheiden, balten wir doch feine Einheit fest und damit die Ginheit seines Bertes; das Regieren ift ein fortgesetztes Bervorrufen und das Bervor rufen ein beginnendes Regieren des Sittlichen. Ebenso tann Ge setgeben und Gefetvollstreden oder Richten nur zusammen als göttliche Actuofität gedacht werden, ba ein Befet nur zu geten aber nicht zu vollstreden, Schwachheit mare, ein Befeg vollstreden aber das nicht gegeben mare, bespotische Billfur. Sieraus ichon ergiebt fich daß der socinianischen Meinung, Gott konne ohne weiteres Gunde fraflos laffen oder vergeben, die tiefere Ginficht fehlt. Das Bild des Gläubigers der dem Schuldner die Schuld schenkt, hat zwar seine vorbildliche Wahrheit, erschöpft aber bei weitem nicht die Tiefe der sittlichen Beltordnung, welche noth wendig zu ihren Drohungen ftehen muß \*).

<sup>\*)</sup> Man pflegte die Frage so zu formuliren, ob die Gerechtigkeit eine me fentliche Eigenschaft des göttlichen Wesens sei, woran die Rirchenlehre feftbiell,

- Unterscheiden wir Gott im Reflex ber Naturwelt und im 2. Reflex der fittlichen Welt fo, daß die fittlichen Gigenschaften nur die gesteigerte Erfenntnig der natürlichen find, nur deren Erhebung in die sittliche Bestimmtheit; ist Gott also als Causalität der Naim und der fittlichen Welt einer und derfelbe: fo werden wir auch Die Naturwelt und die sittliche Welt als einheitliches Universum wieder zusammenfassen, so daß die Schöpfung der einen und andem und ebenso die Regierung der einen und andern eine einheit-Ide Totalität bildet, die Naturwelt und die fittliche Welt in und fir einander, jene als Boden, Bedingung, Schauplat und Matetial für diese, diese aber als disponirend über jene: beide im Mammenhang wie geschaffen so regiert, daber die natürlichen und Die sittlichen Gnter und Uebel gemeinschaftlich geordnet, die naturlice und die sittliche Weltordnung für einander, so daß jede das ift was fie ist, nur weil auch die andere.
- §. 93. Die Religion, soweit fie burch die Ginwirkungen ber sittlichen Welt auf das fromme Bewußtsein gefördert wird, it die zweite nothwendige Religionsstufe, artet aber ans in bloke Gesesreligion und jüdische Werkheiligkeit, sofern sie nicht zur Bollendungsstufe fortschreitet. (Bergl. §. 77.)
- 1. Wie die natürliche so kann auch die sittliche Religion, win nur aus dem dargelegten Inhalt bestehend nicht die letze und volle Kundgebung Gottes sein, noch dem religiösen Bewußtsein als Abschluß genügen. Auch sie ist nur Borstuse, höhere zwar als die bloß natürliche, ist Wahrheit aber noch nicht die ganze und volle, darum niemals zu beseitigen, wohl aber aufzuheben in die Bollendungsstuse. Die göttliche intelligente Macht zum Analogon des sittlichen Willens gesteigert bedarf noch der Steigerung zum Analogon des Herzens und Gemüthes, zur sich selbstmittheilenden

ober ob nur eine arbitrare Eigenschaft bes göttlichen Willens, was die Socinianer versochten haben zum schlagenben Beweis, wie abstrakt verständig ihr Denken vorherrschend gewesen ift. Theol. Jahrb. v. Baur 1857 S. 158.

Liebe oder Offenbarung Gottes im engern Sinn, zum Batersein wie die Dogmatik dieses gesucht hat in den über einander sich at ftusenden göttlichen attributa naturalia, moralia et πάθη, unte welch letzteren sie Liebe, Gnade, kurz gemüthsartige Eigenschafter die Analogie edler Affelte gedacht hat. Ebenso ist die über de physischen erkannte ethische Abhängigkeit in eine noch edlere de Kindschaft, und die sittliche Weltordnung in eine höhere des Gottesreiches gesteigert worden. Diese alles vollendende Wesensossen barung Gottes bestimmt sich der Sünde gegenüber als erlösend die Liebe als Gnade, die Weisheit als Barmherzigkeit, währen in der bloßen sittlichen Weltordnung die Güte sich der Sünd gegenüber als die heilige, die Weisheit aber als die gerecht näher bestimmt hat. Wie diese Eigenschaften in jenen aufgehobe und fortgelten, darüber wird die Glaubenslehre Ausschluß z geben haben.

Benn die Bollendungestufe sich darbietet aber verschmät 2. wird, und die Frommigkeit fich als die bloß natürlich fittliche behaur ten will, fo wird fie ausarten gleich allem, mas zu meiterer Ent micklung berufen dieselbe abweist. Gerade im religiosen Gebi kommt folches Abweisen des ob noch so gefunden und rationale Kortschrittes, zumal auf eine neue und höhere Stufe fehr gewöhn lich vor, nicht nur weil man das Angewöhnte festhalten will, for bern auch weil das von den Batern ererbte Religiofe, als folde ehrwurdig, mit Bietat fefigehalten wird, feine Steigerung abe leicht als ein Preisgeben erscheint, wie denn Chriftus als Gottet lästerer und Bolksverführer bezeichnet worden ift \*). Das Sid verharten der Religion auf der sittlichen Borftufe ift vorzugemei reprasentirt durch das Judenthum, wie dasselbe der Fortbildun in's Chriftenthum fich widerfegend in bloge Befeges - und Rechte religion umichlagen mußte, - bas Befen des Pharifaismut Das A. E. begunftigte von Anfang an die Gesetzesteligion: "beob

<sup>\*)</sup> Ein ähnlicher Wiberstand blog traditioneller Pietät richtet fich natursit auch gegen bas Erheben ber Glaubenslehre auf ihre gegenwärtige Entwicklungs tufe, aber von selbst versteht sich, baß biese Wibersehlichen sich auch Christund ben Reformatoren widersetzt hätten, Matth. 23, 29—32.

acte die Borschriften, so wirst bu leben, übertrittst du aber, so wirft bu verflucht"; aber unter der Bulle der Gesetzeligion mar boch die erlösende Offenbarungereligion angelegt und vorbereitet als Bertrauen auf's gottliche Erbarmen, daber die Dogmatit bas mosaische Judenthum als verhüllte Gnadenreligion bezeichnet bat. So fonnte Baulus, der als gewesener Pharifaer den Gegensat ber Befetes - und ber Glaubenereligion vollende icharf fich jum Bewußtsein gebracht hat, dennoch für die driftliche Glaubenereligion und Glaubensrechtfertigung auf das Protevangelium, auf Abraham als Glaubensvorbild, auf Pjalm - und Prophetenstellen fich berufen. Das Judenthum ift in der That erft durch Abmeilung des Chriftenthums in pharifaifche Gefetlichleit und Bertheis ligfeit erftarrt, und von der weltgeschichtlich fortschreitenden Religionsentwicklung gur Seite geschoben, "ber Beinberg den wider ben fortidritt rebellischen Bachtern genommen und Andern anvertraut worden." Unverkennbar hat auch das Beidenthum als Naturreligion unter diefer Bulle sowol Anfange ber fittlichen als auch ber erlo. fenden Blaubensreligion in fich enthalten, somit Borbereitungen des Chriftenthums, wie die Rirchenväter Diefes behauptet und als bereinzelte Einwirfungen des Logos bezeichnet haben; benn die Bee der erlosenden Bnade fällt nicht erft neu und als eine unethorte in Christus vom himmel, sie wird nur in ihrer Centralbedeutung vollendet; der Gott des Neuen Testamentes hat nicht im Alten fein Wefen theilmeife verläugnet, um fpater basfelbe befto überraschender zu enthüllen, seine Offenbarung wird in Chris flus nur vollendet.

3. Die weltgeschichtliche Erscheinung, daß Borftufen ausatten, wenn man den reif gewordenen Uebergang in die Bollendung
nicht ergreift, wiederholt sich in allen Einzelerscheinungen. Der
don Kant genauer begründete moralische Rationalismus, einigermaßen
schon der Socinianismus, war ein Versuch das Christenthum selbst
wieder als bloße Gesetzeligion zu fassen, und was Offenbarung
und Erlösung sein will, freilich aber in der Dogmatit am wenigsten
auf befriedigende Weise aufgezeigt worden war, als Einbildung
oder Frrthum auszuscheiden. Der Bruch mit den vielen dogma-

tischen Ungereimtheiten, wie die Einmischung mpthologischer, lege benartiger und magischer Elemente in die Offenbarung und Erl fung, die phantaftische Vorstellung von dieser selbst, - w geschichtlich nothwendig, und machte sich geltend zuerft als Fo derung, daß alle Religion vernünftig fein muffe und alles Unve nunftige zu verwerfen fei. Dan konnte nicht fogleich die vielfach m vernünftige Dogmatif von der vernünftigen Idee ber Offenbarut und Erlösung unterscheiden, um jene zu beseitigen, diese ab richtiger geltend zu machen. Der Rationalismus mar alfo nid barum ungenügend, weil er zu vernünftig, fondern weil er g wenig vernünftig, ju oberflächlich gemesen ift, weil er ben fittl den Willen, die Bflicht und Rechtschaffenheit, nachdem fie lane genug hinter die Rechtgläubigkeit gestellt worden mar, fofort fü das Sochste hielt in der Religion und, zwar auf löbliche Beife bi Schwäche ber neudämonistischen Spfteme durch ben tategorische Imperativ des Sittengesetes überwunden hat, die Idee der Erk fung aber nicht wurdigen konnte. Diefer Rationalismus ift ver gangen, feit die höhern Guter des Berfohntwerdens mit Got bes Friedens, turg des religiofen Gemuthes als das tieffte un bochfte Abbild und Gbenbild Gottes wieder erkannt find und at gleich als der wesentliche Borzug des Chriftenthums. nicht befremben wenn in der Religion, namentlich in der eiger thumlich driftlichen die Bedeutung des Gemuthes geltend gemad wird, und die driftliche Glaubenslehre erft von da aus die Boi züge der driftlichen Frommigfeit darftellen fann, da unverteunbe alle hieher gestellten Dogmen von Ginheit gottlicher und mensch licher Natur, Sobnichaft, Rindschaft, Baterfein Gottes, Lieb Gnade, Barmbergigfeit auf das Gemuth gurudweifen. Dag er im Gemutheleben der Mensch seinen höchsten personlichen Bert findet, gefteben wir une fo oft wir über den mahren Berth diefe oder jenes ein Urtheil bilden. Die Frommigkeit sett auch ba Berden der Gemuthedurchbildung als schlechthin abhangig vo Gott, der hiefur über der Naturwelt und fittlichen Belt das at unser Bemuth fich richtende Gottesreich Darbietet. Steigerung hangt gufammen die liebende Theilnahme am perfon lichen Leben als foldem. Das Christenthum widmet fich angelegentlicht ben Berfonen, ihren Leiben und Freuden, ihren Tugenden und Laftern, ihrer Durchbildung und Errettung, somit ber persönlichen Seele; es begleitet sie mit theilnehmender Liebe überall hin, in ihre Anfechtung, Noth, Berirrung und über den Tod binaus. Es fieht erft im perfonlichen Leben Das Chenbild Gottes, erft im verklärten Gemuth die Gottahnlichkeit. Gott hat ein Berg für die Menschen und diese gewinnen ein Berg fur ihn. Dabin leitet bas religiofe Bewußtsein als jur Bollendungsftufe, welcher die natürlich sittliche Stufe vorarbeitet und dient. Ein über das perfonliche Leben sich wegsetender Pantheismus oder Deismus (wie die epikurischen Götter welche um Freud und Leid der Sterblichen fich nicht fummern), wird darum niemals in der driftlichen Frommigleit und Glaubenslehre beimifch fein tonnen, gefest auch er fei als Gegengewicht gegen Irrbildungen in der firchlichen Lehre zeits weise zu einer Mitwirfung berechtigt. Die Glaubenslehre bat fich b ju gestalten, daß dieses corrigirende Gegengewicht wegfallen fann.

4. Die in sich erstarrte Gesetzesreligion muß das Bedürfniß nach der Glaubens. oder Erlösungsreligion doch immer wieder weden, und dieselbe wenn auch nur negativ vorbereiten, indem sie das Gemüth in unerträglichen Zwiespalt führt zwischen dem Sein und dem Soll. Die vermeinte Selbstgerechtigkeit bricht zusammen, die Kluft zwischen dem Ich und dem Gesetz fommt uns zum Bewußtsein, wir wissen uns vom Gesetz verurtheilt, verzweiseln hülflos an uns selbst und werden für die sich offenbarende Gnade empfänglich. Selbst abgesehen aber von der Sünde wäre der bloße Gehorsam, auch wenn er vollständig geleistet würde, nicht das letzte, nicht das Einswerden des Soll und des Seins; überdieß ist und wird er niemals vollsommen geleistet. Positiv also und negativ bereitet die sittliche Religionsstuse eine höhere vor.

Das geschichtliche Seidenthum und Judenthum sind freilich nicht die natürliche und die sittliche Borstuse selbst gewesen, sondern nur Erscheinungen dieser Ideen, das Heidenthum ausgeartete Erscheinung, das Judenthum annähernde. Auch das geschichtlich

firchliche Chriftenthum irgend eines Zeitalters ift nicht rein Bollendungestufe ber Religion. Bielmehr bat fich in jede Ri gionszuständlichkeit größerer Daffen immer viel anderes beigemif vergötterte Geschichten, Sagen, Mythen, Legenden, in's Ragif Ξ ausartende Ceremonien, Sakungen und irrationale Bofitivitat im Alterthum durch die Berichmelzung des Religiofen und Burg lichen noch begunftigt. Wie die fittliche Rultur durch afterfittl Beimischungen verunreinigt erscheint, so die Religion burch afi religiöse Elemente, welche leicht bas überwuchernde werden, fotige man ichmach genug ift, dem Aufschauen zur Idee Die Devotie unter das nun einmal Ueberlieferte vorzuziehen. Dennoch ift W im geschichtlichen Gemisch enthaltene religiöse Grundlage Die noch so verdedte und getrübte natürliche, dann fittliche Religions ftufe gewesen; daber nur diese selbst mit Abstreifung der sonflige Beimischungen, in die Bollendungestufe der Religion übergeben Sind also bas beffere Beidenthum und bas Judenthum in ibm Erscheinung immer nur unreine Darftellungen der vorftufliche Religion gemesen, so auf der andern Seite doch auch wieder mebr weil ja in ihnen, wenigstens im Judenthum immer ichon Reime, Elemente, Anfange der erlofenden Offenbarung mit vortommen burch welche die Bollendungestufe ber Religion vorbereitet wird: insofern find die beffere Beltweisheit der Beiden und das 300 denthum als Borofonomien oder doch Borbereitungen der Glaw benereligion felbst bezeichnet worden. Reder Chrift tragt die ans Ratur und fittlicher Belt ihm werdenden Erregungen der Frommigfeit fortwährend mit in feinem driftlichen Bewußtsein; wer die felben verwerfen wollte, wurde aus einer von ihnen losgeriffenen Offenbarungs : und Erlösungereligion nur ein Berrbild machen. Die Offenbarung felbft, als dem Rusammenhang mit der natürlichen und sittlichen Rundgebung Gottes entnommen, in einen unhaltbaren Begriff oder Schein verwandeln. Bollends aber tommt er in Ge fabr die Erlösung, als vom fittlichen Boden losgeriffene, in eine magische oder mythologische zu verderben. Es ift verfehrt, an Ehren der erlosenden Offenbarung die Borbedingungen berfelben ju migachten. Das Chriftenthum muß gerade als vollendete Rem der Anlage nach so alt sein als die Menscheit, wie die pmatit sehr gut erkannt hat, wenn sie die Substanz des Gnabundes als vom Ansang an dieselbe bezeichnet und nur verdene Stufen oder Dekonomien ihrer Berwirklichungsweise unteidet. Das geschichtlich sich verwirklichende Christenthum artt sich aus den Beimischungen, welche bloß als Symbole sinnig verthet werden können, immer mehr empor zur reinen Darlung der Idee vollendeter Erlösungsreligion, wie dieselbe im mehr Haupttheil nun auszusühren ist.

## Dritter Saupttheil.

## Der eigenthümlich driftliche Glaube.

## Aebergung.

- §. 94. Die von der natürlich sittlichen Welt gewirkte regnug des frommen Bewußtseins, ausgesprochen im elements religiösen Glauben, bleibt als bloße Gesetsesreligion anfge die nur negative Boraussetzung der Erlösungsreligion, geht gegen als positive Borbereitung anfgesaßt in den christlich Glauben selbst ein, um in der vollendeten Erlösungsreligansgehoben fortzudauern \*).
- 1. Die elementaren Glaubensaussagen über Gott und über schlechthin von ihm abhängige natürlich sittliche Belt, das puct des frommen Selbstbewußtseins und der aus dieser Belt stammenden Erregungen, sind im dristlichen Glauben mit enthalt jedoch positiv nur sofern sie die Erlösungsreligion eröffnen und dieser aufgehoben fortdauern; nicht aber sofern sie bei sehlem dristlicher Ersahrung die Gesetesteligion begründen würden, die dieser verhält sich das christliche Bewußtsein nur negirend zu seiner negativen Boraussetzung und unerläßlichen Borbedingun ohne welche weder das Erlösungsbedürfniß noch der Erlösungslaube entstehen könnte. Wäre diese elementare Frömmigkeit irgen wo schlechthin für sich allein historisch verwirklicht worden, so bie

<sup>\*)</sup> Filr biefen gangen llebergangsabicinitt verweise ich auf ben entspreche ben in m. reform. Gl. L. im Anfang bes zweiten Banbes.

nur als Gesetzesteligion fich ausprägen tonnen; weil aber mentlich im Judenthum doch auch Vorempfindungen der gotten Liebe und Gnade das religiose Bewußtsein mit bestimmt ben, so kann sie als Borökonomie oder positive Borbercitung der Chriftenthum vollendeten Erlösungereligion gelten. Diese Borungen kommen aber nicht bloß von anderwärts her zur elemenen Frömmigkeit hinzu, sie find in ihr felbst angelegt enthalten: n in der heiligen Gute Gottes liegt icon die Liebe und Gnade eschlossen, nur nicht bestimmt erkannt, in der gerechten Beisk ebeuso die barmherzige Baterweisheit; daher diese specifisch Miliche Steigerung der Gottesidee eben doch als eine fleigernde Kendung der elementaren erscheint, sei immerhin das wodurch Steigerung gewirft wird, eine wiederum höhere Rundgebung Rur darum tann die elementare Gottesidee in die vollte aufgehen und ihre positive Borbereitung sein, nur darum s Gott in allen diesen Eigenschaften ungleicher Steigerung derfein. Ebenso ist das driftliche Gottesreich in seinem schlecht-Abbangigsein von dem driftlich erkannten Gott ale eine geftei-Rollendung der natürlich fittlichen Welt zu betrachten, welche tre aus diesem Grunde die Borokonomie des Gottesreiches sein Immer aber wird die Frommigkeit wo fie wesentlich nur elementare bliebe, sich vorherrschend zur Gesetzeligion hinen und diefer ganglich verfallen, fobald die Erlöfungereliaion driftlicher Bollendung dargeboten verworfen wird.

2. Die Gesetsereligion welche auf der sittlichen Stuse sich grunden kann, wird vom Christenthum zurückgewiesen, indem es schärfften Gegensatz gegen dieselbe sich ausbildet und nothendig aussagt, daß dem Menschen als sündhaft die Gesetsereligion fich nicht helsen könne, ihn nur verurtheile nach seinen Bereich nicht helsen könne, ihn nur verurtheile nach seinen Bereich, — der Fluch des Gesetses. Gerade dadurch aber wird die lesetsereligion, indem sie dem Menschen seine Hülflosigkeit zum ewußtsein bringt, die negative Borbereitung auf die christliche rlösungsreligion, welche nur den gedemüthigten, an seiner gesetzen Gerechtigkeit verzweiselnden Menschen ergreisen kann. Das ist die Lehre von Gesetz und Evangelium, oder wie Calvin

genauer fagt \*), die Lehre vom Gefet als einer Religionsart Evangelium als einer andern fo entscheidend wichtig. als mare die Gesetzeligion unmahr; fie ift durchaus begrit als das erfte und natürliche Berhaltnig des Menfchen ju G wie Paulus das Butfein des Gefetes hervorhebt, obwol dasfelbe jum Berderben ausschlage, Rom. 7, 11 f.; aber fie vermochte ben fündlosen, schlechthin bem Gefet gehorchenden Menschen gen ju fprechen, ba fie jeden richten muß gemäß feinem Berbie Darum batte fie, wie die Dogmatit fagte, einem fündlofen M genügt, nicht aber dem gefallenen und feinen mit gefallenen R fommen, die als fundhaft vom Gefet nur verdammt werden Der geschichtlich gegebene Mensch, weil feiner obne Uebertretung das fittliche Befet absolut zu halten vermag, f somit vom Befet oder von der heiligen Berechtigkeit Gottes mals für gerecht, für ein dem Goll entsprechendes Sein erf werden. "Das Gefet verflucht jeden, der Gunde thut", und Safobus ben in Baulus noch tiefer murzelnden Sak quefpr "wer Eines Befeges ichuldig ift, ber ift bes gangen Befeges fe dig"; es tommt ja icon in einer einzigen Uebertretung an Tag, daß der Sinn des Gesetzes nicht unser Sinn ift, daß somit auch die beobachteten Gebote nicht im rechten Sinn mabrhaft beobachtet baben. In der Befegeereligion verblei fonnten wir unfere Bestimmung niemals erreichen, murden fie fehlen und verloren geben. Ber feine Bestimmung erreicht 3. B. im A. Teftamente, muß sie erreicht haben durch von jes fich mit darbietende Aufänge der Erlösungsreligion, mas fogar Beidenthum vorgekommen ift; denn "wir wiffen, daß Gott in ! Belt außerhalb der Jeraelitischen Boltsgemeinschaft einige Freud gehabt bat", fagt die Belvetische Confession und ift nichts wenie als eine bloge Privatmeinung 3mingli's.

§. 95. Die Geseteligion ift blofer Durchgangszufint und foll von der Erlöfungereligion erfett werden; wo baher b

<sup>\*)</sup> Instit. II, vn. 1.

ptere in voller Reinheit und Kraft erscheint, somit im Christhum wird das fromme Bewußtsein von jener durchaus be-

1. 3m driftlichen Bewußtsein ift die Besetzeligion, fo febr fich von derselben frei geworden fühlt, durchaus nicht als Abermbe oder grundlofer Jerthum empfunden, vielmehr als volltomwahr, da die unbedingte Berechtigung des sittlichen Befeges ber gottlichen Beiligfeit und Berechtigfeit anerkannt bleibt, Reiner fich Diefer Unerkennung welche in feinem eigenen Ben begrundet ift, libertinistisch entziehen tann, es sei benn gu kem Berderben. Diese Anerkennung liegt so fehr im driftlichen bußtsein, daß es ohne dieselbe angelegentlich geltend zu machen nicht entstehen noch fortdauern tonnte. Der Chrift freut fich er Erlösungereligion mit ihrer Rechtfertigung durch Glauben r mit ihrer rettenden Gnade, weiß aber daß sobald er diese aufk, er sofort der Gesehesteligion und ihrem Fluch über jeden der be thut, anheimfallen mußte; er fieht in der lettern den in Ratur ber Dinge liegenden, gottlich begrundeten einzigen gangszustand zur erstern, so daß es, wie Paulus den Ga-e einschärft, verderblich wird im bloßen Bor- oder Durchgangsund gang oder theilweise zu verharren, statt fich ganglich aus demden befreien zu laffen durch das Uebergeben in die Erlösungsreligion, melder wir über das Berurtheiltwerden durch das Bejet binaus b. Rom. 8, 1 f. Die Dogmatit hat hier besonders eifrig gearbeitet, t über die Beseitigung des Gesetes durch's Evangelium Rechenschaft geben\*), im Unichlug an die paulinischen Erörterungen, jedoch wenit als diese der Natur der Sache selbst nachgebend, weil man fich gebut hatte, alles mas in der Belt und Menscheit geschieht em arbitraren Billen Bottes juguschreiben. Go habe Gott dem am aus reinem Belieben den Bejegesbund befannt gemacht, auf borfam bin gludfelig im Baradiefe fortzuleben; als Befet habe

<sup>\*)</sup> Wie die Abrogation bes (jübischen) Gesetes fich geschichtlich stufenweise jogen habe, wurde genau nachgewiesen. M. ref. Gl. L. II, S. 19-22.

er ihm arbitrar irgend ein Berbot, - von den Fruchten Gin Baumes unter vielen nicht zu effen, - auferlegt \*) unter Mu bung des Todes. Adam habe das Bebot übertreten, fei als Tode verfallen aus dem Paradieje gestoßen worden, wodurch Seite des Menichen der Bert . oder Gehoriamsbund, fur Befegeereligion, fofern fie Segen und Beil fpenden murde, immer gebrochen und beseitigt fei, violatio sive abrogatio foed legalis a parte hominis. Nun aber habe Gott auch aus rei Belieben fofort die Offenbarung des Gnadenbundes der Gris eröffnet und durch Ertheilung des neuen Bundes den altern feinerseite zu abrogiren begonnen, abrogatio foederis legali parte dei; benn auch im fpatern Ertheilen des mofaischen Gefe habe Gott nicht etma wieder einen Gesetgesbund beabsichtigt, bern nur die Fortentwicklung des Gnadenbundes unter ber 6 bes Befeges ichnigen, Israel von ben Beiben ftreng absond wollen u. f. w. - Die Dogmatik will wie immer viel qu wiffen von Gottes Gedanten, Abfichten, angewendeten Mitteln viel zu viel wenn vollends das ganze gottliche Berfahren ein bitrares fein foll, nicht aber der Natur der Sache felbft enth dend. Statt aus der für Beschichte und übernatürliche Besch genommenen Eröffnung der Bucher Mofis Dogmen ju bill welche wenn buchftablich zu nehmen, Gott felbft einen geschichtid Berlauf zutrauen d. h. mythologischen Inhalt erzeugen, erinn wir daran daß unfer frommes Gefühl, unfer religios beflimm Selbstbemuntiein amar durch folde buchstäbliche Schriftbenuti erregt werden fann, aber doch nur zu einem unreinen Glaube welcher erft als geläuterter ihm bleibend angehört. Jene Er lung hat ihren Werth nur im Abbilden deffen mas aus Natur und dem Begriff der religiofen Entwicklung felbft fic nothwendig ergeben muß, daß die Geschesreligion fich nothwend

<sup>\*)</sup> Woburch bie Borstellung vom arbiträren Inhalt bes sittlichen Gefchiveranlaßt wurde, ein Beweis bag die historische Auffassung nicht als hiperivorliegender Bibelabschnitte sich nothwendig straft.

Das besonders flar und nachdrücklich in den zum Theil anonyms Schriften bes Fürsten Ludwig Solms-Lich nachgewiesen wird.

nschlichen Bewnstfein früher darbietet als die Erlöfungs-. welche erft auftreten tann wenn das Ungenügende jener ben wird. Aus dem Unschuldszuftand, welcher mit schon irter Gerechtigfeit nicht zu verwechseln ift, ermachen wir, Apostel lehrt, sobald das sittliche Gefet junachft als Berb jum Bewußtsein tommt; lange Beit gwar mogen mir bem zu genügen meinen, die Anerkennung des Uebertretens bleibt icht aus, und nun erft fühlen wir uns der vergebenden bedürftig, welche in weiterer Steigung der Bottesidee fich nd mehr offenbart und im Christenthum vollendet fich dar-3mar bat Baulus einmal, vielleicht durch Lehrmethoden aus judifchen Schule veranlagt, in finniger Beife als Begenbild pon Chriftus ausströmenden Leben Abam verwendet als Des fich verbreitenden Todes der Gunde; wo er aber die n genau entwideln will, geht er nicht auf den überlieferten fondern auf feine eigene Erfahrung gurud. Das Befet ift D von Gott, es rechtfertigt aber nur den vollen Gehorfam, singegen den Uebertreter mit dem Gluch der Berurtheilung Uebertreter wird jeder, weil gerade das Berbot unser bu reigt und badurch die in uns ichlummernde Gunde an ag bringt und völliger macht, d. h. gur bemußten und wirt-Sunde werden läßt. Da nun feiner die Uebertretung unen machen, den verurtheilenden Spruch aufheben tann: fo nichts übrig, als im Gefühl diefes Elendes, welches für er Ausgang ber Gesetesteligion wird, den fich anbietenden 1, neuen Beileweg mit feiner neu fich offenbarenden Berech. Des Glaubens, fury die Erlösungsreligion zu ergreifen als on Anfang an verborgen gemejene Beisheit Gottes im Beis, welche nun fich geoffenbart hat", 1 Rorinth. 2. 6 f. Die Bejegeereligion ift fur une nur infofern abrogirt, ir fie nicht mehr fur beilbringend erkennen konnen, fie ift in beilefraft von une vereitelt und wir ichenten ihr fein Bermehr, niemals aber fonnen mir uns über fie als eine dtigte wegfegen; fie ift von Gott, ift gut und berechtigt, ir find ihr als unmittelbarer Aufgabe nicht gewachsen und

muffen auf anderm Bege bas von ihr gestellte Riel erreichen, es erreichbar fein foll. Bon Gott felbst aber ift fie abrogirt burch die dargebotene Erlösungsreligion erfett nicht etwa eines veranderten, den ursprunglichen durch einen neuen ersebet göttlichen Billens sondern gemäß ewig unwandelbarem Billen, fie von vornherein nur als Durchgangszuftand ertheilt mar, als fel aber für alle, nicht bloß für den erften Menfchen. raham fei die Berheißung deffen gegeben was in Chriftus voll ericeint, das zwischen eingekommene Bejet habe die Berbei nicht aufgehoben, fei als Gesetzesreligion und als Scheidung Juden und Beiden mit dem Auftreten des Evangeliums nothme wieder beseitigt, und zwar so ganglich beseitigt daß es zur G wird, unter dasselbe gang oder theilmeife gurudzugeben; fein fei aufgehoben durch die Erlöfungereligion, in welcher erft Alles vollendet \*). Das Sittengeset als solches wird niemals girt, wie Libertiner und schroffe Untinomer meinen, behalt viel als nun erft vollfommen erfanntes und von Chriftus volls ausgesprochenes auch in der Erlöfungereligion feine Stelle; abrogirt ist es, wie die Dogmatik sagt quoad domination condemnationem et justificationem, somit als Gesetzell als Rundament der Religion, weil wir feinem verurtheilenden nicht mehr unterliegen. Diefer Entwicklungsproces ber Rel erscheint aber erft dann nicht mehr als blog willfürlich von angeordnet, wenn wir ihn als nothwendig in der Ratur ber begründet erkennen, wie diefes schon in der Idee eines überal fich zusammenhangenden göttlichen Beltplanes angedeutet Ungenügend ift die dogmatische Borftellung, daß der Ratur-Sache felbst nach der Mensch hatte durch Gesetzesgeborsam Biel erreichen oder Schlechthin verloren geben muffen, bag aber

<sup>\*)</sup> Räher nachgewiesen habe ich biese im Galaterbrief gegebene Lehrteil in ben theol. Studien und Kritiken 1858 gegenüber der dogmatischen Meine der Apostel lehre eine ungeheure Leistung Christi, welcher durch seinen Tod ei eigentlich in der Ordnung der Dinge bleibend auf uns lastenden Fluch be Gegenleistung abgekauft und so den göttlichen Willen zur Beranderung mocht habe.

eber dieser Natur der Dinge dann etwas ihr widersprechendes cordnet habe, jedoch nur darum habe anordnen dürfen, weil Sohn Gottes fic entschloß Mensch zu werden und zu fterben, die nur eine ungeheure Wirkung dieses Todes Christi das an unmögliche ermöglicht hatte. Daß diefe Dogmen dem durch Mi Tod erregten frommen Gefühl in uns sehr heterogen wird fich jeder geftehen\*). Es ist ja nicht die Gunde allein e das Bedürfniß nach der vollendeten Religion veranlaßt, der Berechte mit durchgeführtem Gehorsam hatte noch keines. das schließlich allein befriedigende Berhaltniß zu Gott erreicht. Gute, Göttliche, das Ziel bliebe ihm immer noch bloßes t, Coll, Borfdrift, seine Gerechtigkeit mare immer nur der t im Gehorchen, das Gute ftande als Gesetz immer nur über Gott bliebe gebietender herr, er felbst der gehorsame Anecht. er mußte auch abgesehen von der Gunde eine höhere Entwickber Frommigfeit aufgegeben sein, das Aufleben des Guten 36 felbst als eigner Lebenstrieb und Lebensfreudigkeit, auf wir in der Liebe oder in Gott lebten und er in und. Die stindschaft kann doch nicht bloß der Sünde wegen unser Ziel den fein, fie muß es an fich fein, wie wir Diefes an Chriftus men, der gerade als Richtsunder Gottes Sohn ift. Daber en fich immer Ginzelne ju der Annahme, der Logos mare tich geworden auch wenn die Gunde nicht eingetreten ware, daß er dann nicht als uns erlösend hatte erscheinen konnen dern bloß als vollendend; die Baterliebe Gottes hätte fich auch be die Gunde uns geoffenbart, nur daß sie dann nicht als abe batte ericheinen fonnen, wenigstens nicht als vergebende erlosende; turz die vollendete Offenbarungereligion vermittelter migung mit Gott mare auch ohne das Gintreten der Gunde verbelicht worden, nur daß fie nicht als Erlösungsreligion hatte ibeinen konnen. Daß die meiften Dogmatifer diese bloge Dog. Weit nicht lehren mochten, sondern bei der Birklichkeit einer für

<sup>\*)</sup> DR. ref. GL & II, S. 87.

die fundhaft gewordene Menschheit nothigen Erlösung fteben bliebe ift begreiflich, zumal wir eine sittliche Entwicklung obne alle Gi uns nicht benfen fonnen; Die ergangende Betrachtung bat Berth, weil fie uns die Unschauung deffen mas an fich in Natur der Religion und ihrer Entwicklung liegt, erleichtert \*\*). abstrafte Borftellung fommt freilich erft in der fonfreten schauung zur vollen Bahrheit, daß nämlich Gott ben Belt welcher in der Welt sich verwirklicht, nicht bloß eventuell ge ewig in fich trage, nämlich Erlöfung falls ber Menich fund fondern Erlöfung des wirklich durch die Gunde gehenden Menf oder wie der Apostel fagt: "Gott hat Alle unter Die Gunde, den Unglauben zusammengeschlossen, um fich Aller zu erbarm Rom. 11, 32. Im driftlichen Bewußtsein ift die Gunde darum doch verschuldetes Loos Aller vorausgesest, Daber Gal fagt Adamus lapsus est, divina providentia sic ordinal sed suo vitio lapsus est. Benn freilich dabei die dogmat Meinung vorschwebte, Gott hatte die zum Guten fich entwide Menschheit allenfalls auch wollen konnen ohne die Gunde quan sen, so ist die weiter oben geltend gemachte richtigere Einfich Erinnerung zu bringen, daß ein werdendes Gute ohne die Möglichfeit des Bofen nicht benfbar fei. Daber fann die Be offenbarung Bottes als lette Steigerung ber Bottesidee nur erlosende, die bochfte Offenbarungereligion nur Erlosungerelig fein im Gegensat zur Geschesteligion, welche auch ohne Offent rung fich bildet (§. 24, 2.).

§. 96. Die Gesetesreligion schlägt nicht bloß an und Berurtheilung aus, sonbern sie wird uns die negative Borbentung aur Erlösungsreligion baburch bag sie uns die Sunde

<sup>\*)</sup> M. ref. Gl. L. II, S. 121 zeigt, in welcher Meinung jene freibl von Socin vertretene Lebre ber Scholastifer bestritten wurde.

<sup>\*\*)</sup> Im Gegensat ber supra und infralapsarischer Lehrweise liegt biefel Frage verftedt, indem die lettere boch auch zur Annahme eine Abanderung bursprunglich beabsichtigten Welt hinneigt, die erftere aber nicht.

- t Berberben zum Bewußtsein bringt und so bas Bedürfniß Erlöfung wedt.
- 1. Benn lutherische Ratechismen und Dogmatiten die Lehre Beset blog in -der padagogijden Absicht vorausschiden \*), uns rn Abstand gegen das Coll und unser Berlorensein unter dem b zum Bewußtsein zu bringen, fo haben fie eigentlich nicht Bejet als foldes fondern die Besetzeligion im Auge; nur Der Unterschied beider Begriffe nicht flar gemacht murde, bat Einfeitigleit des Antinomismus entflehen tonnen, d. b. die nung, als hatte das Gefet überall gar feine Bedeutung mehr ben Biedergebornen, eine Ginseitigkeit Die fehr gut wie von reformirten Dogmatif fo auch von der Concordienformel ift btiat worden. Allerdings aber bleibt entscheidende Borbe ung fur bas Entstehen der driftlichen Rrommigfeit, daß wir Durchaus unfähig erfennen durch Besetzeligion ober eigene tommene Leiftung gerecht zu werden und unfre Bestimmung zu iden, ja daß wir uns durch dieselbe als unter allen Umftanden mtheilte demuthigen laffen und jedes Beruhigtsein unter derfelben Selbstäufdung bodmuthiger Bertheiligfeit gurudweifen.
- 2. Im protestantisch frommen Bewußtsein, welches im Christum die reinste Erlösungsreligion erfennt, macht das Gesagte der größten Energie sich geltend, die Sünde, ihre Schuld und Elend nebst dem absoluten Bedürfniß der erlösenden Gnade; n das Berfälschende des römischen Katholicismus wird wesentlich icht im pelagianisirend abgeschwächten Bewußtsein der sittlichen kräftigkeit und des Sündenelends, daher der polemische Eiser zum Extrem sich steigern und innerhalb des Lutherthums einen ac ius zur Behauptung treiben konnte, daß die Sündhaftigkeit Erbsunde geradezu die Natur des Menschen geworden, somit nur eine habituelle Zuständlichkeit seiner Natur sei\*). Diese

<sup>\*)</sup> Bahrend ber Heibelberger Katechismus zwar auch biese pabagogische utung bes Gesets vorausschieft, bann aber in bem Abschnitt von ber Dankit bas Geset erst einläßlicher lehrt als Norm für bas Thun bes Erlösten.

D. ref. Gl. L. II, S. 48,

Uebertreibung öffnete Bielen die Augen, fo daß Dieselbe in Concordienformel dann abgewiesen wurde, obwol dort Luthers gleichung des natürlichen Menschen mit einem Rlot oder enicht auch wie von Calvin berichtigt worden ift.

Die Gunde ift nach drei Stadien ins Ange gefaßt word als erfte Uebertretung, peccatum originans, Burgelfunde, fob als forterbende Berderbtheit, peccatum originale, Erbiunde, lich als aus dieser hervorgebende Lebensäußerung, peccatum tuale, wirkliche Gunde. In diesen dogmatischen Formeln\*) allerdings etwas mesentlich im frommen Gelbstbemußtsein bes Ch ften enthaltenes verarbeitet worden, daß nämlich jeder fic nur des Gundigens und Rehlens, sondern auch eines in fic gefundenen unvermeidlichen Sanges dazu bemußt mirb. tann im frommen Befühl mit enthalten fein mann, wie und me Diefe unfre Buftandlichkeit entstanden fei; vielmehr mußten wir die als eine objective Mittheilung erfahren entweder durch übernat liche Belehrung oder durch anthropologische Biffenschaft, Die keine Glaubenslehrsätze erzeugt. Daß die Erzählung von Abe Fall eine übernatürlich uns aufbewahrte Beschichte sei ober nur dafür gelten wolle, läßt fich mit nichte erweisen; fie m vielmehr den Eindruck einer Lehrergablung, welche ein erftes treten der Gunde anschaulich vergegenwärtigen will. aber niemals ein allererftes Entstehen uns vorzustellen, da es au aller unfrer Erfahrung liegt, und wie immer man es versus verwidelt fich die Borftellung in Widersprüche. War der Ren vorher vollkommen gerecht, fundlos, fo tann er, abgefeben dand daß diefes Berechtfein fich nicht schöpferisch hervorbringen la nicht zum Gundigen schreiten; thate er es doch, so mußte die chi willigende Gefinnung vorher ichon nicht die gerechte gewesen kit daber die Quellen, welche man für die erfte Uebertretung zu nennt pflegt, Sochmuth, Gelbstjucht, Ginnlichkeit, Unabhangigkeitsverlange gegenüber dem göttlichen Billen, Diftrauen und Unglaube \*\*), od

<sup>\*)</sup> Weiter ausgeführt a. a. D. S. 66--68.

<sup>\*\*)</sup> So Luther, fiebe Röftlin II, S. 368.

es immer ware, auf keine Beise das erste Entstehen der Sunde iren können, weil sie selbst schon sündhaft sind. Eben dasselbe t den Bersuch, das erste Eintreten der Sunde in die Engelt zurückzuverlegen; denn auch Engel würden nicht sündigen, ne sie nicht vorher schon Sundliches in sich hätten. Es kann wüber die Art und Beise des ersten Eingetretenseins der die Welt ein Glaubenslehrsatz gar nicht ausgesprochen

- §. 97. Die Sünde erscheint als Uebertretung des göttlichen thes, in welcher nur zu Tage tritt daß unfre Gefinnung er schon von der göttlichen, die im Gesetze ausgesprochen ist, eicht, daher wir sowol potenziell als actuell die Bedingungen Gesetzesreligion nicht halten und vor ihr verdammlich sind.
- Der Gunde werden wir uns querft bewußt in der Ueberima des sittlichen Gesetzes, was die uralte Lehrerzählung ganz brechend veranschaulicht, der Apostel aber Rom. 7, 7. f. in der Erfahrung aufzeigt. Mit der Uebertretung, die wir aus lindheit uns entwidelnd freilich nicht als einen ersten einzigen fondern nur als eine Reihe von Aften uns zum Bewußtsein nen, so daß fie nur in einem schließlichen Aft dieser Reihe ka wird, und dieser uns leicht als die erste Uebertretung somit erftes Auftreten der Gunde erscheint, fühlen wir uns als Inder, als im Widerspruch mit Gott oder von ihm abgewendet unfre Could, zugleich als der angedrohten Strafe des Geverfallen (rei). In diefer Gelbstanklage liegt aber mit entben das Gefühl, wir seien schon vor der Uebertretung nicht Defen mas wir fein follten, unfre Bemutheverfaffung und Berung fei vorher icon nicht im Ginklang gewesen mit der götten, die im Befete fich fund gibt. Diefe ber Uebertretung ichon angehende, die reale Möglichfeit des Bofen in fich schließende Bandlichkeit in welcher wir uns vorfinden, ift somit felbst icon eine nicht befriedigende, nicht bleiben durfende, sundlich werdende t empfunden, und doch tann man fie nicht als förmliche und

eigentliche Gunde, weil nicht als von uns in fittlicher Bethatig gesette oder hervorgebrachte bezeichnen; denn ich lebte (vor Ucbertretung) ohne Befet, fannte barum die Sunde nicht mußte nichts vom Beluften, bis das Gefet ") mir gum Bewuft fam und durche Berbot das Geluften reigte; nun erft lebte Cunde in mir auf, und mein Unschuldsfriede mar dabin. das gute, göttliche Befet ift hieran schuld fondern die durch bi mir jum Bemußtsein und jur Erscheinung gebrachte, mir ve unbewußte ungenügende Buftandlichkeit, die uns nun als Gund tigkeit erscheint, welche schon in mir schlummerte. Gine ber Ud tretung vorhergehende Buftandlichkeit, die, mir damale unben mit dem Befet des Buten nicht im Ginklang ift, muß ich d kennen, und kann dieselbe doch nicht so wie mein Uebertreten förmliche Gunde nennen, baber 3 ming li, wie nicht minder lanchthon Beranlaffung genug hatte, fie mit einem andern 2 ju bezeichnen ale fittlichen "Breften" ober Rranthaftigfeit und aulänalichkeit \*\*). Jedenfalls liegt diefes dem befonders b Augustin in Aufnahme gebrachten Dogma von der Erbing jum Grunde, und ein Mehreres über biefe tann uns bas innerer Erfahrung merdende fromme Selbstbewußtsein nicht fu nicht woher diese Buftandlichkeit an uns gefommen, noch webt fie veranlagt fei \*\*\*). Bobl aber find wir une ihrer bewuft einer nicht bloß für unfre eigene Berfon fondern für den aus Rindheit aufwachsenden, gegebenen Menschen überhaupt vorhanden daher wir das Entsprechende an einem ermachfen ins Dafein ge ten Abam gar nicht ebenfo unmittelbar aussagen fonnen. Die Di matit glaubt zwar diefes wiffen zu follen und ebenfo die Art w Beife wie fur une nun von dort her diefe Buftandlichkeit entfic den fei, als forterbende Birfung nämlich der erften Uebertrett Adams, das peccatum originans have als peccatum original oder hereditarium fortgewirft; aber nicht nur läßt fich diese Be

<sup>\*)</sup> Schleiermacher vertauscht bier bas Befet mit bem Gottesbewußte \*\*) M. ref. Gl. L. II, S. 44. f.

<sup>🎒</sup> Brgl. L(ubwig) F(urft) zu S(olms) Grundzüge chriftlicher Dogma' für Reformirte. Gießen 1859. S. 25.

ng aus der Bibel gar nicht mit Recht ableiten \*), sondern Bt eine erfte Uebertretung als gang rathfelhaften Erflarungs. d voraus und behauptet ein aller sonstigen Erfahrung widerendes Mitichuldig und Mitverderbtwerden aller Generationen ves Erzeugers erfter Uebertretung. Bie wenig diefes alles Einsicht rube, liegt deutlich genug zugestanden in Calvins, spater viederholtem Worte, daß an und fur fich, gemäß alfo der t der Sache, Adams Gunte uns nichts anginge, bag aber tes arbitrarer Bille nun einmal es dennoch fo verhängt habe. i erklart folglich das Problem unfrer vorgefundenen Buftandit mit Bulfe viel größerer Rathfel. Ueber jenes, als in unfrer en Erfahrung gesett fonnen wir doch als über etwas uns lich gegebenes nachdenten und eine Erflärung fuchen. Die Ginen fen fich auf den in Folge bes aktuellen Gundigens durch viele erationen bervorgebrachten Sang oder Disvosition in unfrer rbenden Ratur, namentlich die Arminianer und Socinianer, febr verschieden ift vom ermähnten Dogma, welches ausdrud. Die Berichlechterung unfrer Natur von der erften Uebertretung sinzelnem Afte ableitet; die Andern, wie Zwingli wo er specuich den die Erklärung in der Doppelseite der menschlichen Ras ber leiblichen und feelischen, somit in der Ginnlichkeit oder berlichkeit als solcher mit Berufung auf das Baulinische, daß ein finnliches und ein geistiges Befet als einander widerdend in une porfinden. Bieder Andere, denen diefe Annahme t genngt, theils weil fie den Sall der eines finnlichen Leibes entbebrenden Engel nicht erflärt, theils weil fie auf Dualis. sarrucführend die Materie als folde für das Bofe, die Seele folde fur das Bute halte, berufen fich auf die von 3mingli and wieder nach Augustin hervorgehobene freaturliche Selbft. der Icheit mit ihrer Reigung jum Sochmuth, jum Eigenn. jur Gelbftherrlichfeit \*\*). Die vorlett genannte Erflarung Chleiermacher, die lette Begel beffer zu begrunden gefucht.

<sup>\*)</sup> Lang a. a. D. S. 72.

Luthers ungläubiges Difftrauen gegen Gottes Gebot.

Ersterer nennt statt der Sinnlichkeit beffer im paulinischen Si das Rleisch, d. h. die Gesammtheit der niederen Seelenkt welche zu dem Gottesbewußtsein nicht schon untergeordnet und einigt fich verhalten fondern fich früher als diefes entwideln\*) einen Sang jum Bofen begrunden; die durch Gelbständigfeit finnlichen Functionen verursachte Bemmung der bestimmenden & bes Beiftes fei die Erflarung der Gunde, ein Mangel an ber b Begriff des Menschen gutommenden Gerechtigfeit, wie Luther Anselmus fagt, fo daß nun alles an uns, auch das Beiftige, namen Die eigene Gerechtigfeit Rleisch fei. Begel aber erflart fie aus perfonlichen Ginzelleben, welches feine eigenen Intereffen den boch a für uns aufgegebenen allgemeinen entgegensett, oder religiös gespro das Fürsichsein als Abtehr von Gott. Dug der theologis Biffenschaft daran liegen, unfre Thatsache aus der von Gott ordneten Natur der Dinge zu erflären, fo gut fie es immer mag, somit ale eine Erscheinung die allgemein fich zeigend ! zufällig nur eintreten und ebenfo gut ausbleiben konnte: fo ift ! als Lehrfat der Glaubenslehre felbft nur die Ausfage geltend machen, daß wie immer die Gundhaftiafeit und Gunde entftas fei und ins Dasein trete, das mas hierin wirklich geschehen und geschieht, schlechthin abhangig von Gott vor fich gebe. muß seine Ordnung der Dinge selbst es in fich schließen, das Menschen aus unmittelbarem Unschuldszustand einen vermittelten langen durch Gunde und Erlöfung, ohne daß die Gunde als fe von Gott gewirft oder verschuldet wird, wodurch fie ja aufhil mußte Sunde an fein\*\*). Darum ift sowol eine Unvermeidlich oder verhängte Rothwendigkeit des Daseins der Gunde, als Die mit ihrem Bulaffen in uns verbundene Berichuldung und En murdigfeit, als endlich die Aufgabe alles Gundliche zu überwind im frommen Bewußtsein enthalten. Um meiften einleuchtend scheint Diejenige Erklärung, welche ben natürlichen Menschen w

<sup>\*)</sup> Aehnlich F. L. d. S. Dogmatik S. 3. f.

<sup>99)</sup> Wie energisch bieses fromme Interesse von ben Reformirten gelu gemacht wurde, vergl. in meiner reform. Gl. 2. II, S. 28.

elbe nothwendig zuerst gegeben ist, als das Versenktsein des steel notifent gegeben ift, als das Versenktsein des steelst auffaßt, den fleischichen oder seelischen Menschen, auch das Fleisch echtweg genannt, eine Zuständlichkeit die uns nothwendig als Wesen des Geistes unangemessen zum Bewußtsein kommt und wit sie sich erhalten will, zur Sünde wird\*).

Indem wir hier die Gunde betrachten, wiefern fie unfre Shigkeit oder Untuchtigkeit in der Gesetzebreligion unfre Bestimg zu erreichen begründet, begegnen wir dem dogmatischen In-Te Diefe Untuchtigkeit fo ftart wie möglich auszudrücken, sowol ganzliche Berderbtheit und mit ihr gesetzte völlige Untauglichaum Guten als auch die unendliche Berschuldung mit der ihr **lähre**nden ewigen Berdammniß. Alles an uns potenziell und mell fei durchaus verderbt, das liberum arbitrium oder das mtane Sicherregenkönnen für das Gute sowie auch das Sichwonirenkonnen jur Belehrung, das Sichworbereitenkonnen fei berben; wobei namentlich die eifrigen Lutheraner sich in schroffen deruden gefallen, wie die Concordienformel Melanchthon gegent die Bezeichnung des natürlich gegebenen Menschen als Rlot Stein nicht einmal genügend findet, denn schlechter sei er als Diefe leblofen Dinge, weil er nicht bloke Baffivitat fondern tiven Widerstand dem zugemutheten Guten entgegensete. mulich ferner seien wir nicht bloß einfach sondern zweifach und ifach, sowol wegen unfres aktuellen Gündigens als wegen der mebornen Erbfunde als endlich wegen unsers Betheiligtseins an dams Uebertretung, die und fo gut wie ihm felbst angerechnet mbe, entweder weil mir als in feinen Lenden, furg im Stammvater t enthalten mit übertreten hatten, oder weil er als das Alle prafentirende Stammhaupt für fich und für une den Befeges. nd gebrochen habe, da er als Mensch so handelte nicht aber I diese besondere Berson, d. h. indem jeder Undere in dieser ze ganz eben dasselbe gethan hätte (peccatum non personale

e) Schleiermachers Erflärung ist baber wesentlich boch bieselbe, welche tg S. 64 aufstellt. Auch bas herrschen ber bloften Seele noch ohne ben ft b. h. ohne bie Rraft bes Guten aus Gott (Fürft S. a. a. D. S. 8. f.).

Im we bogmatischen Bebaurtungen i ren ber feilen mollen, ift ebenie flar a 'e-eite unausidiegen und barum namen ... tenter is beionnenen Theologen immer .... : 'er Erbe felbft. Borerft muß jede Bi - . Dem natürlichen Menschen bas im . It friefung abipricht, fodann fcmebt unfer .... a it ime Gunte gang in ber Luft, indem burd -changiand it Beriet ber Erfahrungen verlaffen mirb ... - - Eis 345 Alles an une verderbt und nur fu me ber ver itt flacianischen Irrlebre führen mußte. mei mi bem gen; andern bag an uns Allen Gunte fei - Hi Tr Briting bag mir alle bem Befeg nicht gei in bei ben berurtheilt merben. Diefer verbammenbe werfite off it car nicht nur ben ber nichts als Gunde mitter den ben ber auch Gunde an fich hat; nicht nur bei m muriter Burchgeführten Uebertreten aller Gebote, fondern Ti Er m Geffen Heberireten eines einzigen die doch porbai teme dung vernes Ginnes vom Ginn bes göttlichen Bejeta we reineren mus und barum verurtheilt wird. Die Ber ment Dunt Des Gefes ift eine nothwendige und murbe in - - Bergereitgien auch mirflich vollzogen; aber ba Gott and rate erf nadtraglich fondern emig auch Gnade ift, fo t De Einem zeben an Die Bnade oder bas Auftreten ber Erloin Bir haben fein Intereffe. De gire midirterften Gunder fondern vielmehr alle Meniden gemanne Gunte an fic anerkennen muffen, gur Erlofungereit Angeleiten ...... mag ben erftern das Gefühl ihrer Gundhafti in netten leichter erreichbar fein als den von der Gunde men getrent verberbten; jedenfalls muß Allen gum Bemußtsein gebi micht fas fie an und fur fich bem Goll nicht entsprechen

De Ansbrud meint gwar junadit nur, bag Abams Gunbe Box von Beren fondern bie menichtiche Ratur felbst verberbt habe.

Placacus in Saumur geltenb machte.

<sup>- 1 28. 17. 41. 8. 11. 8. 70.</sup> 

durch die sittliche Weltordnung, welche die Gesehesteligion ruft, nicht gerecht werden. Daher Schleiermacher fagt: die nde, d. h. die schon vor unserm Thun in uns vorhandene haftigkeit begründe, abgesehen von der Erlösung, eine volleme Unfähigkeit zum Guten; eine Ausdrucksweise die freilich tisch lautet und durch die so eben gegebene berichtigt wird. eine vollsommene Unfähigkeit zum Guten (es ware denn das it und vollsommen Gute gemeint), sondern die Unfähigkeit besehreligion zu genügen, ist das was als Bedingung für klösungsreligion ausgesagt werden muß, da offenbar das Ererdenkönnen durch eine vollsommene Unfähigkeit zum Guten scholossen wäre.

- 5. 98. Ans ber Anerkennung diefer Sündhaftigkeit geht ein weifinngsgefühl hervor, welches die Unfähigkeit zur Löfung m ber Geseseeligion gestellten Anfgabe und das aus die-Bustand sich ergebende Elend empfindet \*).
- Gerade dieses, nicht aber unser hier nie erreichbares Gesteden ist die pädagogische Abzweckung der Geschesteligion; bir müssen unsere Ohnmacht für Leistung der Ausgabe welche machst anersennen, so wie das daraus werdende Elend und innerlich ersahren, um für die Erlösungsreligion empfänge werden. "Wo der Mensch an sich selbst verzweiselt, da liegt ettende Gnade ganz nahe", sagt Zwingli wie Luther. In Berzweislungsgefühl ziehen wir unser Bertrauen auf eigene beigkeit oder vollsommenen Gehorsam oder auf die heilkraft unvollsommenen Gehorsams gänzlich zurück und spüren das wilziehende Gericht als Schuld und Strase, die nicht erst von uns mit in Strase oder Berderben verwandeln und dieses htes kein Ende sehen. Zugleich bereitet sich so eine innere ir von der Sünde als unserm vermeinten Glück vor, welcher

<sup>)</sup> Lang a. a. D. S. 87 f.

aber die Rraft zur wirklichen Losfagung von der Gunde gebi "ich thue das Bofe welches ich nicht will, und thue das nicht welches ich will". Dieses Alles ift freilich noch nicht Beil bringende Demuth und Reue, fondern das nur gum @ gehörige Bergweifeln; daber die dogmatische Lehre daß das für fich allein mabre und beilbringende Reue nicht zu wirfen moge, nämlich bas Befet in der blogen Befeteereligion, we entweder die Uebertreibung hervorgeben fann welche man nomismus nennt, die Deinung nämlich das Gejet habe für driftliches Seil gar keine Bedeutung und fei nicht mehr m fündigen; oder aber der Libertinismus welcher meint, im ftenthum fei auch tein Unterschied mehr des Guten und Bojen Alles nur Gnade fei. Diese Berirrungen, deren lettere Paulus mit Emporung verwirft, das "fo laffet uns um fo fündigen, damit die Gnade, indem fie mehr zu vergeben fich mehr verherrliche", - werden am einfachsten beseitigt dur Unterscheidung von Gefet und Gefetebreligion.

2. Das Gefühl ganglicher Untüchtigfeit, der Gefeteere ju genugen und in ihr Beil ju finden, fpricht fich aus nach Seiten; theils nämlich fühlen wir uns außer Stande, Die und liegenden Gunden ungeschehen zu machen oder zu fubne daß wir hier verloren blieben felbst menn wir uns noch und von nun an dem Gefet ein Genuge leiften konnten; aber fühlen wir uns zu folder Befferung untüchtig, um fo weil schon das erftere Gefühl unsere allfällige Biederaufrid lahmt. Diese Ohnmacht uns wiederherzustellen ift in Luth servum arbitrium das Anguerkennende \*), im driftlichen Ben fein felbft mit enthalten, mahrend die mit eingeflochtenen stellungen von der deterministischen Nothwendigkeit alles Geiche und Sandelns, wie 3 mingli's offenbar philosophirende Gi lation über die allwirksame Borschung und Calvin's dogmat überall an Augustinus sich anlehnende Berftandesschluffe i zeigen, eine Aussage des frommen Bewußtseins nicht find.

<sup>\*)</sup> Bergl. Köstlin II, S. 373. Frank Gesch. ber protest. Theol. I, &

nung des liberum arbitrium im natürlichen Menschen ift ig verstanden begründet, aber die unklare Bermechslung des rugern Sinn sogenannten liberum arbitrium mit ber im Men-1 unverlierbaren \*) fittlichen Ratur hat hier ungemeine Berrung angerichtet. Bunachft handelte es fich gar nicht um unsere Heberlegung und Billen bin handelnde Menschennatur, fonnm eine Buftandlichkeit derfelben, welche als folche veranderlich Das liberum arbitrium meint die Rraftigfeit gum Guten, nur das liberum arbitrium ad bonum in Frage steht, das Beaen, die Energie unsers Denkens und Bollens zum Guten, awar die herrichende jum mahrhaft Guten. Rur weil man bem Adam vor dem Fall zuschrieb, nach dem Fall aber abd. sagte man er habe das liberum arbitrium ursvrüngsich ffen dann aber verloren, und lettere Buftandlichfeit sei die in uns allen nun vorgefundene. Das Auswählen und Bollnen verschiedener Arten und Grade des Bosen, ja das Auslen awischen verschiedenen Arten und Graden auch des bezies smeise minder Bojen oder verhältnigmäßig Bessern und Guten icht geleugnet worden, da eine burgerliche, etwa eine menichporalisch genannte Gerechtigkeit, somit ein gar nicht gleicher Unterschied verschiedener Menschen in dieser hinficht austich anerkannt blieb, und nur das Bermögen zum schlechthin en, welches etwa geradezu bonum spirituale, ja supernaturale ennt wird, als nicht vorhanden gegolten hat. So wenig vieriafeit nun in dem Augeständniß liegt, daß wir uns als bans untuchtig erfahren, das jum Gerecht= und Seligwerden Der Gesegeereligion nothige ju leiften, mas mir doch an diesem be der Glaubenslehre einzig im Auge haben: so hat man hinben die Frage viel schwieriger gefunden, ob auch Empfänglichkeit bie fich darbietende Erlösungercligion mit zu leugnen sei, mas tenbar vom driftlichen Bewußtsein verneint wird, da es jeden be fabig nimmt erlost zu werden. Diefes wird indeg weiter

<sup>\*)</sup> Bie benn Luther balb vom Berlorensein balb nur vom ungemein Gewachtsein ber Ebenbilblickfeit und Gottahnlichkeit rebet. Köstlin II, S. 369.

unten zu erörtern sein; eine von Gott bald geschenkte bald geschenkte Empfänglichkeit läßt sich schon darum nicht halten, ein uns Angethanes nichts sittliches wäre.

3. Mit dem Gefühl der bier zu erklarenden Unfabigfeit moralischen Unfraftigfeit für die Unforderungen der Gesetzestel ift verbunden das Gefühl der Berichuldung, indem das Gen uns diefe Unfraftigfeit felbft fould giebt und vorwirft, nur der Anfang ift des Strafgerichtes für unsere Gunde Sündhaftigkeit. Wie nun beides zusammen fein konne bas tüchtigfein als unüberwindlich und das doch Daranschuldsein Gerichtetwerden, hat der Dogmatif viel Berlegenheit ber hauptfächlich aber doch nur darum weil man phyfische Unmi feit und moralische Untüchtigfeit nicht genug auseinander bielt. Melandthon in feiner noch urlutherischen Beriode Diefe wechslung aufs ftarffte fund giebt in der Phrase, eine wendung zum Guten sei uns gerade so unmöglich als über Raukajus zu fliegen; oder Luther's Rlog und Stein, oder die bei reformirten Dogmatikern übliche Behauptung, daß der n liche Mensch wie ein todter Leichnam sich zur zugemutheten kehrung verhalte, oder daß derfelbe fich fo wenig von der G abwenden fonne als ein Dohr feine Saut weiß machen\*). Gottes Geset oder Evangelium uns vorschreibt und zumuthet, gu leiften tann für une nicht eine phyfifche Unmöglichfeit sonst könnten wir uns darüber so wenig Borwurfe machen als unfre Unfahigkeit zu fliegen, wir vermöchten es gar nicht als zugemuthet auguerkennen. Es mar daber leicht den Orthode ihre Widersprüche vorzuhalten, daß fie den natürlichen Mens das eine mal einen todten Leichnam nennen das andre mal einen erwecharen Schlafenden, dem es zum Borwurf gert

<sup>\*)</sup> Papins Einwendungen, vergl. m. Gesch. ber reformirten Centrall men II, S. 590 f. verdienen alle Beachtung. Die Prophetenworte, ob Mohr seine Haut weiß waschen, ob der Parber seine Fleden tilgen könne, wurd als genaue Doctrin von der Unmöglichkeit des Sichbekehrens verstanden; eba daß erobernde Gewaltherrscher Geißeln, Sägen seien in Gottes Hand, wu als duchstäbliche Doctrin gestend gemacht, was sich immer strafen muß.

enn er gewedt wird nicht aufzurichten. Bas Gott vorschreibt eal für uns immer ein mögliches, wenn es auch faktisch niegeleiftet murde. Das Bute gehört als Soll zu unserm n, und in den moralisch gesunkensten Buftanden können wir bennoch niemals von der sittlichen Aufgabe dispensiren, ob noch jo ausgemacht mare, daß mir das rein Bute zu wollen au vollbringen uns niemals abgewinnen. Dieses eben ift der uff des fittlichen Geschöpfs, den Gegensatz des Soll und des B aufzuheben und nicht am Biele, nicht befriedigt zu fein bis richehen ift. In diesem nothwendig ersten Streben nach Bem. Deffen Mangel durch religiofe Gubnwerke ergangt merden, zeitweise wenn wir vorwarts zu fommen glauben, eine rela-Befriedigung, fogar ein Befriedigtsein, letteres aber doch nur Selbstäuschung, vortommen, da über allem mas wir leiften Aufgabe immer wieder hober und feiner uns jum Bewußtsein mt; immer aber zeigt fich wieder die Rluft, der Abstand und bie Berzweiflung dieses Ziel durch Gesetesgehorsam zu en, so daß nur der völlig verblendete Pharisaer in seiner pafriedenheit ausharrt, auch er nicht ohne Seuchelei\*). Berden i weitem nicht alle zur Bekehrung gelangenden bis in die bes vollen Berzweiflungsgefühls hinuntergeführt, wie methobe Heilsmethoden dieses verlangen, so rührt es daher daß er Wirklichkeit, namentlich in der vom Christenthum überall brten, die abstratt isolirte Gesetzeligion sich selten allein in Bemuthe durchbildet, vielmehr, wie einst in Ifrael, schon die be und die Glaubensreligion mit in uns wirksain wird. n ja fehr Biele im Halbiren fich behelfen, halb auf eigene ungen halb auf vergebende Gnade banend; vollends wer gang ber Erlösungereligion lebt, hat die Angst des Gesetzesfluches er fich, indem er nun erst auf eine erfolgreiche, wenn auch t abfolute Erfullung des Befeges und endlich völliges Gerechten vertrauen fann. Diefes danft er der Erlofungsreligion,

<sup>\*)</sup> Luthers Gott wolle gar nicht unser Gerechtwerben aus Gehorsam und m. M. ref. Gentralb. I, S. 89.

somit Christo durch welchen er dieselbe empfangen hat. Bom gehorsamen Anechtesverhältniß sollen wir zu einer viel edlern ziehung auf Gott gebracht werden. Dabei handelt es sich gar nicht um die bloße Lehrmittheilung sondern um das Be werden zur Erlösungsreligion, was Christus mehr durch That persönliche Einwirkung als durch bloße Lehre uns abgewinnt.

- §. 99. Schon auf den Borftufen der natürlich fitt Religion, welche vorherrschend fich zur Gesetzesreligion ne sind anch positiv vorbereitende Borötonomien der Erlösungsred enthalten, welche in und durch Christus rein nud vollendet offenbart als die allein uns zu unsere Bestimmung zu führen ver
- Bie in der natürlichen Religion die fittliche ichon legt mar, sowol mas die Bottesidee als mas die Art'bet hängigkeitsgefühls betrifft, so daß die sittliche als Steigerun natürlichen erscheint: so ist in beiden zusammengefaßt schon die oder Bollendungsstufe vorgebildet, und darum auch schon bi offenbarende und rettende Erlösungereligion wenngleich nur in ökonomien mit enthalten\*). Die Gottesidee zuerst als allm Allwiffenheit bestimmt, zur beiligen Bute und gerechten Be gesteigert d. h. aus der Naturanalogie zur Analogie des Sitt enthält hier ichon die Reime gur weitern Steigerung in die Gem Sowol als hervorbringende wie als regierende Ut analoaie. lichkeit fleigert fich im driftlich frommen Bewußtsein die Gotte gur gnadenvollen Baterliebe und gur barmbergigen Batermei Ebenso fleigert fich die sittliche Belt zum Reich Gottes. in well wir als Burger von Oben geboren und regiert werden, und Abhängigkeitegefühl vollende zur edelften Qualität fich durchbilde der gehordende Rnecht fich als Bottestind fühlt, folechthin abbi von Gott als seinem Bater. Diese Steigerung, auch abgeseben der Gunde als nothwendig erkennbar, fo mahr uns das mit geeinte und harmonisch zum Frieden gelangte Bemuth mehr ift ! der gehorchende Wille, wird unfrer Gunde wegen um fo berriid

<sup>\*)</sup> Auch Luther. Röftlin II, S. 377.

l Die Liebe als Onade fich bestimmt, als eine trot unfrer Gunde Bott lebende, und ebenso die uns führende Baterweisheit im ragen unfrer Gunden als Barmherzigkeit und Langmuth. Wie Reich der Gottesfindschaft schon in der fittlichen Welt angeift, die Liebe Gottes schon in seiner Gute, das Rindschaftsranen icon im fittlichen Geborchenwollen: fo ift die Offenbaber Erlöfung oder die Erlöfungereligion felbst icon verborgen in Berheißungen angelegt als ein Geheimniß, welches feiner enthullung entgegen geht. Daber regt fich im Abhangigefühl felbft, als wesentlich noch Unterwürfigkeitefinn unter den tenden Herrschergott, doch schon ein gläubiges Bertrauen auf Gute und Beisheit. Diefes einzusehen ift darum nothwenweil sonft die driftliche Dekonomie nur wie ein neues, der duflicben Religion durchaus fremdes hinzuläme und lettere auch t in fich aufheben konnte. Es mußte der anostische Dualismus teben, auf den Borftufen sei ein anderer Gott als auf der Bolmasstufe, ein bloßer Demiurg, in Christus erst der wahre offenbart worden, mahrend umgekehrt ber Cbionitismus das hich höhere der Bollendungestufe nicht erkennt.

Dennoch verstand man nicht bloß das eben Dargelegte den Borösonomien der Erlösungsreligion; man erkannte in Borftuskichen Religion nicht bloß angelegte Durchgangsstusen Bollendung sondern zugleich Borossenbarung der in Christein und voll gegebenen Offenbarung und Erlösung selbst, so diese auf allen Stusen dem Wesen nach dieselbe sei, soedus diese substantia unum idemque in tribus oeconomiis; nicht weil in der Güte die Liebe und Gnade latitirt, sondern die Offenbarung der erlösenden Liebe somit des deus remtor schon auf den Vorstusen beginnt\*); ebenso der auf dieselbe stranende Glaube, oder wie dogmatisch gesagt wurde, weil im Testament schon die Trinität sich andeutet, die Logoss und Geisteseinwirtungen beginnen, was alles nicht nur Vorevanges m, Christus promissus, incarnandus, sondern sogar nach Ters

<sup>\*)</sup> Luther bei Roftlin II, G. 876.

tullian praeludium incarnationis genannt wurde oder die fic bethätigende Richtung des Logos auf das Einswerden mit der n lichen Natur, mas namentlich in der Begeistung ber Brot Wefentlich also darum giebt es schon vor au seben sei. driftlichen die Borökonomien des Gnadenbundes, weil die nat fittliche Rundgebung Gottes nicht isolirt vorkam sondern i icon von höherer Offenbarung begleitet und zwar von der welche in der oeconomia evangelica erst völlig hervortritt. her find die Frommen im A. Testament, ja auch die etwo 3m in gli hervorhebt und die Helvetische Confession es bef felig gewordenen in der außerbiblifchen Welt es niemals gen durch ihren Besetsgehorsam oder mittelft der Rechtfertigun Besetzeligion, sondern wesentlich so wie die Christen durc Blauben an Gottes Barmbergigkeit, somit durch die Rech gungsmeife der Erlösungereligion \*). Das Chriftenthum if seiner Substang nach so alt wie die Menschheit, ob immerhi den Boröfonomien nur verhüllt, dunfler mehr geabnt ale ve den. Ja die ftrengere Orthodoxie wollte dem Coceejus nicht e eine untergeordnete aus Rom. 3, 25 abgeleitete Berfchied zugeben für die Rechtfertigung der alttestamentlichen und der testamentlichen Frommen, als ob jene die Gnade nur als za llebersehen der Gunde, erft diese aber fie als aperig, w wegnehmende Bergebung der Gunde, erlangt hatten \*\*). Diefe matischen Sage find werthvoll, weil fie fur unfre Glauben der Einsicht vorarbeiten, daß die normale Entwicklung der Re ein einheitliches Banges bildete und das Chriftenthum nichts a ift als die Bollendung der von jeher fich entwickelnden Erloj religion, welche die Gesetzeligion zu ihrer Boraussetung Daber ift mesentlich im driftlich frommen Bewußtsein ent Erlösung für alle welche der eigenen Gerechtigfeit ihr Bert

<sup>\*)</sup> Amyraldus hatte boch wohl recht wenn er behauptete, daß id Borsehung etwas von der göttlichen Barmherzigkeit überall auf Erder gebe, obwol dieses erst in Christus ganz sich vollende. Theol. Jahrbüchen S. 161.

<sup>\*\*)</sup> Brgl. Gaß a. a. D. II, S. 280. f.

send auf die Gnade vertrauen, Erlösungsreligion für Alle sich demuthigend ihre Untuchtigkeit anerkennen, in der Weise besetzesteligion gerecht zu werden und ihre Bestimmung zu sen. Wer das Christenthum nur empirisch auffaßt, pflegt es loßen Geschichte zu machen und verkennt die in Christus sich rklichende Idee; wer es nur ideal auffaßt, macht es zur bloßen slation und verkennt die geschichtliche Verwirklichung, jenes bionitismus dieses Inosticismus, dort weiß man nur von ichen, hier nur von Lehren. Wer beides zusammenfaßt muß bie Bedeutung der Geschichte darin sinden, daß die Idee in ben sich verwirklicht.

geoffenbarte Erlöfungereligion in der evangelischen Bollendung.

- . 100. Durch die Einwirfungen des fich offenbarenden Gottes=
  wird das religiöse Bewußtsein zur vollen Durchbildung
  bert, indem es auch die Sphäre des Heilslebens als schlechthin
  bet begründet und abhängig inne wird, in welcher Steige=
  tes fromme Abhängigkeitsgefühl als Bertrauen und Glaube
  blendet.
- Muse Erlösungsreligion kennen wir nur auf ihrer BollenMuse als die sogenannte evangelische Dekonomie, welche im
  Sinn das Christenthum ist, volle reine Erlösungsreligion
  Offenbarung des Gottesreiches, in welchem wir als Kinder
  serzeugt und geführt werden; ein Mysterium das sich enthat und offenbar geworden ist als der höchste göttliche Geoder Rathschluß mit hinsicht auf die sittliche Welt, die lödes Welträthsels. Hier erst verliert das fromme Abhängigefühl alles drückende im Geiste der Kindschaft, welchem Alles
  jörderung ausschlägt, auch das liebel; das Gemüth wird mit
  versöhnt, aus der verdammenden Gesegesherrschaft befreit,
  er Knechtschaft der Sünde erlöst und mit Frieden oder ewisdeben erfüllt, Alles schlechthin das Wert Gottes, so daß wir

in diesem Abhangigsein von Gott den Grund unsers Beile fil unserer Rettung und erreichbaren Bestimmung, unfres Ginemed mit Bott, wobei das findliche Abhangigfeitegefühl in die verklart wird. Das Gute und Bahre als Ausdruck des gotte Befens ift uns nicht mehr bloges Befeg, Borfdrift eines fre Willens, sondern in unserm 3ch Burgel faffender Lebensgeift. fteben nicht mehr unter dem Bejet, fondern in der Bnade. heil. Beifte, wir lieben das Bute, freuen uns feiner, üben etat ju unfrer Befriedigung, Die Gelbstsucht ift in Gottesliebe hoben, mas der h. Bernhard fo ausspricht: "Auerst lieben wir felbft, dann Gott nur um unfer felbft willen, dann Gott um teswillen, endlich uns felbft nur um Gotteswillen." der Chrift in seiner Idee, die wir in Christus real anschaue daß wir ohne Christus sie nicht hatten und durch ihn fie in in une hergestellt und erfrischt fühlen; der Chrift tragt biefe in sich und lebt ihrer Berwirklichung als der mahren 26 meisbeit.

Gerade diese Heilsleben im Reiche Gottes fühlen wir besonderer Entschiedenheit schlechthin abhängig von Gott, von geoffenbart, erzeugt, ertheilt, entwickelt und vollendet, dahet ihm dasur ausschließlich die Ehre geben. Davon ist die Dognatif durchdrungen und bezeugt es im obwol bedent Herabdrücken des liberum arbitrium bei der Bekehrung; im vorheben der alles Heilsleben ausschließlich begründenden Entung, in der Prädestinationslehre, in der reichen Entwicklung: Begriffes und der Wirksamkeit der göttlichen Inade, der ptommenden, berusenden, rechtsertigenden, applicirenden, operiren erhaltenden, cooperirenden, vollendenden, seligmachenden; was auf dem Grundgefühl ruht, wir seien auch in unserm Heilstechthin abhängig von Gott.

2. Das Evangelium vom göttlichen Reiche\*) ift im red

<sup>\*)</sup> Die entscheibende Bebeutung des Gottesreiches für die Glaubenstellen Beiße hervorgehoben sowol in seinen vortrefslichen Reben als in sei verdienstvollen philosophischen Dogmatik; wir haben es im Lehrgebaube flau verwerthen.

Abhangigleitsgefühl auf Offenbarung anonalowig gurudgeführt Unterschied von der Rundgebung pavepoolig Gottes in der rlich fittlichen Belt, welche schon der gemeinen Erfahrung ben ift. Bur mittelbaren Einwirkung Gottes auf uns burch : natürliche und fittliche Welt fommt ein unmittelbares Ginen Gottes auf das Gemuth, nicht vermittelt durch irgend ein MIle mahrnehmbares Gotteswerf, aber boch im Zusammenhang und bedingt durch die vorher gehende natürlich sittliche Fromkeit. ein unmittelbares Gefühl des Unendlichen als nun frei bende Macht. 3mar ift die fittliche Beltordnung auch unficht. aber fie vollzieht fich an jedem und ift im Gewiffen eines n repräsentirt sowol vorschreibend als richtend. Diesen Jederm wahrnehmbaren Rundgebungen Gottes gegenüber muß das fende Gottebreich als ein Beheimniß fich offenbaren einem jeden nach Maggabe feiner Empfänglichkeit; es macht ben Gindrud axoxálvbig des Enthülltwerdens aus bedecter Berborgenheit, denn dieser Eindruck bezeugt wird in der h. Schrift; das angelium, die neue Gerechtigkeit des Glaubens fei dem Berftand kelbstfüchtigen Beisheit verborgen, werde aber den zur Gottesgeweckten, jum Rindheitefinn gurudgeführten Rindern geoffent, obgleich kein Auge es sieht und kein Ohr es hort und kein Rand es ausdenkt, 1 Corinth. 2, 6. f., eine Erfahrung die biffus in der Ordnung findet, indem er den Bater preist, der falfo gewollt hat, Matth. 11, 25. f. Dieser Eindruck wiederholt bei allen einzelnen Elementen bes Gottesreiches, namentlich er beim Rreugestod Chrifti, welcher "Juden und Beiden Aermiß und Thorheit ift, den Berufenen aber die hochfte Beisit und Liebe Bottes offenbart." Go fommt das Gottesreich icht finnlich mahrnehmbar da oder dort, daß Alle es inne irden, sondern es ift vorhanden, schon wo die Reisten es nicht abren" Lut. 17, 20. f. Die Erlöfung gilt daber als enthulltes beimniß, als der geoffenbarte hochfte Rathschluß, den Bang aller nge beleuchtend und die Rathfel lofend. Best für alle offenbar Das Gottesreich ursprünglich nur dem Gemuthe weniger, be-Ders empfänglicher als Ahnung, endlich Chrifto als vollbewußte Idee gegenwärtig geworden, da nur seine Gemüthsreinheit das we Licht auffassen konnte. "Gott hat durch die Propheten gered zulest durch den Sohn." Als Offenbarung ist das Erlösmt leben zunächst Sache des Herzens und Gemüthes, des from Selbstbewußtseins, wie es Gesinnung und höheres Lebensges wird; Gott selbst erscheint als vollendetem Gemüth analog, selbst, sein Besen an das menschliche Gemüth hingebend, somit niebloß als sittliche Weltordnung vorschreibend und richtend, sond sein Leben mittheilend, wie dasselbe in menschlicher Natur erscheit kann. Darin ersahren wir den Eindruck, welcher der Trinit lehre und den höchsten Eigenschaften Gottes zum Grunde liegt.

- §. 101. Sowol für die Heilszutheilung als für die Sel versagung fühlt das driftliche Bewußtsein die Abhängigkeit besott gleich sehr schlechthin, obwol in qualitativ ungleicher Bel so daß die Erwählung der Einen aus Gnaden jeweilen auch illebergangen= oder Berworfensein Anderer voraussett, begrün in der göttlichen Beltordnung.
- 1. 3ft das fromme Bewußtsein Gefühl der Abbangig ichlechthin von Gott mittelft feiner Naturordnung und fittlid Beltordnung, das driftlich fromme aber das specifische Gef Dieser Abhangigkeit im Beileleben mittelft der gottlichen Reid oder Beilsordnung, die nichts andres ift als die auf unfer bei leben gerichtete Bethätigungsweise Gottes: fo kann mer nicht dri lich fromm ift dieses lettere Gefühl nicht haben; denn das Beit leben ift für ihn nicht gegeben, wenigstens nicht als innere G fahrung fondern bloß als ihm mitgetheilte objective Borftellung etwa wie Freundschaft und Liebe bevor sie innerlich erlebt wir Daber fehlt hier diese edelste Qualität des Abhangigleitsgefühl fammt der Gotteskindschaft, und nur der dasselbe erlebende Chri tann für Nichtchriften es ftellvertretend in fich tragen, um mehr je mehr er felbst früher dieselbe vordriftliche Buftandlichte aus Erfahrung tennen gelernt hat, d. h. die nur natürlich fittlic Art des ichlechthin Abhangigseins, welche furs driftliche Bemuß

zwar auch fortdauert aber in die höhere Urt aufgehoben und ) fie ergangt und veredelt mird, indem jene erftere burch ihre undung mit der lettern selbst auch gewinnt. Der Christ fühlt als natürliches, als fittliches Befen und als Burger bes Gotiches im Beifte der Rindschaft schlechthin von Gott abhangig, in dem letten aber die volle Bahrheit und Bollständigkeit Arömmigkeit. Wer die je höhere Art der Abhangigkeit nicht der fällt den niedrigen Arten allein anheim mit ihrem rich. R Ergebniß. Darum giebt es fein religiofes Abhangigfeits. für das eigene Uebergangen, oder Bermorfensein, für das mbenbleiben, für das Rehlen der Rindschaft oder Beimat im beereiche; und wenn reformirte Dogmatiter bisweilen an die Rellung frommer Berworfener angestreift find, fo haben fie das L Gefagte nicht bedenkend fich fast als möglich vorgestellt, daß einer Ausgeschloffensein vom Beil der Erlösung ins driftliche, ibm bar fehlende Abhängigkeitsgefühl aufnehmend, dieses Ber**ensein** als Gottes Willen in frommer Ergebung hinnehmen t, was ein innerer Widerspruch ift. Die Frömmigkeit im Meben ist: fich in und mit diesem schlechthin von Gott abhängig L was zusammenfällt mit der Steigerung der Gottesidee zur Die Ermählung oder Bradestination jum Beil ift die ne dieses Gefühls, indem der Ausdruck sagen will, daß wir feinerlei natürlich fittliches Berdienst jum Entstehen unseres Kebens beigetragen, vielmehr dasselbe rein als unverdiente Mmittheilung Gottes, als Gnadengeschenk empfangen haben, d erft auf unfre im natürlich sittlichen Leben gemachten Erungen bin. Entsteht nun das Beilsleben überall schlechthin Lals Birtung Gottes, ohne welchen wir es weder gang noch nur theilweise hervorbringen könnten: so muß daß es in Bielen t entstanden ift oder noch nicht entsteht, ebenfalls fo werden ber Abhangigfeit schlechthin von Gott, aber ale Birfuna natürlich fittlichen Beltordnung. Bermechfelt oder vermischt beide Gebiete, fo entsteht der Schein, als mußte das Ermabltbas Hebergangensein auf qualitativ gleiche Beise schlechthin Bett abbangig fein, fo daß die erlofende Bnade nur fraft eines über fie schaltenden arbitraren gottlichen Billens den Gi zugedacht, den Andern verfagt sei. Neben das decretum el tionis stellt sich dann das decretum reprobationis, von Calvin s ein decretum horribile genannt; um so mehr mit Recht je Diefe Unterscheidung Ermählter und Bermorfener in einer durch gleich unwürdigen Gesammtheit, massa corruptionis, vorgenom fein foll, fo daß gar tein Grund für das Berfahren gedacht wer fonne als nur das beneplacitum oder Belieben des absoluten & fcers, den man faum mehr als liebenden Bater Aller fich vorftellen f wie die Lutheraner schroff aber mit Grund einwenden und "militärische Answahl" verwerfen. Um dieser erschreckenden ! stellung auszuweichen, haben die Einen wie die Socinianer w gianisch lieber schon den Grundeindruck verleugnet, daß wit unferm Beileleben une ichlechthin von der Gnade abbangig ful die Andern wie die Lutheraner, ohne Luther felbit, die Erwähl aus Gnaden allein festhalten wollen, ohne auch das Draugenbie als schlechthin von Gott abhangig zu fegen, somit ohne ein got begrundetes Uebergangen- und Bermorfensein; wieder Andere, Schleiermacher, haben beibes neben einander fteben laffen aber eine immer nur vorübergebende Ungleichheit, indem am Ende Alle ermählt seien und früher oder später das Beil der Eriff erlangen, fo daß es nur jeweilen den Gegenfaß Erlöster und # nichterlöster geben könnte. Die Frage ber allgemeinen Bie bringung, die Origenes folgerichtig auch den gefallenen Gu oder Teufeln zu gut tommen ließ, gehört aber nicht hieber; be wie immer der faftische Bang der Dinge sein möchte, so wie ift fegen wir ihn schlechthin von Gott abhangig. - Unfer Lebti will diese jedenfalls ungenügenden Lehrweisen unnöthig macht und erscheint nur als die einfache Aussage unsers religiösen 9 Bie das Naturwesen nur mittelft der Ratul muftfeine felbft. ordnung Gottes von ihm abhängig, für die Abhängigleit von fittlichen Beltordnung aber durchaus nicht empfänglich ift, w nur fittliche Wefen fittlich abhangig fein konnen: fo fühlt b Menfch, fo lange er nur animalisch lebt, fich zwar auch naturi abhängig, die sittliche Abhängigkeit aber beginnt erft nach Das

t feines Erwachens jum fittlichen Bewußtsein und Leben für Da zu fein. Das Ausgeschloffensein vom sittlichen Leben tann D teiner fromm empfinden, das fonnen nur fittlich Lebende ftelltetend für die Raturmenichen empfinden als Wirfung einer Mesordnung. Gbenfo fann wer jum fittlichen Leben zwar geat unter der fittlichen Beltordnung lebt und fein Abhangigfein biefer empfindet, feinerlei religiofes Gefühl haben betreffend Rochnichtgewecktsein für das Gottesreich; nur die im Gottesleben können statt seiner fromm fühlen, daß sein Zuruckleiben Birfung ift der göttlichen Reichsordnung und ihrer nothwenn Bedingungen. Das Bermorfen= oder Uebergangensein ist b nur das Berbleiben unter der gemeinen fittlichen Beltordnung, Ide dem fundhaften Menichen freilich jum Gericht ausschlägt, ba teben nur die Gefegesreligion bat und die Erlösungereligion ibm aeblieben ift. Die Gnade erscheint darum in ihren zeitlichen Langen varticular, obwol fie als göttliche Eigenschaft gleich jeder ern universal sein muß, d. h. überall wirksam wo sie ihrer tur nach ein Subject hat oder hervorruft, auf welches sie wirkfein tann. So wenig die Seiligkeit und Gerechtigkeit für Raturwesen wirksam sein kann, daber diese übergangen, ausoffen find: ebenfo wenig fann die Gnade wirksam fein wo bie fanglichfeit unterdruckt oder gar nie entstanden ist, wo Selbstichtigfeit und Selbstgenügsamkeit oder Stumpsheit und herrschende mulichkeit fich behaupten, wie das Gleichniß vom Saemann es ranschaulicht. Daß es so ist, muß in der Ordnung sein, auf bites Urfächlichkeit sich gründen, bei welcher wir uns beruhigen. Da aber fittliche und blog natürliche Beschöpfe von einwer ganglich verschieden find, fofern nämlich diese nicht wie ber Renfc Die Bestimmung haben in erstere umgebildet zu werden; maegen die fittlichen Geschöpfe und die Erlosten unter ihnen eine fammengehörige Einheit bilden, fofern alle die Bestimmung haben ibrer Gunde erlost zu werden: fo fann der Unterschied zwischen iben lettern fein absoluter sein. In Allen muß Empfänglichkeit z die Gnade angelegt sein, was ja auch der Prädestinatianer anerunt, wenn er den Berworfenen doch immer ein Berwerfen der

firchliche Chriftenthum irgend eines Zeitalters ift nicht rein Die Bollendungsstufe der Religion. Bielmehr hat fich in jede Religionszuständlichkeit größerer Daffen immer viel anderes beigemifcht, vergötterte Geschichten, Sagen, Mothen, Legenden, in's Magifche ausgrtende Ceremonien, Sagungen und irrationale Bofitivitaten, im Alterthum burch die Berfchmelgung bes Religiofen und Burgerlichen noch begunftigt. Bie die fittliche Rultur burch afterfittliche Beimischungen verunreinigt erscheint, fo die Religion burch afterreligiöse Elemente, welche leicht bas überwuchernde werden, sobald man fcwach genug ift, dem Aufschauen zur Idee die Devotion unter bas nun einmal Ueberlieferte vorzugiehen. Dennoch ift bie im geschichtlichen Gemisch enthaltene religiöse Grundlage Die ob noch fo verbedte und getrübte natürliche, bann fittliche Religions. stufe gewesen; daber nur diese selbst mit Abstreifung der sonstigen Beimischungen, in die Bollendungeftufe ber Religion übergeben. Sind also das beffere Beidenthum und das Judenthum in ihrer Erscheinung immer nur unreine Darftellungen der vorstuflichen Religion gemesen, so auf der andern Seite Doch auch wieder mehr, weil ja in ihnen, wenigstens im Judenthum immer icon Reime, Elemente, Anfange der erlofenden Offenbarung mit vorkommen, durch welche die Bollendungestufe der Religion vorbereitet wird; insofern find die beffere Beltweisheit der Beiden und bas Judenthum als Borofonomien oder doch Borbereitungen der Glaubenereligion felbst bezeichnet worden. Jeder Chrift tragt bie aus Natur und fittlicher Belt ihm werdenden Erregungen der Frommigfeit fortwährend mit in seinem driftlichen Bewußtsein; wer Dieselben verwerfen wollte, wurde aus einer von ihnen losgeriffenen Offenbarunge und Erlöfungereligion nur ein Berrbild machen, die Offenbarung felbft, ale dem Busammenhang mit ber naturlichen und sittlichen Rundgebung Gottes entnommen, in einen unhaltbaren Begriff oder Schein verwandeln. Bollends aber fommt er in Befahr die Erlosung, ale vom sittlichen Boden losgeriffene, in eine magische ober mythologische zu verderben. Es ift verfehrt, ju Ehren der erlofenden Offenbarung die Borbedingungen berfelben ju mifachten. Das Christenthum muß gerade als vollendete Religion der Anlage nach so alt sein als die Menscheit, wie die Dogmatik sehr gut erkannt hat, wenn sie die Substanz des Gnadenbundes als vom Ansang an dieselbe bezeichnet und nur verschiedene Stufen oder Dekonomien ihrer Berwirklichungsweise unterscheidet. Das geschichtlich sich verwirklichende Christenthum arbeitet sich aus den Beimischungen, welche bloß als Symbole sinnig verwerthet werden können, immer mehr empor zur reinen Darskellung der Idee vollendeter Erlösungsreligion, wie dieselbe im solgenden Haupttheil nun auszusühren ist.

## Dritter Saupttheil.

## Der eigenthümlich driftliche Glaube.

## Mebergang.

- §. 94. Die von ber natürlich fittlichen Welt gewird regung bes frommen Bewußtseins, ausgesprochen im eleme religiösen Glauben, bleibt als bloke Gesetesreligion auf bie nur negative Boraussetzung ber Erlösungsreligion, geh gegen als positive Borbereitung aufgefaßt in ben chrif Glauben selbst ein, um in ber vollenbeten Erlösungsraufgehoben fortzubauern \*).
- 1. Die elementaren Glaubensaussagen über Gott und ü schlechthin von ihm abhängige natürlich sittliche Welt, das duct des frommen Selbstbewußtseins und der aus dieser We stammenden Erregungen, sind im christlichen Glauben mit ent jedoch positiv nur sofern sie die Erlösungsreligion eröffnen i dieser aufgehoben fortdauern; nicht aber sofern sie bei sel christlicher Erfahrung die Gesetereligion begründen würden zu dieser verhält sich das christliche Bewußtsein nur negiren zu seiner negativen Boraussetzung und unerläßlichen Borbedt ohne welche weder das Erlösungsbedürsniß noch der Erligsaube entstehen könnte. Wäre diese elementare Frömmigkeit wo schlechthin für sich allein historisch verwirklicht worden, s

<sup>\*)</sup> Für biefen gangen Uebergangsabschnitt verweise ich auf ben enti ben in m. reform. Gl. 2. im Aufang bes zweiten Banbes.

fie nur als Gesetzeligion fich ausprägen tonnen; weil aber namentlich im Judenthum doch auch Vorempfindungen der gottlichen Liebe und Onade das religioje Bewußtsein mit beftimmt baben, so tann fie als Borotonomie oder positive Borbereitung ber im Christenthum vollendeten Erlösungereligion gelten. Diese Borregungen fommen aber nicht bloß von anderwärts ber zur elementaren Frommigkeit hingu, fie find in ihr felbst angelegt enthalten: denn in der heiligen Gute Gottes liegt icon die Liebe und Gnade eingeschloffen, nur nicht bestimmt erkannt, in ber gerechten Beisbeit ebenfo die barmherzige Baterweisheit; daber diese specifisch driftliche Steigerung der Gottesidee eben doch als eine fleigernde Bollendung der elementaren erscheint, sei immerhin das wodurch die Steigerung gewirft wird, eine wiederum höhere Rundgebung Rur darum fann die elementare Gottesidee in die vollendete aufgeben und ihre vositive Borbereitung fein, nur darum fann Gott in allen diesen Eigenschaften ungleicher Steigerung derklbe sein. Ebenso ist das driftliche Gottesreich in seinem schlechthin Abhängigsein von dem driftlich erkannten Gott als eine gesteigerte Bollendung der natürlich sittlichen Belt zu betrachten, welche lettere aus diesem Grunde die Vorökonomie des Gottesreiches sein tann. Immer aber wird die Frömmigkeit wo sie wesentlich nur die elementare bliebe, sich vorherrschend jur Gesetzesteligion binneigen und dieser ganglich verfallen, sobald die Erlösungsreligion in driftlicher Bollendung dargeboten verworfen wird.

2. Die Gesetsesteligion welche auf der sittlichen Stufe sich begründen kann, wird vom Christenthum zurückgewiesen, indem es sum schäfften Gegensatz gegen dieselbe sich ausbildet und nothe wendig aussagt, daß dem Menschen als sündhaft die Gesetsesteligion sur sich nicht helsen könne, ihn nur verurtheile nach seinen Wersten, — der Fluch des Gesetses. Gerade dadurch aber wird die Gesetsesteligion, indem sie dem Menschen seine Hülflosigkeit zum Bewußtsein bringt, die negative Vorbereitung auf die christliche Erlösungsreligion, welche nur den gedemüthigten, an seiner gesetslichen Gerechtigkeit verzweiselnden Menschen ergreisen kann. Das ber ist die Lehre von Gesetz und Evangelium, oder wie Calvin

1

genguer fagt \*), die Lehre vom Gefet als einer Religionsart an Evangelium ale einer andern fo entscheidend wichtig. Nicht ams als mare die Gefeteereligion unmahr; fle ift durchaus begrund ale das erfte und natürliche Berhaltnig des Menschen zu Got wie Paulus das Gutsein des Gesetzes hervorhebt, obwol dasselbe un jum Berderben ausschlage, Rom. 7, 11 f.; aber fie vermöchte nu den fündlofen, schlechthin dem Gefet gehorchenden Menichen gered ju fprechen, ba fie jeden richten muß gemäß feinem Berbiener Darum hatte fie, wie die Dogmatif fagte, einem fündlofen Abar genügt, nicht aber bem gefallenen und feinen mit gefallenen Rach tommen, die ale fündhaft vom Befet nur verdammt merden for Der geschichtlich gegebene Mensch, weil feiner ohne all Uebertretung das sittliche Gesetz absolut zu halten vermag, fan somit vom Besetz oder von der beiligen Berechtigkeit Bottes nie mals für gerecht, für ein bem Goll entsprechendes Gein erflat "Das Gesetz verflucht jeden, der Gunde thut", und wi Jatobus den in Baulus noch tiefer murzelnden Sat aussprich "wer Eines Befeges ichuldig ift, ber ift bee gangen Befeges ichu big"; es fommt ja icon in einer einzigen Uebertretung an be Tag, daß der Sinn des Gesetzes nicht unser Sinn ist, daß w fomit auch die beobachteten Gebote nicht im rechten Sinn un wahrhaft beobachtet haben. In der Gesetgesreligion verbleiben fonnten wir unfere Bestimmung niemals erreichen, murden fie ver fehlen und verloren geben. Ber seine Bestimmung erreicht ba 3. B. im A. Teftamente, muß fie erreicht haben durch von jehr fich mit darbietende Anfange der Erlösungsreligion, mas fogar it Beidenthum vorgefommen ift; denn "wir wiffen, daß Gott in d Belt außerhalb der Ibraelitischen Bollsgemeinschaft einige Freunt gehabt bat", fagt die Belvetische Confession und ift nichts wenige als eine bloße Privatmeinung Zwingli's.

§. 95. Die Gefeteereligion ift bloger Durchgangeguftant und foll von ber Erlöfungereligion erfett werben; wo baber bi

<sup>\*)</sup> Instit. II, vii. 1.

lettere in voller Reinheit und Kraft erscheint, somit im Christenthum wird bas fromme Bewußtsein von jener burchaus betreit.

1. Im driftlichen Bewußtsein ift die Gesetzeligion, so febr th fich von derselben frei geworden fühlt, durchaus nicht als Aberglaube oder grundloser Jerthum empfunden, vielmehr als volltommen mahr, da die unbedingte Berechtigung des sittlichen Gesetzes mit der gottlichen Beiligkeit und Gerechtigkeit anerkannt bleibt. und Reiner fich dieser Anerkennung welche in seinem eigenen Bewiffen begrundet ift, libertinistisch entziehen tann, es fei denn zu feinem Berderben. Diefe Unerkennung liegt fo fehr im driftlichen Bewußtsein, daß es ohne dieselbe angelegentlich geltend zu machen gar nicht entflehen noch fortdauern konnte. Der Chrift freut fic kiner Erlöfungereligion mit ihrer Rechtfertigung durch Glauben oder mit ihrer rettenden Gnade, weiß aber daß sobald er diese aufgabe, er fofort der Geschesreligion und ihrem gluch über jeden der Gunde thut, anheimfallen mußte; er fieht in der lettern den in ber Natur der Dinge liegenden, gottlich begrundeten einzigen Durchgangezustand zur erstern, fo daß es, wie Paulus ben Balatern einschärft, verderblich wird im blogen Bor- oder Durchgangszustand gang oder theilweise zu verharren, statt sich ganglich aus demfelben befreien zu laffen durch das Uebergeben in die Erlöfungsreligion, in welcher wir über das Berurtheiltwerden durch das Bejet hinaus find, Rom. 8, 1 f. Die Dogmatik hat hier befonders eifrig gearbeitet, um über die Beseitigung des Gesetes durch's Evangelium Rechenschaft ju geben\*), im Unschluß an die paulinischen Erörterungen, jedoch weniger als diefe der Natur der Sache felbft nachgebend, weil man fich gewöhnt hatte, alles mas in der Welt und Menscheit geschieht einem arbitraren Willen Gottes zuzuschreiben. So habe Gott dem Mam aus reinem Belieben den Gesetzesbund bekannt gemacht, auf Gehorfam bin gluckfelig im Paradiefe fortzuleben; als Gefet habe

<sup>\*)</sup> Wie die Abrogation des (jübischen) Gesetzes sich geschichtlich stufenweise bollzogen habe, wurde genau nachgewiesen. M. ref. Gl. L. II, S. 19—22.

er ihm arbitrar irgend ein Berbot, - von den Fruchten Gines Baumes unter vielen nicht zu effen, - auferlegt \*) unter Androbung des Todes. Adam habe das Gebot übertreten, fei als dem Tode verfallen aus dem Paradieje gestoßen worden, wodurch von Seite des Menichen der Bert - oder Gehorsamsbund, furz Die Besetzeligion, fofern fie Segen und Beil fpenden murbe, fur immer gebrochen und beseitigt sei, violatio sive abrogatio foederis legalis a parte hominis. Nun aber habe Gott auch aus reinem Belieben fofort die Offenbarung des Guadenbundes der Erlöfung eröffnet und durch Ertheilung des neuen Bundes den altern auch seinerseits zu abrogiren begonnen, abrogatio soederis legalis a parte dei; benn auch im fpatern Ertheilen bes mofaischen Gefetes habe Gott nicht etwa wieder einen Gesetzebund beabsichtigt, fon bern nur die Fortentwidlung des Gnadenbundes unter der Gulle des Gefetes ichuten, Israel von den Beiden ftreng absondern wollen u. f. w. - Die Dogmatik will wie immer viel zu viel wiffen von Bottes Bedanten, Abfichten, angewendeten Mitteln\*\*), viel zu viel wenn vollends das ganze göttliche Berfahren ein arbitrares fein foll, nicht aber der Natur der Sache felbst entipre dend. Statt aus der für Beschichte und übernatürliche Beschicht genommenen Eröffnung der Bucher Mofis Dogmen ju bilden, welche wenn buchftablich zu nehmen, Gott felbft einen geschichtlichen Berlauf gutrauen d. h. mpthologischen Inhalt erzeugen, erinnem wir daran daß unfer frommes Gefühl, unfer religios bestimmtes Selbstbemußtsein zwar durch folde buchstäbliche Schriftbenugung erregt werden fann, aber doch nur zu einem unreinen Glauben, welcher erft als geläuterter ibm bleibend angehort. Zene Ergab lung hat ihren Werth nur im Abbilden deffen mas aus der Natur und dem Begriff der religiofen Entwicklung felbft fich als nothwendig ergeben muß, daß die Beschesteligion fich nothwendig

(5) Bas besonders flar und nachbrudlich in den zum Theil anonymen Schriften bes Fürsten Ludwig Solms-Lich nachgewiesen wird.

<sup>\*)</sup> Woburch die Borstellung vom arbiträren Inhalt des sittlichen Gelecks veranlagt wurde, ein Beweis daß die historische Auffassung nicht als historie vorliegender Bibelabschinitte sich nothwendig straft.

n menschlichen Bewußtsein früher darbietet als die Erlösungsigion, welche erft auftreten fann wenn das Ungenügende jener wfunden wird. Aus dem Unschuldszuftand, welcher mit icon malifirter Gerechtigkeit nicht zu verwechseln ift, ermachen wir, ie der Apostel lehrt, sobald das sittliche Befet junachft ale Bert uns jum Bewußtsein tommt; lange Beit gmar mogen mir bem efet ju genugen meinen, die Anerkennung des Uebertretens bleibt er nicht aus, und nun erft fühlen wir uns ber vergebenden nade bedürftig, welche in weiterer Steigung der Bottesidee fich ebr und mehr offenbart und im Christenthum vollendet fich bar-At. 3mar hat Baulus einmal, vielleicht durch Lehrmethoden aus mer judischen Schule veranlaßt, in finniger Beije als Begenbild bem von Chriftus ausströmenden Leben Adam verwendet als mell des fich verbreitenden Todes der Gunde; wo er aber die octrin genau entwickeln will, geht er nicht auf ben überlieferten bam fondern auf feine eigene Erfahrung gurud. Das Befet ift it und von Gott, es rechtfertigt aber nur den vollen Behorfam, ng hingegen den Uebertreter mit dem Rluch der Berurtheilung legen. Uebertreter wird jeder, weil gerade das Berbot unfer beluften reigt und badurch die in uns schlummernde Gunde an m Tag bringt und völliger macht, d. h. zur bewußten und wirt. ben Gunde werden lant. Da nun feiner die Uebertretung un-Schen machen, den verurtheilenden Spruch aufheben fann: fo eibt nichts übrig, als im Gefühl Diefes Glendes, welches für ne der Ausgang der Gesetzesreligion wird, den fich anbietenden wern, neuen Seilsweg mit seiner neu fich offenbarenden Berech. gleit des Glaubens, furz die Erlöfungereligion zu ergreifen als ie "von Anfang an verborgen gemefene Beisheit Gottes im Beeimniß, welche nun fich geoffenbart hat", 1 Korinth. 2. 6 f.

3. Die Gesetzebreligion ist für uns nur insofern abrogirt, le wir sie nicht mehr für heilbringend erkennen können, sie ist in her heilstraft von uns vereitelt und wir schenken ihr kein Berzauen mehr, niemals aber können wir uns über sie als eine unberechtigte wegsetzen; sie ist von Gott, ist gut und berechtigt, tur wir siud ihr als unmittelbarer Aufgabe nicht gewachsen und

## Der Erlösungsreligion erfte A

Die Dekonomie bes Bi

- §. 103. Das fromme Abhängigkeitsgefüh Gottesreich oder erlösende Heilsleben der Gotte net Gott als dessen Ursächlichkeit schlechthin und der natürlich sittlichen Welt in den Bater, u weiter steigernden Eigenschaften als Ursächlichk Heilsleben erzeugt und zum Ziele führt.
- 1. 3m eigenthumlich driftlichen Bewußt' iprochen in der evangelischen Defonomie des C die Gottesidee jo gesteigert, daß die Bateridee a dient flatt des im vorigen Abschnitt vorschr Dieje Bateridee gilt und richtenden Berrn. einer trinitarischen Sproftase mit bestimmter anderer im Befen Gottes, fondern der Gotte Bottes überhaupt, fo daß dem Baterfein B und Rindichaft nicht innerhalb Gottes fonderr entspricht. Diese Baterlichkeit in ihrer voller beit ift im Selbstbewußtsein Chrifti lebendig durch ihn vermittelt Joh. 14, 6. f., jedoch menen Beileleben für fich allein gefett nid schwächt lebendig. Wie überall die Berger für das Gottschauen, so fann nur das v Gotteskindichaft oder die Gottessohnschaft schauen und in sich tragen, so daß wi

friaen ergänzt bas Lebrstüd vom anstädien weil mit unfrer unvollsommenen trommen eine identer Fastor zusammenmitst. Weit im Miffer bes Geilslebens entstandene bei und foll die gettliche Urnachtablen als und denfeiner innloge weil in demtelben wirden und dem und dem und der der des Rindickaft das ent dem Seinfalle foll

and ind man legte, vollenbende bertelben Entra under im Kontenelt allnithende Allder fin men Sonie ite Gute und gerichte man in Sanntag eberfolle in nit metter und im manfin megenietet neelben

The state of entire tellen maken, which is the constant of the

muffen auf anderm Bege bas von ihr gestellte Biel erreichen, wer es erreichbar sein foll. Bon Gott selbst aber ift fie abrogirt ob durch die dargebotene Erlösungsreligion ersett nicht etwa fra eines veranderten, den ursprunglichen durch einen neuen erfegende gottlichen Billens fondern gemäß ewig unwandelbarem Billen, we fie von vornherein nur als Durchgangezustand ertheilt mar, als folde aber für Alle, nicht bloß für den ersten Menschen. Schon Al rabam fei die Berheißung deffen gegeben mas in Chriftus vollend ericeint, das zwischen eingekommene Befet habe die Berbeigun nicht aufgehoben, fei ale Befeteereligion und ale Scheidung be Buden und Beiden mit dem Auftreten des Evangeliums nothwendi wieder beseitigt, und zwar so ganglich beseitigt baf es zur Gund wird, unter dasselbe gang oder theilmeise gurudzugeben; sein Rim fei aufgehoben durch die Erlösungereligion, in welcher erft fit Alles vollendet \*). Das Sittengeset als solches wird niemals abw girt, wie Libertiner und ichroffe Untinomer meinen, behalt vielmet als nun erft volltommen erfanntes und von Chriftus vollende ausgesprochenes auch in ber Erlösungereligion feine Stelle; abe abrogirt ift es, wie die Dogmatik fagt quoad dominationem condemnationem et justificationem, somit als Beschesteligion als Rundament der Religion, weil wir feinem verurtheilenden Rud nicht mehr unterliegen. Diefer Entwicklungsproceg ber Religio erscheint aber erft dann nicht mehr als blog willfürlich von Got angeordnet, wenn wir ihn ale nothwendig in der Natur der Sad begründet erkennen, wie diejes ichon in der Idee eines überall i fich zufammenhangenden göttlichen Beltplanes angedeutet liegt Ungenügend ift die dogmatische Borftellung, daß der Natur bei Sache felbst nach der Mensch hatte durch Besetzehorsam feir Riel erreichen oder ichlechthin verloren geben muffen, daß aber bei

<sup>\*)</sup> Räher nachgewiesen habe ich biese im Galaterbrief gegebene Lehrtenben; in ben theol. Studien und Kritiken 1858 gegenüber ber dogmatischen Meinung ber Apostel lehre eine ungeheure Leistung Christi, welcher durch seinen Tod einen eigentlich in der Ordnung der Dinge bleibend auf uns lastenden Fluch durch Gegenleistung abgekauft und so den göttlichen Willen zur Beränderung ver- mocht habe.

rheber Diefer Natur der Dinge dann etwas ihr midersprechendes ngeordnet habe, jedoch nur darum habe anordnen dürfen, weil n Sohn Gottes fich entschloß Mensch zu werden und zu fterben, daß nur eine ungeheure Birfung Dieses Todes Christi das an h unmögliche ermöglicht hatte. Daß diefe Dogmen dem durch brifti Lod erregten frommen Gefühl in uns fehr beterogen ind, wird fich jeder gestehen\*). Es ift ja nicht die Gunde allein melde das Bedürfnig nach der vollendeten Religion veranlaßt, Abft der Berechte mit durchgeführtem Gehorfam hatte noch feines-898 das ichlieklich allein befriedigende Berhältnik zu Gott erreicht. de Gute, Göttliche, das Ziel bliebe ihm immer noch bloges biet, Coll, Borfchrift, feine Gerechtigkeit mare immer nur ber tifer im Behorchen, das Gute ftande als Gefet immer nur über m, Gott bliebe gebietender Berr, er felbst der gehorsame Rnecht. det mußte auch abgesehen von der Gunde eine höhere Entwickung der Frommigkeit aufgegeben fein, das Aufleben des Buten # 3ch felbst als eigner Lebenstrieb und Lebensfreudigkeit, auf us wir in der Liebe oder in Gott lebten und er in und. Die botteslindschaft kann doch nicht bloß der Gunde wegen unser Riel worden sein, sie muß es an sich fein, wie wir dieses an Christus nichauen, der gerade als Nichtfünder Gottes Sohn ift. Daber rigten fich immer Einzelne zu der Annahme, der Logos mare Rensch geworden auch wenn die Sunde nicht eingetreten ware, ar daß er dann nicht als uns erlofend hatte erscheinen konnen mbern bloß als vollendend; die Baterliebe Gottes hatte fich auch one die Sunde uns geoffenbart, nur daß sie dann nicht als made hatte erscheinen fonnen, wenigstens nicht als vergebende mb erlofende; furz die vollendete Offenbarungsreligion vermittelter finigung mit Bott mare auch ohne das Eintreten der Gunde verviellicht worden, nur daß fie nicht als Erlösungsreligion hatte Theinen können. Daß die meisten Dogmatiker diese bloge Mogifeit nicht lehren mochten, sondern bei der Birflichfeit einer für

<sup>\*)</sup> DR. ref. Gl. L. II, S. 87.

Die fündhaft gewordene Menschbeit nöthigen Erlösung fteben blieben\*), ift begreiflich, zumal wir eine sittliche Entwicklung ohne alle Gunde uns nicht benfen fonnen; Die ergangende Betrachtung hat aber Berth, weil fie uns die Unichauung deffen mas an fich in der Natur ber Religion und ihrer Entwidlung liegt, erleichtert \*\*). Die abstrafte Borftellung fommt freilich erft in der fonfreten Unschauung zur vollen Bahrheit, daß nämlich Gott den Beltplan welcher in der Welt fich verwirklicht, nicht bloß eventuell gefaßt ewig in fich trage, nämlich Erlöfung falls ber Mensch fundige, sondern Erlösung des mirflich durch die Gunde gebenden Meuschen, oder wie der Apostel fagt: "Gott hat Alle unter die Gunde, in ben Unglauben zusammengeschlossen, um sich Aller zu erbarmen" Rom. 11, 32. 3m driftlichen Bewußtsein ift die Gunde als darum doch verschuldetes Loos Aller vorausgesett, Daber Calvin fagt Adamus lapsus est, divina providentia sic ordinante, sed suo vitio lapsus est. Wenn freilich dabei die dogmatiiche Meinung vorschwebte, Gott hatte die jum Guten fich entwidelnde Menscheit allenfalls auch wollen konnen ohne die Gunde zuzulafe sen, so ist die weiter oben geltend gemachte richtigere Ginsicht in Erinnerung zu bringen, daß ein werdendes Gute ohne die reale Möglichfeit des Bofen nicht denfbar fei. Daber fann die Bater offenbarung Bottes als lette Steigerung der Bottesidee nur eine erlofende, die hochfte Offenbarungereligion nur Erlofungereligion fein im Gegensat zur Gesetzesteligion, welche auch ohne Offenbas rung fich bildet (§. 24, 2.).

§. 96. Die Gesesereligion schlägt nicht bloß zu unser Berurtheilung aus, sondern fie wird uns die negative Borbereitung zur Erlösungsreligion baburch baß fie uns die Sünde mit

<sup>\*)</sup> M. ref. Gl. L. II, S. 121 zeigt, in welcher Meinung jene freilich von Socin vertretene Lehre ber Scholastiter bestritten wurde.

<sup>\*\*)</sup> Im Gegensat ber supra: und infralapsarischer Lehrweise liegt biefelbe Frage verstedt, indem die lettere boch auch zur Annahme eine Abanderung ber ursprünglich beabsichtigten Welt hinneigt, die erstere aber nicht.

em Berberben zum Bewußtsein bringt und so bas Bedürfniß : Erlösung wedt.

- Benn lutherische Ratechismen und Dogmatifen die Lehre n Geset bloß in der padagogischen Absicht vorausschiden \*), uns fern Abstand gegen bas Goll und unfer Berlorensein unter bem let zum Bewuftsein zu bringen, fo haben fie eigentlich nicht & Wefet als folches fondern die Gesetzesteligion im Auge; nur il der Unterschied beider Begriffe nicht flar gemacht murde, bat : Einseitigkeit des Antinomismus entstehen konnen, b. b. die einung, als hatte bas Gefet überall gar feine Bedeutung mehr t den Biedergebornen, eine Ginseitigkeit die fehr gut wie von reformirten Dogmatit fo auch von der Concordienformel ift Allerdings aber bleibt entscheidende Borberichtiat worden. igung für das Entstehen der driftlichen Frommigfeit, daß wir s durchaus unfähig erkennen durch Gesetzebreligion ober eigene Mommene Leiftung gerecht zu werden und unfre Bestimmung zu richen, ja daß mir uns durch dieselbe als unter allen Umftanden rurtheilte bemuthigen laffen und jedes Beruhigtsein unter berselben 3 Gelbstäuschung hochmuthiger Bertheiligfeit zurudweisen.
- 2. Im protestantisch frommen Bewußtsein, welches im Chrinthum die reinste Erlösungsreligion erkennt, macht das Gesagte t der größten Energie sich geltend, die Sünde, ihre Schuld und: Elend nebst dem absoluten Bedürfniß der erlösenden Gnade; m das Berfälschende des römischen Ratholicismus wird wesentlich sucht im pelagianisirend abgeschwächten Bewußtsein der sittlichen ikrästigkeit und des Sündenelends, daher der polemische Eiser zum Extrem sich steigern und innerhalb des Lutherthums einen lacius zur Behauptung treiben konnte, daß die Sündhaftigkeit Erbsünde geradezu die Natur des Menschen geworden, somit dt nur eine habituelle Zuständlichkeit seiner Natur sei\*). Diese

<sup>\*)</sup> Bahrend ber heibelberger Katechismus zwar auch diese pabagogische beutung bes Gesetes vorausschickt, bann aber in bem Abschnitt von ber Dantstitt bas Geset erst einläßlicher lehrt als Norm für bas Thun bes Erlösten.

<sup>\*\*)</sup> M. ref. Gl. L. II, S. 48.

Uebertreibung öffnete Bielen die Augen, so daß dieselbe in de Concordienformel dann abgewiesen wurde, obwol dort Luthers Ber gleichung des natürlichen Menschen mit einem Klop oder Stei nicht auch wie von Calvin berichtigt worden ist.

Die Gunde ift nach drei Stadien ins Auge gefaßt worder als erfte Uebertretung, peccatum originans, Burgelfunde, fodan als forterbende Berderbtheit, peccatum originale, Erbiunde, ent lich als aus biefer hervorgebende Lebensäußerung, peccatum ac tuale, wirkliche Gunde. In Diefen dogmatischen Formeln\*) i allerdings etwas wesentlich im frommen Gelbstbewußtsein des Chr ften enthaltenes verarbeitet worden, daß nämlich jeder fich nid nur des Gundigens und Rehlens, sondern auch eines in fich von gefundenen unvermeidlichen Sanges dazu bewußt wird. Nicht ab tann im frommen Befühl mit enthalten fein mann, wie und mobi Diefe unfre Buftandlichkeit entstanden fei; vielmehr mußten wir diefe als eine objective Mittheilung erfahren entweder durch übernatu liche Belehrung oder durch anthropologische Biffenschaft, die ab feine Glaubenslehrfätze erzeugt. Daß die Erzählung von Adam Rall eine übernatürlich uns aufbewahrte Beschichte sei ober au nur dafür gelten wolle, läßt sich mit nichts erweisen; fie mad vielmehr den Eindruck einer Lehrerzählung, welche ein erftes En treten der Gunde anschaulich vergegenwärtigen will. Bir vermoge aber niemals ein allererftes Entstehen uns vorzustellen, da es außi aller unfrer Erfahrung liegt, und wie immer man es verfuch verwidelt fich die Borftellung in Biderfprüche. Bar der Menf vorher volltommen gerecht, fündlos, fo tann er, abgesehen bave daß diefes Gerechtsein fich nicht schöpferisch hervorbringen lag nicht zum Gundigen schreiten; thate er es doch, jo mußte die ein willigende Gefinnung vorber icon nicht die gerechte gewesen seil daher die Quellen, welche man fur die erfte Uebertretung zu nenne pflegt, Hochmuth, Gelbstsucht, Sinnlichkeit, Unabhängigkeiteverlange gegenüber dem göttlichen Billen, Diftrauen und Unglaube \*\*), obt

<sup>\*)</sup> Weiter ausgeführt a. a. D. S. 66-68.

<sup>\*)</sup> So Luther, fiehe Röftlin II, G. 368.

was es immer ware, auf keine Beise das erste Entstehen der Sünde eiklaren können, weil sie sclost schon sündhaft sind. Eben dasselbe trifft den Bersuch, das erste Eintreten der Sünde in die Engelwelt zurückzuverlegen; denn auch Engel würden nicht sändigen, wenn sie nicht vorher schon Sündliches in sich hätten. Es kann daher über die Art und Beise des ersten Eingetretenseins der Sünde in die Belt ein Glaubenslehrsatz gar nicht ausgesprochen werden.

§. 97. Die Sünde erscheint als Uebertretung des göttlichen Gesets, in welcher nur zu Tage tritt daß unfre Gesiunung vorher schon von der göttlichen, die im Gesetse ansgesprochen ist, abweicht, daher wir sowol potenziell als actuell die Bedingungen der Gesetseligion nicht halten und vor ihr verdammlich sind.

L H A P P P P P P

Der Gunde werden wir uns zuerft bewußt in der Uebertretung des fittlichen Gesetzes, mas die uralte Lehrerzählung gang entsprechend veranschaulicht, der Apostel aber Rom. 7, 7. f. in der eigenen Erfahrung aufzeigt. Mit der Uebertretung, Die mir aus Der Rindheit uns entwickelnd freilich nicht als einen erften einzigen Aft sondern nur als eine Reihe von Aften uns zum Bewußtsein bringen, fo daß fie nur in einem schließlichen Alt dieser Reihe fertig wird, und dieser uns leicht als die erfte Uebertretung somit als erftes Auftreten der Sunde erscheint, fühlen wir uns als Sünder, als im Biderspruch mit Gott oder von ihm abgewendet Durch unfre Schuld, zugleich als der angedrohten Strafe des Gefestes verfallen (rei). In diefer Gelbstanklage liegt aber mit enthalten das Gefühl, wir seien schon vor der Uebertretung nicht gemejen mas wir fein follten, unfre Bemutheverfaffung und Befinnung sei vorher schon nicht im Einklang gewesen mit der gottlichen, die im Gefete fich fund gibt. Diefe der Uebertretung ichon borangebende, die reale Möglichfeit des Bojen in fich schließende Buftanblichkeit in welcher wir uns vorfinden, ift somit felbst ichon als eine nicht befriedigende, nicht bleiben dürfende, fündlich werdende nun empfunden, und doch kann man sie nicht als förmliche und

eigentliche Sunde, weil nicht als von uns in fittlicher Bethätigung gesette oder hervorgebrachte bezeichnen; denn ich lebte (vor der Ucbertretung) ohne Befet, fannte darum die Gunde nicht und wußte nichts vom Geluften, bis das Gefeg\*) mir zum Bewußtfein fam und durche Berbot das Geluften reigte; nun erft lebte bie Sunde in mir auf, und mein Unschuldsfriede mar dabin. Richt das gute, göttliche Befet ift hieran schuld sondern die durch diefes mir zum Bemußtsein und zur Erscheinung gebrachte, mir vorber unbewußte ungenügende Buftandlichkeit, die uns nun als Gundhaf tigfeit erscheint, welche schon in mir schlummerte. Gine ber Ueber tretung vorhergebende Buffandlichkeit, die, mir damale unbewußt, mit dem Besetz des Buten nicht im Ginklang ift, muß ich aner kennen, und kann dieselbe doch nicht fo wie mein Uebertreten eine förmliche Gunde neunen, daber 3 ming li, wie nicht minder De lanchthon Beranlaffung genug hatte, fie mit einem andern Borte ju bezeichnen als sittlichen "Breften" ober Rranthaftigfeit und Un-Zedenfalls liegt dieses dem besonders durch aulänglichkeit \*\*). Augustin in Aufnahme gebrachten Dogma von der Erbfunde jum Grunde, und ein Mehreres über diese kann uns das aus innerer Erfahrung werdende fromme Selbitbewuftsein nicht fagen nicht woher diese Zuftandlichkeit an uns gefommen, noch wodurch fie veranlagt fei \*\*\*). Wohl aber find wir uns ihrer bewußt als einer nicht bloß fur unfre eigene Berfon fondern fur den aus ber Rindheit aufwachsenden, gegebenen Menschen überhaupt vorbandenen, Daber wir das Entsprechende an einem ermachsen ins Dafein gefelt ten Adam gar nicht ebenso unmittelbar aussagen konnen. Die Dog matit glaubt zwar dieses wiffen zu sollen und ebenso die Art und Beise wie für uns nun von dort ber diese Rustandlichkeit entstanden fei, ale forterbende Wirfung nämlich der erften Uebertretung Adams, das peccatum originans habe als peccatum originale oder hereditarium fortgewirft; aber nicht nur läßt sich diese Bors

<sup>\*)</sup> Schleiermacher vertauscht hier bas Geset mit dem Gottesbewußtsein \*\*) M. ref. Gl. L. II, S. 44. f.

<sup>9</sup> Brgl. L(ubwig) F(urft) zu S(olms) Grundzüge driftlicher Dogmatif. für Reformirte. Gießen 1859. S. 25.

lung aus der Bibel gar nicht mit Recht ableiten \*), fondern fest eine erfte Uebertretung als gang rathfelhaften Erflarungs. nd voraus und behauptet ein aller sonstigen Erfahrung widerechendes Mitichuldig und Mitverderbtwerden aller Generationen des Erzeugers erfter Uebertretung. Bie wenig Diefes alles Einsicht rube, liegt deutlich genug zugestanden in Calvins, später wiederholtem Borte, daß an und für fich, gemäß alfo der tur der Sache, Abams Gunte uns nichts anginge, daß aber ttes arbitrarer Wille nun einmal es dennoch fo verhängt habe. m erklärt folglich das Problem unfrer vorgefundenen Buftand. teit mit bulfe viel größerer Rathfel. Ueber jenes, als in unfrer men Erfahrung gescht fonnen wir doch als über etwas uns flich gegebenes nachdenken und eine Erklärung fuchen. Die Ginen ufen fich auf den in Rolge bes aktuellen Gundigens durch viele nerationen hervorgebrachten Sang oder Disposition in unfrer terbenden Ratur, namentlich die Arminianer und Socinianer, I febr verschieden ift vom erwähnten Dogma, welches ausdruck-Die Berschlechterung unfrer Natur von der erften Uebertretung einzelnem Afte ableitet; die Andern, wie Zwingli wo er specu-, suchen die Erklärung in der Doppelseite der menschlichen Ra-, der leiblichen und seelischen, somit in der Sinnlichfeit oder perlichkeit als folder mit Berufung auf das Baulinische, daß ein finnliches und ein geistiges Gesetz als einander widerichend in une vorfinden. Bieder Andere, denen diefe Annahme t genügt, theils weil sie den Rall der eines sinnlichen Leibes g entbehrenden Engel nicht erflart, theils weil fie auf Dualis-Baurucführend die Materie als folche für das Bofe, die Seele folche für das Bute halte, berufen fich auf die von 3mingli ) auch wieder nach Augustin hervorgehobene freatürliche Selbstt oder Ichheit mit ihrer Neigung jum Bochmuth, jum Gigenen, jur Gelbftherrlichkeit \*\*). Die vorlett genannte Erklarung Schleiermacher, die lette Begel beffer zu begründen gesucht.

<sup>\*)</sup> Lang a. a. D. S. 72.

<sup>\*)</sup> Luthers ungläubiges Difftrauen gegen Gottes Gebot.

Ersterer nennt statt der Sinnlichfeit beffer im paulinischen Sin das Rleisch, d. h. die Gesammtheit der niederen Seelentraf welche zu dem Gottesbewußtsein nicht icon untergeordnet und einigt fich verhalten sondern fich früher als dieses entwickeln\*) u einen Sang zum Bofen begründen; die durch Gelbständigfeit ! finnlichen Functionen verursachte Bemmung der bestimmenden Rr des Beiftes fei die Erklärung der Gunde, ein Mangel an der di Begriff des Menschen gutommenden Gerechtigleit, wie Luther n Unselmus fagt, fo daß nun alles an uns, auch das Geiftige, namenti Die eigene Berechtigkeit Gleisch fei. Begel aber erklart fie aus bi perfonlichen Einzelleben, welches feine eigenen Intereffen den doch alle für une aufgegebenen allgemeinen entgegensett, oder religiös gesproch das Fürsichsein als Abtehr von Gott. Duß der theologisch Biffenschaft daran liegen, unfre Thatfache aus der von Gott ; ordneten Natur ber Dinge ju erflären, fo gut fie es immer bi mag, somit als eine Erscheinung die allgemein fich zeigend nie aufällig nur eintreten und ebenfo gut ausbleiben fonnte: fo ift be als Lehrfat der Glaubenslehre felbft nur die Ausfage geltend machen, daß wie immer die Gundhaftigfeit und Gunde entstand sei und ins Dasein trete, das mas hierin wirklich geschehen und geschieht, schlechthin abhangig von Gott vor fich gebe. ( muß seine Ordnung der Dinge selbst es in sich schließen, daß 1 Menfchen aus unmittelbarem Unschuldszustand einen vermittelten i langen durch Gunde und Erlösung, ohne daß die Gunde als foli von Gott gewirft oder verschuldet wird, wedurch fie ja aufhor mußte Gunde gn fein \*\*). Darum ift fowol eine Unvermeidlicht oder verhängte Nothwendigkeit des Dafeins der Gunde, als at die mit ihrem Rulaffen in uns verbundene Berschuldung und Str wurdigfeit, als endlich die Aufgabe alles Gundliche zu überwinde im frommen Bewußtsein enthalten. Um meiften einleuchtend t scheint diejenige Erklärung, welche den natürlichen Menschen #

<sup>\*)</sup> Aehnlich F. L. z. S. Dogmatik S. 3. f.

Bie energisch bieses fromme Interesse von ben Reformirten gelte gemacht wurde, vergl. in meiner resorm. Gl. L. II, S. 28.

derselbe nothwendig zuerst gegeben ist, als das Bersenktsein des Geistes in die sinnliche Natur, als den natürlichen Geist auffaßt, als den steischlichen oder seelischen Menschen, auch das Fleisch schlechtweg genannt, eine Zuständlichkeit die uns nothwendig als dem Besen des Geistes unangemessen zum Bewußtsein kommt und soweit sie sich erhalten will, zur Günde wird\*).

2. Indem wir bier die Gunde betrachten, wiefern fie unfre Unfahigfeit oder Untuchtigfeit in der Bejegesreligion unfre Beftimmung zu erreichen begründet, begegnen wir dem dogmatischen Intereffe biefe Untuchtigkeit fo fart wie möglich auszudrücken, fomol Die gangliche Berderbtheit und mit ihr gefette völlige Untaugliche teit zum Guten als auch die unendliche Berschuldung mit der ihr gebührenden ewigen Berdammnig. Alles an uns potenziell und aktuell sei durchaus verderbt, das liberum arbitrium oder das spontane Sicherregenkönnen für das Gute sowie auch das Sich-Disponirenkonnen jur Bekehrung, das Sichporbereitenkonnen fei erftorben; wobei namentlich die eifrigen Lutheraner fich in schroffen Ausdruden gefallen, wie die Concordienformel Melanchthon gegenüber die Bezeichnung des natürlich gegebenen Menschen als Klop und Stein nicht einmal genügend findet, denn schlechter sei er als nur diese leblosen Dinge, weil er nicht bloße Passivität sondern pofitiven Biderftand dem jugemutheten Guten entgegensete. dammlich ferner seien wir nicht bloß einfach sondern zweifach und dreifach, sowol wegen unfres aktuellen Gündigens als wegen der angebornen Erbfunde als endlich wegen unfere Betheiligtfeins an Mams Uebertretung, die uns so gut wie ihm selbst angerechnet berbe, entweder weil mir als in seinen Lenden, furz im Stammvater mit enthalten mit übertreten hatten, oder weil er als das alle repräsentirende Stammhaupt für fich und für une den Befeges. bund gebrochen habe, da er als Mensch so handelte nicht aber als diese besondere Berson, d. h. indem jeder Andere in dieser Rage ganz eben dasselbe gethan hätte (peccatum non personale

<sup>\*)</sup> Shleiermachers Erklärung ist baber wesentlich boch bieselbe, welche gang S. 64 aufstellt. Auch bas herrschen ber bloßen Seele noch ohne ben Beift b. h. ohne bie Kraft bes Guten aus Gott (Fürst S. a. a. D. S. 8. f.).

sed naturale\*). Daß diese dogmatischen Behauptungen ein begrundetes Intereffe ficher ftellen wollen, ift ebenjo flar als daß fie weit über dasselbe binausschießen und darum namens bes driftlichen Bewußtseins von besonnenen Theologen immer find bestritten worden in der Rirche felbst. Borerft nuß jede Bebauptung falich fein welche dem natürlichen Menschen Das Empfanglichbleiben für die Erlösung abspricht, sodann schwebt unser Dit betheiligtsein an Abams Gunde gang in der Luft, indem durch diefe Behauptung das Gebiet der Erfahrungen verlaffen wird \*\*), end lich ift ber Sat daß Alles an une verderbt und mur fundlich fei, mas boch mohl zur flacianischen Irrlehre führen mußte, verwechselt mit dem gang andern daß an uns Allen Gunde sei, und awar mit ber Birtung daß wir alle dem Befet nicht genugen und vor demfelben verurtheilt merden. Diefer verdammende Go segesfluch trifft ja gar nicht nur den der nichts als Gunde ware, sondern schon den der auch Gunde an fich hat; nicht nur den der im vollendet durchgeführten Uebertreten aller Bebote, fondern ichon den der im leisesten Uebertreten eines einzigen die doch vorhandene Abweichung feines Sinnes vom Sinn des göttlichen Befetgebert fich vorwerfen muß und darum verurtheilt wird. Die Berdam mung durch das Gesch ift eine nothwendige und murde in ber bloßen Besetzeligion auch wirklich vollzogen; aber da Gott und zwar nicht erft nachträglich sondern emig auch Onade ift, so rettet das Sichhingeben an die Gnade oder das Auftreten der Erlöfungs religion aus diefer Berdammung. Bir haben fein Intereffe, nur Die grob verhartetsten Gunder fondern vielmehr alle Menschen die überhaupt Sunde an fich anerkennen muffen, zur Erlöfungereligion binguleiten \*\*\*), mag ben erftern bas Gefühl ihrer Gundhaftigfeit immerhin leichter erreichbar fein als den von der Gunde weniger anffallend verderbten; jedenfalls muß Allen zum Bewußtsein gebracht werden, daß fie an und fur fich dem Goll nicht entsprechen und

<sup>\*)</sup> Der Ausbrud meint zwar zunächst nur, bag Abams Sunde nicht bloß feine Person sondern die menschliche Natur selbst verderbt habe.

<sup>\*\*)</sup> Wie Placaeus zu Saumur geltend machte.

<sup>\*\*\*)</sup> M. ref. Gl. L. II, S. 70.

rum durch die sittliche Weltordnung, welche die Gesetzeligion ervorruft, nicht gerecht werden. Daher Schleiermacher fagt: die rbfünde, d. h. die schon vor unserm Thun in uns vorhandene undhaftigkeit begründe, abgesehen von der Erlösung, eine vollommene Unfähigkeit zum Guten; eine Ausdrucksweise die freilich symatisch lautet und durch die so eben gegebene berichtigt wird. icht eine vollkommene Unfähigkeit zum Guten (es wäre denn das solut und vollkommen Gute gemeint), sondern die Unfähigkeit zu Gesetzeligion zu genügen, ist das was als Bedingung für e Erlösungsreligion ausgesagt werden muß, da offenbar das Erstwerdenkönnen durch eine vollkommene Unfähigkeit zum Guten tegeschlossen wäre.

- §. 98. Aus der Anerkennung dieser Sündhaftigkeit geht ein erzweiflungsgefühl hervor, welches die Unfähigkeit zur Lösung in der Gesetzesteligion gestellten Aufgabe und das aus diem Bustand sich ergebende Elend empfindet \*).
- 1. Gerade dieses, nicht aber unser hier nie erreichbares Geschwerden ist die pädagogische Abzweckung der Geschesteligion; mn wir mussen unsere Ohnmacht für Leistung der Ausgabe welche it zunächst anerkennen, so wie das daraus werdende Elend undericht innerlich erfahren, um für die Erlösungsreligion empfängsch zu werden. "Bo der Mensch an sich selbst verzweiselt, da liegt ie rettende Gnade ganz nahe", sagt Zwingli wie Luther. In iesem Berzweislungsgefühl ziehen wir unser Bertrauen auf eigene berechtigkeit oder vollsommenen Gehorsam oder auf die Heilkraft los unvollsommenen Gehorsams gänzlich zurück und spüren das houlziehende Gericht als Schuld und Strase, die nicht erst von lusen hinzuzusommen brancht, obwol wir alles von Außen Komlende uns mit in Strase oder Berderben verwandeln und dieses berichtes kein Ende sehen. Zugleich bereitet sich so eine innere lbehr von der Sünde als unserm vermeinten Glück vor, welcher

<sup>&</sup>quot;) Lang a. a. D. S. 87 f.

aber die Rraft zur wirklichen Lossagung von der Gunde gebricht, "ich thue das Bofe welches ich nicht will, und thue das Gute nicht welches ich will". Dieses Alles ift freilich noch nicht bie Beil bringende Demuth und Reue, sondern das nur jum Bericht geborige Bergmeifeln; daber die dogmatische Lebre daß das Befes für fich allein mabre und beilbringende Reue nicht zu wirken ber moge, nämlich das Befet in der blogen Befete Beligion, woraus entweder die Uebertreibung hervorgeben fann welche man Antinomismus nennt, die Meinung nämlich das Gefet habe für unfer driftliches Beil gar feine Bedeutung und fei nicht mehr ju wer fündigen; oder aber der Libertinismus welcher meint, im Chri ftenthum fei auch fein Unterschied mehr des Buten und Bofen, be Alles nur Gnade sei. Diese Berirrungen, deren lettere icon Paulus mit Emporung verwirft, das "fo laffet uns um fo mehr fündigen, damit die Gnade, indem sie mehr zu vergeben batt, fich mehr verherrliche", - werden am einfachsten beseitigt durch bie Unterscheidung von Gefet und Befetereligion.

2. Das Gefühl ganglicher Untüchtigkeit, Der Gefetesreligion ju genügen und in ihr Beil ju finden, spricht fich aus nach zwei Seiten; theils nämlich fühlen wir uns außer Stande, die hinter und liegenden Gunden ungeschehen zu machen oder zu suhnen, fo daß wir hier verloren blieben felbft wenn wir uns noch beffern und von nun an dem Gesetz ein Genüge leiften könnten; thilb aber fühlen wir uns ju folder Befferung untuchtig, um fo mehr weil ichon das erftere Befühl unfere allfällige Biederaufrichtung Diefe Dhumacht uns wiederherzustellen ift in Luther's servum arbitrium das Anguerkennende \*), im driftlichen Bewußt sein selbst mit enthalten, mabrend die mit eingeflochtenen Bors stellungen von der deterministischen Rothwendigseit alles Weichehens und Sandelns, wie 3 mingli's, offenbar philosophirende Specus lation über die allwirksame Borschung und Calvin's dogmatice überall an Augustinus sich anlehnende Berftandesichlusse uns zeigen, eine Aussage des frommen Bewußtseins nicht find. Die

<sup>\*)</sup> Bergl. Köftlin II, S. 373. Frant Gesch, ber protest. Theol. I, S. 30.

lengnung des liberum arbitrium im natürlichen Menschen ift ichtig verstanden begründet, aber die unklare Bermechslung des m engern Sinn sogenannten liberum arbitrium mit der im Menden unverlierbaren \*) fittlichen Natur hat hier ungemeine Bervirrung angerichtet. Bunachft handelte es fich gar nicht um unfere uf Ueberlegung und Willen bin handelnde Menschennatur, sonbem um eine Ruftandlichkeit berfelben, welche als folche veranderlich A. Das liberum arbitrium meint die Rraftigfeit gum Guten, wher nur das liberum arbitrium ad bonum in Frage steht, das Bermogen, die Energie unfere Denfens und Bollens zum Guten, md amar die berrichende jum mahrhaft Guten. Rur weil man biefe dem Adam vor dem Fall juschrieb, nach dem Fall aber abbrach, sagte man er habe das liberum arbitrium ursprünglich beseffen dann aber verloren, und lettere Buftandlichkeit sei die and in une allen nun vorgefundene. Das Auswählen und Bollbringen verschiedener Arten und Grade des Bojen, ja das Ausbablen zwischen verschiedenen Arten und Graden auch des beziehungemeise minder Bojen oder verhaltnigmäßig Beffern und Guten ift nicht geleugnet worden, da eine bürgerliche, etwa eine menschlich moralisch genannte Gerechtigkeit, somit ein gar nicht gleichgultiger Unterschied verschiedener Menschen in dieser Sinsicht ausbrudlich anerkannt blieb, und nur das Bermögen zum schlechthin Guten, welches etwa geradezu bonum spirituale, ja supernaturale genannt wird, als nicht vorhanden gegolten hat. So wenig Schwierigfeit nun in dem Zugeständniß liegt, daß wir uns als burdaus untüchtig erfahren, das jum Gerecht= und Seligwerden in der Besehesreligion nöthige zu leiften, mas mir doch an diesem Orte der Glaubenslehre einzig im Auge haben: so hat man hinsegen die Frage viel schwieriger gefunden, ob auch Empfänglichkeit für die fich darbietende Erlösungercligion mit zu leugnen sei, mas offenbar vom driftlichen Bewußtsein verneint wird, da es jeden für fähig nimmt erlöst zu werden. Diefes wird indeg weiter

<sup>\*)</sup> Wie benn Luther balb vom Berlorenfein balb nur vom ungemein Gesichadelien ber Cbenbilblichfeit und Gottagnlichfeit rebet. Röftlin II, S. 869.

unten zu erörtern sein; eine von Gott bald geschenkte bald nicht geschenkte Empfänglichkeit läßt sich schon darum nicht halten, weil ein uns Angethanes nichts sittliches ware.

3. Mit dem Gefühl der bier zu erklarenden Unfabigfeit ober moralischen Unfraftigfeit für Die Anforderungen ber Befetesteligion ift verbunden das Gefühl der Berschuldung, indem das Gewiffen uns diese Unfraftigfeit felbst fould giebt und pormirft, mas nur der Anfang ift des Strafgerichtes für unfere Gunde und Sündhaftigfeit. Bie nun beides zusammen fein tonne das IIm tüchtigsein als unüberwindlich und das doch Daranschuldsein und Berichtetwerden, hat der Dogmatit viel Berlegenheit bereitet, hauptfächlich aber doch nur darum weil man phyfische Unmöglich feit und moralische Untüchtigfeit nicht genug auseinander bielt, wie Melandthon in feiner noch urlutherischen Beriode Diefe Ber wechslung aufs stärtste fund giebt in der Bhrase, eine bie wendung zum Guten sei uns gerade so unmöglich als über den Raukasus zu fliegen; oder Luther's Rlog und Stein, oder die auch bei reformirten Dogmatikern übliche Behauptung, daß ber naturliche Mensch wie ein todter Leichnam fich zur zugemutheten Betehrung verhalte, oder daß berfelbe fich fo wenig von der Gunde abwenden fonne ale ein Mohr seine Saut weiß machen\*). Bas Gottes Geset oder Evangelium uns vorschreibt und zumuthet, das zu leiften tann für une nicht eine physische Unmöglichfeit fein, fonst fonnten wir uns darüber so wenig Vorwürfe machen als über unfre Unfähigkeit zu fliegen, wir vermöchten es gar nicht als uns zugemuthet auguerfennen. Es mar daber leicht ben Orthodogen ihre Widersprüche vorzuhalten, daß fie den natürlichen Menschen das eine mal einen todten Leichnam nennen das andre mal aber einen erweckbaren Schlafenden, dem es zum Vorwurf gereiche

<sup>\*)</sup> Papins Einwendungen, vergl. m. Gesch. der resormirten Centraldes men II, S. 590 f. verdienen alle Beachtung. Die Prophetenworte, ob der Mohr seine Haut weiß waschen, ob der Parder seine Fleden tilgen könne, wurden als genaue Doctrin von der Unmöglichkeit des Sichbekehrens verstanden; ebens daß erobernde Gewaltherricher Geißeln, Sägen seien in Gottes Hand, wurde als duchstäbliche Doctrin geltend gemacht, was sich immer strafen muß.

n er gewedt wird nicht aufzurichten. Bas Gott vorschreibt für uns immer ein mögliches, wenn es auch faftisch nieeleistet wurde. Das Gute gehört als Soll zu unserm und in den moralisch gesunkensten Buftanden fonnen wir moch niemals von der sittlichen Aufgabe dispensiren, ob t fo ausgemacht mare, daß wir das rein Bute ju wollen vollbringen uns niemals abgewinnen. Dieses eben ift der des fittlichen Beschöpfs, den Begensat bes Goll und des zufzuheben und nicht am Riele, nicht befriedigt zu fein bis eben ift. In diesem nothwendig ersten Streben nach Bebeffen Mangel durch religiofe Suhnwerke erganzt werden, tweise wenn wir vorwarts zu kommen glauben, eine relariedigung, fogar ein Befriedigtsein, letteres aber boch nur Ibstäuschung, vorkommen, da über allem mas mir leiften gabe immer wieder höher und feiner uns jum Bewußtsein immer aber zeigt fich wieder die Rluft, der Abstand und Die Bergweiflung Dieses Biel durch Gesetegehorsam gu i, fo daß nur der völlig verblendete Pharifaer in feiner friedenheit ausharrt, auch er nicht ohne Beuchelei\*). Werden weitem nicht alle gur Bekehrung gelangenden bis in die 28 vollen Bergweiflungsgefühls hinuntergeführt, wie metho-Beilemethoden diefes verlangen, fo rührt es daber daß Birflichkeit, namentlich in der vom Christenthum überall n, die abstraft isolirte Gesetzeligion sich felten allein in demuthe durchbildet, vielmehr, wie einst in Ifrael, schon die und die Glaubensreligion mit in uns wirksam wird. Bir fehr Viele im Halbiren sich behelfen, halb auf eigene en halb auf vergebende Gnade banend; vollende mer gang Erlösungsreligion lebt, hat die Ungst des Gesetzesfluches ich, indem er nun erft auf eine erfolgreiche, wenn auch folute Erfüllung des Befetes und endlich völliges Berecht. vertrauen fann. Dieses dankt er der Erlösungsreligion,

uthers Gott wolle gar nicht unser Gerechtwerben aus Gehorsam und DR. ref. Centralb. I, S. 89.

somit Christo durch welchen er dieselbe empfangen hat. Bom ble gehorsamen Ancchtesverhältniß sollen wir zu einer viel edlern B ziehung auf Gott gebracht werden. Dabei handelt es sich ab gar nicht um die bloße Lehrmittheilung sondern um das Beled werden zur Erlösungsreligion, was Christus mehr durch That ur persönliche Einwirkung als durch bloße Lehre uns abgewinnt.

- §. 99. Schon auf den Borftusen der natürlich sittliche Religion, welche vorherrschend sich zur Gesetsesreligion neige sind anch positiv vorbereitende Borötonomien der Erlösungsreligie enthalten, welche in und durch Christus rein und vollendet fossenbart als die allein uns zu nuster Bestimmung zu führen verma
- Bie in der natürlichen Religion die sittliche ichon ang legt mar, sowol mas die Gottesidee als mas die Art' des A bangigkeitsgefühls betrifft, fo daß die sittliche als Steigerung b natürlichen erscheint: so ift in beiden zusammengefaßt schon die drit oder Bollendungestufe vorgebildet, und darum auch schon die fi offenbarende und rettende Erlösungereligion wenngleich nur in Be ökonomien mit enthalten\*). Die Gottebidee zuerst als allmächtig Allwissenheit bestimmt, gur beiligen Bute und gerechten Beish gesteigert d. b. aus der Naturanalogie zur Analogie des Sittliche enthält bier icon die Reime gur weitern Steigerung in die Gemuth analogie. Sowol als hervorbringende wie als regierende Urfad lichkeit fleigert fich im driftlich frommen Bewußtsein Die Gottesid zur anadenvollen Baterliebe und zur barmberzigen Baterweishei Ebenso fleigert fich die sittliche Belt zum Reich Gottes, in welche wir als Burger von Oben geboren und regiert werden, und be Abhängigkeitsgefühl vollends zur edelften Qualität fich durchbildet, ! der gehorchende Rnecht fich als Gottesfind fühlt, schlechthin abhang von Gott als feinem Bater. Diefe Steigerung, auch abgeseben w der Gunde als nothwendig erkennbar, jo mahr uns das mit Go geeinte und harmonisch jum Frieden gelangte Gemuth mehr ift a der gehorchende Bille, wird unfrer Gunde wegen um fo herrliche

<sup>\*)</sup> Auch Luther. Röftlin II, S. 877.

weil die Liebe als Onade fich bestimmt, als eine trot unfrer Gunde in Gott lebende, und ebenso die uns führende Baterweisheit im Ertragen unfrer Gunden als Barmherzigkeit und Langmuth. Wie de Reich der Gottestindschaft icon in der fittlichen Welt angelegt ift, die Liebe Gottes schon in seiner Bute, das Rindschaftswetrauen schon im sittlichen Gehorchenwollen: so ift die Offenbarung der Erlösung oder die Erlösungereligion felbft ichon verborgen bort in Berheißungen angelegt als ein Geheimniß, welches feiner wilen Enthüllung entgegen geht. Daber regt fich im Abhangigkitsgefühl felbst, als wesentlich noch Unterwürfigkeitssinn unter den gebietenden Berrichergott, doch icon ein gläubiges Bertrauen auf kine Gute und Beisheit. Dieses einzusehen ift darum nothwenbig, weil sonft die driftliche Dekonomie nur wie ein neues, der wiftuflichen Religion durchaus fremdes hinzukame und lettere auch nicht in fich aufheben konnte. Es mußte der anostische Dualismus ruffeben, auf den Borftufen fei ein anderer Gott als auf der Bollendungestufe, ein bloker Demiurg, in Christus erst der mabre Gott offenbart worden, mahrend umgekehrt der Ebionitismus das Paifisch höhere der Bollendungsstufe nicht erkennt.

2. Dennoch verstand man nicht bloß das eben Dargelegte witer den Borösonomien der Erlösungsresigion; man erkannte in der vorstussichen Resigion nicht bloß angelegte Durchgangsstusen zur Bollendung sondern zugleich Borossenbarung der in Chriskus rein und voll gegebenen Offenbarung und Erlösung selbst, so das diese auf allen Stusen dem Wesen nach dieselbe sei, soedus gratiae substantia unum idemque in tribus oeconomiis; nicht bloß weil in der Güte die Liebe und Gnade satitirt, sondern weil die Offenbarung der erlösenden Liebe somit des deus redemtor schon auf den Borstusen beginnt\*); ebenso der auf dieselbe vertrauende Glaube, oder wie dogmatisch gesagt wurde, weil im Lestament schon die Trinität sich andeutet, die Logoss und Lesisteseinwirkungen beginnen, was alles nicht nur Borevanges sum, Christus promissus, incarnandus, sondern sogar nach Ters

<sup>\*)</sup> Luther bei Röftlin II, G. 376.

tullian praeludium incarnationis genannt wurde oder die fich schon bethätigende Richtung des Logos auf das Ginswerden mit der menfc lichen Natur, mas namentlich in der Begeiftung ber Propheten zu feben fei. Befentlich alfo barum giebt es schon vor der driftlichen die Boröfonomien des Gnadenbundes, weil die natürlich sittliche Rundgebung Bottes nicht isolirt vorfam sondern immer icon von höherer Offenbarung begleitet und zwar von derselben. welche in der oeconomia evangelica erst völlig hervortritt. De her find die Frommen im A. Testament, ja auch die etwa, wie 3 m in gli hervorhebt und die Belvetische Confession es bestätigt, selig gewordenen in der außerbiblischen Welt es niemals geworden durch ihren Gesetzegehorsam oder mittelft der Rechtfertigung der Besetzeligion, sondern wesentlich so wie die Christen durch den Glauben an Gottes Barmbergigfeit, somit durch die Rechtfertie gungsmeise der Erlösungereligion\*). Das Chriftenthum ift also seiner Substanz nach so alt wie die Menschheit, ob immerhin auf den Borökonomien nur verhüllt, dunkler mehr geabnt ale verftanden. Ja die strengere Orthodoxie wollte dem Coceejus nicht einmal eine untergeordnete aus Rom. 3, 25 abgeleitete Berfchiedenheit zugeben für die Rechtfertigung der alttestamentlichen und der new testamentlichen Frommen, als ob jene die Gnade nur als maosois, llebersehen der Gunde, erft diese aber fie als aperig, wirklich wegnehmende Bergebung der Sunde, erlangt hatten \*\*). Diefe dog matischen Gage find werthvoll, weil fie fur unfre Glaubenslehre der Einsicht vorarbeiten, daß die normale Entwicklung der Religion ein einheitliches Banges bildete und das Chriftenthum nichts anders ift als die Vollendung der von jeher fich entwickelnden Erlösungs religion, welche die Gesetesteligion ju ihrer Boraussetung bat. Daber ift wesentlich im driftlich frommen Bewußtsein enthalten Erlofung für alle welche der eigenen Gerechtigfeit ihr Bertrauen



<sup>\*)</sup> Ampraldus hatte boch wohl recht wenn er behauptete, daß schon die Borsehung etwas von der göttlichen Barmherzigkeit überall aus Erden kund gebe, obwol dieses erst in Christus ganz sich vollende. Theol. Zahrbücher 1851. S. 161.

<sup>\*\*)</sup> Brgl. Gaß a. a. D. II, S. 280. f.

tziehend auf die Gnade vertrauen, Erlösungsreligion für Alle elde sich demüthigend ihre Untüchtigkeit anerkennen, in der Weise r Gesetzeligion gerecht zu werden und ihre Bestimmung zu reichen. Wer das Christenthum nur empirisch auffaßt, pflegt es n bloßen Geschichte zu machen und verkennt die in Christus sich mwirklichende Idee; wer es nur ideal auffaßt, macht es zur bloßen beculation und verkennt die geschichtliche Verwirklichung, jenes t Ebionitismus dieses Gnosticismus, dort weiß man nur von hatsachen, hier nur von Lehren. Wer beides zusammensaßt muß de Bedeutung der Geschichte darin sinden, daß die Idee in welben sich verwirklicht.

)ie geoffenbarte Erlösungsreligion in der evangelischen Bollendung.

- \$.100. Durch die Einwirkungen des sich offenbarenden Gottes= ihes wird das religiöse Bewußtsein zur vollen Durchbildung fürdert, indem es auch die Sphäre des Heilslebens als schlechthin n Gott begründet und abhängig inne wird, in welcher Steige= ng das fromme Abhängigkeitsgefühl als Bertrauen und Glaube i vollendet.
- 1. Die Erlöfungsreligion kennen wir nur auf ihrer Bollenmgsstufe als die sogenannte evangelische Dekonomie, welche im
  gern Sinn das Christenthum ist, volle reine Erlösungsreligion
  it Offenbarung des Gottesreiches, in welchem wir als Rinder
  lottes erzeugt und geführt werden; ein Mysterium das sich entillt hat und offenbar geworden ist als der höchste göttliche Gemte oder Rathschluß mit Hinsicht auf die sittliche Welt, die Löng des Welträthsels. Hier erst verliert das fromme Abhängigitsgesühl alles drückende im Geiste der Kindschaft, welchem Alles
  n Hörderung ausschlägt, auch das Uebel; das Gemüth wird mit
  lott versöhnt, aus der verdammenden Gesetzscherrschaft befreit,
  is der Knechtschaft der Sünde erlöst und mit Frieden oder ewim Leben erfüllt, Alles schlechthin das Werk Gottes, so daß wir

in diesem Abhangigsein von Gott den Grund unsers Beile fühlen unferer Rettung und erreichbaren Bestimmung, unfres Ginsmerben mit Bott, wobei das findliche Abhängigkeitegefühl in Die Lieb verflart wird. Das Gute und Bahre als Ausdrud bes gottliche Befens ift und nicht mehr bloges Befet, Borfdrift eines frembe Billens, fondern in unferm 3ch Burgel faffender Lebensgeift, "wi fteben nicht mehr unter dem Bejet, fondern in der Gnade," in beil. Beifte, wir lieben das Bute, freuen uns feiner, üben es au ju unfrer Befriedigung, die Gelbstsucht ift in Gottesliebe aufge hoben, mas der h. Bernhard fo ausspricht: "Zuerft lieben wir um felbft, dann Gott nur um unfer felbft willen, dann Gott um Got teswillen, endlich uns felbit nur um Gotteswillen." der Chrift in seiner 3dee, die wir in Christus real anschauen, f daß wir ohne Chriftus sie nicht hatten und durch ihn fie imme in une hergestellt und erfrischt fühlen; der Chrift tragt diefe 3be in sich und lebt ihrer Verwirklichung als der mahren Lebens meisheit.

Gerade dieses heilsleben im Reiche Gottes fühlen mir mi besonderer Entschiedenheit schlechthin abhängig von Gott, von ihr geoffenbart, erzeugt, ertheilt, entwickelt und vollendet, daher wi ihm dafür ausschließlich die Ehre geben. Davon ist die ganz Dogmatik durchdrungen und bezeugt es im obwol bedenkliche herabdrücken des liberum arbitrium bei der Bekehrung; im her vorheben der alles heilsleben ausschließlich begründenden Erwällung, in der Prädestinationslehre, in der reichen Entwicklung de Begriffes und der Wirksamkeit der göttlichen Gnade, der zuvorkommenden, berufenden, rechtsertigenden, applicirenden, operirenden erhaltenden, cooperirenden, vollendenden, seligmachenden; was alle auf dem Grundgefühl ruht, wir seien auch in unserm heilslebe schlechthin abhängig von Gott.

2. Das Evangelium vom göttlichen Reiche\*) ift im religii

<sup>\*)</sup> Die entscheibende Bebeutung bes Gottesreiches für die Glaubensleh hat Weiße hervorgehoben sowol in seinen vortrefslichen Reben als in sein verdienstvollen philosophischen Togmatit; wir haben es im Lehrgebaube set zu verwerthen.

in Abbangigkeitsgefühl auf Offenbarung anonalowig zuruckgeführt jum Unterschied von der Rundgebung pavépoois Gottes in der natürlich fittlichen Belt, welche schon der gemeinen Erfahrung gegeben ift. Bur mittelbaren Einwirkung Gottes auf uns durch kine natürliche und fittliche Welt kommt ein unmittelbares Ginwirlen Gottes auf bas Gemuth, nicht vermittelt durch irgend ein für Alle mahrnehmbares Gotteswert, aber doch im Zusammenhang mit und bedingt durch die vorher gehende natürlich fittliche Frommigleit, ein unmittelbares Gefühl des Unendlichen als nun frei werdende Macht. 3mar ift die sittliche Beltordnung auch unsichtbar, aber fie vollzieht fich an jedem und ift im Gewiffen eines jeden repräsentirt sowol vorschreibend als richtend. Diefen Jedermann mahrnehmbaren Rundgebungen Gottes gegenüber muß das eilosende Bottebreich als ein Beheimniß fich offenbaren einem jeden · nur nach Daggabe feiner Empfänglichkeit; es macht den Eindruck der anoxalubig des Enthülltwerdens aus bedeckter Berborgenheit, wie denn dieser Eindruck bezeugt wird in der h. Schrift; das Evangelium, Die neue Gerechtigkeit des Glaubens fei dem Berftand der selbstsüchtigen Beisheit verborgen, werde aber den gur Gottes. libe gewedten, jum Rindheitefinn gurudgeführten Rindern geoffenbart, obgleich kein Auge es fieht und kein Ohr es bort und kein Berftand es ausdenkt, 1 Corinth. 2, 6. f., eine Erfahrung' Die Chriftus in der Ordnung findet, indem er den Bater preist, ber th also gewollt hat, Matth. 11, 25. f. Dieser Eindruck wiederholt Ab bei allen einzelnen Elementen bes Gottesreiches, namentlich aber beim Rreuzestod Chrifti, welcher "Juden und Beiden Mergerniß und Thorbeit ift, den Berufenen aber die bochfte Beisbeit und Liebe Gottes offenbart." So fommt das Gottesreich nicht finnlich mahrnehmbar da oder dort, daß Alle es inne wurden, fondern es ift vorhanden, icon mo die Deiften es nicht erfahren" Lut. 17, 20. f. Die Erlösung gilt baber als enthülltes Geheimniß, als der geoffenbarte bochfte Rathichluß, den Gang aller Dinge beleuchtend und die Räthsel lösend. Zest für alle offenbar ift das. Bottesreich ursprünglich nur dem Gemuthe weniger, belonders empfänglicher als Ahnung, endlich Chrifto als vollbewußte

in diesem Abhängigsein von Gott den Gre mithsreinheit das volle unserer Rettung miglein von Gott den Grennenten geredel unserer Rettung und erreichbaren Bestir mit Gott, wobei das findliche Ahr die Bropheten geredel verklärt wird. Das Gute und " ung ist das Erlösunge Besens ist uns nicht mehr bi : Gemuthes, des fromme Billens, sondern in unserr und höheres Lebensgefü flehen nicht mehr unter heil. Geiste, wir lieb e e Bemuth hingebend, fomit ni su unfrer Befrier gerichreibend und richtend, fonde in menschlicher Ratur ericein hoben, was de selbst, dann er ben Eindruck, welcher der Triniti tespiller. Grunde liegt. der a Tir die Heilszutheilung als für die Hi arialide Bewußtfein bie Abhängigfeit medebin, obwol in qualitativ ungleicher 29 Dlung der Ginen aus Gnaben jeweilen auch Der Berworfenfein Anderer vorausfest, begri

das

ir

# Weltorbunng. Das fromme Bewußtsein Gefühl der Abhang Gett mittelft seiner Naturordnung und sitt II DINKINGE das driftlich fromme aver vas interfen R m steiles im Heilstehen murein der gunfer in geried ift als die auf unser in geried Gattest so kann mer nicht fromme Bethätigungsweise Gottes: so kann wer nicht Diefee lettere Gefühl nicht haben; benn bas 110 ibn nicht gegeben, wenigstens nicht als inner ie Dern bloß als ihm mitgetheilte objective Borft 1.12 reundschaft und Liebe bevor sie innerlich erlebt , 5bier biefe edelfte Qualität des Abhangigfeitsg Wotterfindschaft, und nur der dasselbe erlebende Plichtdriften es ftellvertretend in fich tragen, Sehr er felbft früher Diefelbe vordriftliche Buftant - Lunng kennen gelernt hat, d. h. die nur natürlich Idlechtbin Abhangigicins, welche fürs driftliche B

ich fortbauert aber in die höhere Urt aufgehoben und 14t und veredelt mird, indem jene erstere burch ihre der lettern felbft auch gewinnt. Der Chrift fühlt als fittliches Wefen und als Burger des Botder Rindschaft schlechthin von Gott abhangia, aber die volle Bahrheit und Bollständigfeit Ber die je höhere Urt der Abhangigfeit nicht . fallt den niedrigen Arten allein anheim mit ihrem rich. .en Ergebnig. Darum giebt es fein religiofes Abbangigfeite. gefühl für das eigene Uebergangens oder Bermorfensein, für das Draugenbleiben, für das Jehlen der Rindschaft oder Beimat im Sottesreiche; und wenn reformirte Dogmatiter bisweilen an die Borftellung frommer Bermorfener augestreift find, fo haben fie bas eben Befagte nicht bedenkend fich fast als möglich vorgestellt, daß einer fein Ausgeschloffensein vom Beil der Erlösung ins driftliche, ibm offenbar fehlende Abhängigkeitsgefühl aufnehmend, diefes Bervorfensein als Gottes Willen in frommer Ergebung hinnehmen tonnte, was ein innerer Widerspruch ift. Die Frommigfeit im Deileleben ift : fich in und mit diefem schlechthin von Gott abhangig fuhlen, mas zusammenfällt mit der Steigerung der Gottesidee gur Bnade. Die Ermählung oder Bradestination jum Beil ift die Aussage dieses Gefühls, indem der Ausdruck fagen will, daß wir burch feinerlei natürlich fittliches Berdienst jum Entstehen unseres beilslebens beigetragen, vielmehr dasselbe rein als unverdiente Selbstmittheilung Gottes, als Gnadengeschenk empfangen haben, obwol erft auf unfre im natürlich sittlichen Leben gemachten Erfahrungen bin. Entsteht nun das Beilsleben überall schlechthin wur als Wirfung Gottes, ohne welchen wir es weder gang noch and nur theilweise hervorbringen fonnten: fo muß daß es in Bielen wicht entstanden ist oder noch nicht entsteht, ebenfalls so werden unter der Abhängigfeit ichlechthin von Gott, aber als Wirfung ber natürlich sittlichen Weltordnung. Berwechselt oder vermischt man beide Gebiete, so entsteht der Schein, als mußte das Erwähltund bas Uebergangensein auf qualitativ gleiche Beise schlechthin bon Gott abhängig fein, fo daß die erlofende Bnade nur fraft Idee gegenwärtig geworden, da nur seine Gemüthereinheit das volle Licht auffassen konnte. "Gott hat durch die Propheten geredet, zulest durch den Sohn." Als Offenbarung ist das Erlösungsleben zunächst Sache des Herzens und Gemüthes, des frommen Selbstbewußtseins, wie es Gesinnung und höheres Lebensgefühl wird; Gott selbst erscheint als vollendetem Gemüth analog, sich selbst, sein Wesen an das menschliche Gemüth hingebend, somir nicht bloß als sittliche Weltordnung vorschreibend und richtend, sondern sein Leben mittheilend, wie dasselbe in menschlicher Natur erscheinen kann. Darin ersahren wir den Eindruck, welcher der Trinitätslehre und den höchsten Eigenschaften Gottes zum Grunde liegt.

- §. 101. Sowol für die Heilszutheilung als für die Heilsverfagung fühlt das driftliche Bewußtsein die Abhängigkeit von Gott gleich sehr schlechthin, obwol in qualitativ ungleicher Beise, so daß die Erwählung der Ginen ans Gnaden jeweilen auch ein Uebergangen= oder Berworfensein Anderer voraussest, begründet in der göttlichen Beltordnung.
- 1. 3ft das fromme Bewußtfein Gefühl der Abhängigfeit ichlechthin von Gott mittelft seiner Naturordnung und fittlichen Beltordnung, das driftlich fromme aber das specifische Befühl Diefer Abhangigkeit im Beileleben mittelft der gottlichen Reichse oder Beilsordnung, die nichts andres ift als die auf unfer Beilsleben gerichtete Bethätigungsweise Gottes: fo fann wer nicht driftlich fromm ift dieses lettere Gefühl nicht haben; denn das Beiles leben ift für ibn nicht gegeben, wenigstens nicht ale innere Erfahrung sondern bloß als ihm mitgetheilte objective Borftellung, etwa wie Freundschaft und Liebe bevor sie innerlich erlebt wird. Daber fehlt hier diese edelfte Qualität des Abhangigkeitsgefühls fammt der Gottesfindschaft, und nur der dasselbe erlebende Chrift tann für Richtdriften es ftellvertretend in fich tragen, um fo mehr je mehr er felbft früher diefelbe vorchriftliche Buftandlichfeit aus Erfahrung kennen gelernt bat, d. h. die nur natürlich fittliche Art des ichlechthin Abhangigseins, welche fure driftliche Bewußt-

sein zwar auch fortdauert aber in die höhere Art aufgehoben und durch fie erganzt und veredelt mird, indem jene erftere burch ihre Berbindung mit der lettern felbst auch gewinnt. Der Chrift fühlt fich als natürliches, als sittliches Wefen und als Burger bes Gottedreiches im Beifte der Rindschaft schlechthin von Gott abhängig, erft in dem letten aber die volle Bahrheit und Bollftandigfeit der Frommigkeit. Wer die je höhere Urt der Abhangigkeit nicht fühlt, der fällt den niedrigen Urten allein anheim mit ihrem rich. tenden Ergebniß. Darum giebt es fein religiofes Abhangigfeits. gefühl für das eigene Uebergangen, oder Bermorfenfein, für das Draugenbleiben, für das Gehlen der Rindschaft oder Beimat im Bottebreiche; und wenn reformirte Dogmatifer bisweilen an Die Borftellung frommer Bermorfener angestreift find, fo haben fie bas eben Gefagte nicht bedenkend fich fast als möglich vorgestellt, daß einer fein Ausgeschloffensein vom Beil ber Erlösung ins driftliche, ibm offenbar fehlende Ubhängigkeitsgefühl aufnehmend, diefes Berworfenfein als Gottes Willen in frommer Ergebung hinnehmen tonnte, mas ein innerer Biderfpruch ift. Die Frommigkeit im Beilbleben ift: fich in und mit diesem schlechthin von Gott abhangig fühlen, was zusammenfällt mit ber Steigerung ber Bottesibee gur Gnade. Die Erwählung oder Brädestination zum Seil ist die Ausjage Diefes Gefühls, indem der Ausdruck fagen will, daß wir durch feinerlei natürlich sittliches Berdienst zum Entstehen unseres Beilblebens beigetragen, vielmehr dasselbe rein als unverdiente Selbstmittheilung Gottes, als Gnadengeschent empfangen haben, obwol erft auf unfre im natürlich fittlichen Leben gemachten Erfahrungen bin. Entsteht nun das Beileleben überall schlechthin nur als Wirfung Gottes, ohne welchen wir es weder gang noch auch nur theilweise hervorbringen konnten: so muß daß es in Vielen nicht entstanden ist oder noch nicht entsteht, ebenfalls so werden unter der Abhängigkeit schlechthin von Gott, aber als Wirkung der natürlich sittlichen Weltordnung. Berwechselt oder vermischt man beide Bebiete, fo entsteht der Schein, als mußte das Ermähltund das Uebergangensein auf qualitativ gleiche Beise schlechthin bon Gott abhängig fein, fo daß die erlösende Gnade nur fraft

eines über fie schaltenden arbitraren gottlichen Billens ben Gin zugedacht, den Andern versagt sei. Reben das decretum ele tionis stellt sich dann das decretum reprobationis, von Calvin sell ein decretum horribile genannt; um so mehr mit Recht je me diese Unterscheidung Ermählter und Verworfener in einer durcha gleich unwürdigen Gesammtheit, massa corruptionis, vorgenomm fein foll, fo daß gar fein Grund für das Berfahren gedacht werd fonne ale nur das beneplacitum oder Belieben des absoluten Bei ichers, den man taum mehr als liebenden Bater Aller fich vorftellen tan wie die Lutheraner schroff aber mit Grund einwenden und di "militärische Auswahl" verwerfen. Um diefer erschreckenden Bi stellung auszuweichen, haben die Ginen wie die Socinianer pe' gianisch lieber schon ben Grundeindruck verleugnet, daß wir unferm Beileleben une ichlechthin von der Bnade abbangig fubldie Andern wie die Lutheraner, ohne Luther felbst, die Ermählu aus Bnaden allein festhalten wollen, ohne auch das Draukenbleit als schlechthin von Gott abhängig zu fegen, somit ohne ein gottl begrundetes Uebergangen- und Berworfensein; wieder Andere, t Schleiermacher, haben beibes neben einander fteben laffen aber . eine immer nur vorübergebende Ungleichheit, indem am Ende de Alle ermählt seien und früher oder später das Beil der Erlofu erlangen, fo daß es nur jeweilen den Gegenfat Erlöster und Ro nichterlöster geben fonnte. Die Frage ber allgemeinen Bied bringung, die Origenes folgerichtig auch den gefallenen Enge oder Teufeln ju gut fommen ließ, gehört aber nicht hieher; be wie immer ber faktische Bang der Dinge fein mochte, so wie ift feten wir ibn folechthin von Bott abhangig. - Unfer Lehrf will diese jedenfalls ungenügenden Lehrweisen unnöthig macht und erscheint nur als die einfache Unsfage unfere religiösen L mußtfeins felbft. Bie das Naturmefen nur mittelft der Ran ordnung Gottes von ihm abhangig, für die Abhangigkeit von t fittlichen Beltordnung aber durchaus nicht empfänglich ift, w nur fittliche Befen fittlich abhängig fein konnen: fo fühlt t Mensch, so lange er nur animalisch lebt, sich zwar auch naturl abbangia, die fittliche Abbangigfeit aber beginnt erft nach Das gabe feines Ermachens jum fittlichen Bewußtfein und Leben für ihn da zu fein. Das Ausgeschloffensein vom fittlichen Leben kann also feiner fromm empfinden, das fonnen nur fittlich Lebende ftellvertretend für die Naturmenschen empfinden als Birtung einer Gottesordnung. Ebenfo tann wer jum fittlichen Leben zwar gewedt unter der fittlichen Weltordnung lebt und fein Abhangigsein von dieser empfindet, keinerlei religioses Gefühl haben betreffend fein Nochnichtgewecktsein fur bas Gottebreich; nur die im Gottesreich leben konnen flatt feiner fromm fühlen, daß fein Burudbleiben Die Birkung ift der gottlichen Reichsordnung und ihrer nothwen-Digen Bedingungen. Das Bermorfen= oder Uebergangensein ift allo nur das Berbleiben unter der gemeinen fittlichen Beltordnung. welche dem fündhaften Menschen freilich zum Gericht ausschlägt, ba er eben nur die Gesegesreligion bat und die Erlösungsreligion ibm fremd geblieben ift. Die Gnade erscheint darum in ihren zeitlichen Birkungen particular, obwol fie als göttliche Eigenschaft gleich jeder andern universal sein muß, b. h. überall wirksam wo fie ihrer Ratur nach ein Subject hat oder hervorruft, auf welches fie wirkfam fein tann. Go wenig die Beiligfeit und Gerechtigfeit für bloge Naturmefen wirtsam sein tann, daber diese übergangen, ausgeschloffen find: ebenso wenig kann die Gnade wirksam sein wo die Empfänglichkeit unterdruckt oder gar nie entstanden ift, wo Gelbft. gerechtigfeit und Gelbstgenügsamkeit oder Stumpfheit und herrschende Sinnlichkeit fich behaupten, wie das Gleichniß vom Saemann es beranschaulicht. Daß es so ift, muß in der Ordnung fein, auf Gottes Urfächlichkeit sich gründen, bei welcher wir uns beruhigen.

2. Da aber sittliche und bloß natürliche Geschöpfe von einander gänzlich verschieden sind, sofern nämlich diese nicht wie der Rensch die Bestimmung haben in erstere umgebildet zu werden; hingegen die sittlichen Geschöpfe und die Erlösten unter ihnen eine dusammengehörige Einheit bilden, sosern alle die Bestimmung haben aus ihrer Sünde erlöst zu werden: so kann der Unterschied zwischen beiden letztern kein absoluter sein. In Allen muß Empfänglichkeit sur die Gnade angelegt sein, was ja auch der Prädestinatianer anerkennt, wenn er den Verworsenen doch immer ein Verwersen der

Gnade ichuld giebt. Bir durfen nur nicht meinen, die Gnade weil eine gottliche Eigenschaft barum in ihren Birfungen allmäc tig und naturartig fich verwirklichend, was der reformirten Orth dorie wie Luthern begegnet ift; so daß man aus dem Ausbleibdes Erfolges schloß, die Gnade habe da nicht sein noch wir wollen, denn wo fie wirke da muffe fie als allmächtig Erfo baben und fo zu fagen im Moment. Womit fich denn noch be andere Ungehörige verknüpft hat, die Gnade vorzustellen als auch auf dieselbe Berson bald gerichtetes, bald wieder nicht gerid tetes, als ein fprungmeife auf den Moment der Befehrung fie werfendes u. f. w. Es ift flar, daß wir wenigstens von bier au gar feine Beranlaffung haben, die Totalität aller Gnadenwirfung als finalen Particularismus vorzustellen, wohl aber bier ichon ahnen, wie fehr diese Borftellung fur die Gottesidee die größten Schwie rigfeiten bereiten muffe. Ift die Gnade nothwendig fur Alle, die irgend fabig find für fie empfanglich zu werden, fo wird gerade weil fie nicht allmächtig zwingend wirft sondern noch in höherem Grade als das Sittengeset auf durchaus freie Aufnahme rechnet, fo wird es auch nicht möglich sein in irgend einem Zeitmoment bie Birkungen der Gnade dergestalt particular oder dugliftisch zu ben ten, daß alle Menichen jeweilen entweder ichon erlöste oder ichlecht bin noch unerlöste maren; vielmehr muß von diefen zu jenen eine allmälige Unnäherung auf fehr vielen Stufen hinüber leiten, geradt fo wie wir als querft animalische allmälig sittliche Befen werden; es muß fure Beileleben mehr und minder vorbereitete, fich anna bernde geben, die "nicht fern find vom Reiche Gottes", und ebenft ins Gottesreich noch unficher eintretende und mehr oder minder fest fortschreitende, "Rleinere und Rleinste" innerhalb des Gottes reiches, fo daß der Entscheid viel feltener auf einen Moment fic concentrirt als über eine Reihe von Momenten vertheilt zu Stand tommt. Daher tann auch das Bewußtsein des Ermähltseins nu mit unferm entschieden ergriffenen Beileleben eintreten, eine Ber anderung in une die nicht mit dem Bollendetsein des Beileleben ju verwechseln ift, wohl aber dieses als fichere Bufunft garantirt Dag aber Gott nur die Einen ermählt, die Undern aber blo auf's Borhersehen ihres beharrlichen Widerstandes bin übergangen hatte, ift mehr ein Ausbeugen als ein Ueberwinden der Schwierigeteit; denn die Gnade ift fur Alle, ohne aber irgend zu zwingen.

- §. 102. Die Grundaussage des frommen Abhängigkeitsgefühls im Heilsleben bezeichnet Gott als den Begründer schlechthin des erlösenden Gottesreiches und entfaltet sich theils in der Lehre von der zur Dreieinigkeit führenden Lebensmittheilung, theils in weiter gesteigerten, den frommen Gemüthsaffecten entsprechenden göttlichen Eigenschaften.
- Bon jeher hat die lette Steigerung der religiösen Gottesidee eine doppelte Form jum Ausdruck gesucht, die eine, nur die Eigenschaften Gottes weiter zu steigern oder den früher genannten neue hinzugufügen, die andere, eigenthumliche, erft hier auftretende, im Befen Gottes eine dreifaltige Lebensofonomie auszufagen, indem Gott fein Befen mitheile junachft als der Logos an Chriftus, sodann als der h. Geift an die Gefammtheit der Erloten. Beide ob noch fo verschiedenartigen Formen für Steigerung unfrer Gottesidee find offenbar einander verwandt, indem beide Bott als Urfächlichkeit des erlösenden Gottesreiches oder\_der Erlös lung darstellen wollen\*,) ohne daß die eine oder die andere für fich allein dem driftlichen Bewußtsein als erschöpfend erschienen ware und barum bie andere hatte überfluffig machen fonnen. Dennoch ift die, einfach an die fonft icon übliche Behandlung der Botteblehre fich anschließende, die altere und ursprüngliche, fo daß Bu allen Zeiten wieder ber Berfuch gemacht murbe, fich bei berfelben zu beruhigen und die andere, die trinitarische Form für Steigerung der Gottesidee wieder aufzugeben; was aber doch nur aus ber Abneigung gegen die in Diesem Lehrstück besonders ftark aufgetommenen dogmatischen Satungen zu erklären fein wird.

ĸ

I

t

C

44

<sup>\*)</sup> Romang a. a. D. hat innerhalb ber "natürlichen Religion" zwar bie Ordinigfeit nicht schon mit aufgenommen, bann aber boch bie erlösende Gnabe und sogar eine nabere Ausführung ber Erlösung.

Chioniten, Monarchianer, Unitarier oder doch Arianer, Macedonie aner, Sabellianer, furz Berleugner oder Beichranter ber Trinitat," bat es fast immer gegeben, ohne daß man diese heterodoxen Chris ften wegen Milderung oder Abweisung der trinitarischen Lehrweise für Nichtdriften erflaren burfte; ichwerlich bingegen tonnte als Chrift gelten mer die nun noch abzuleitenden bochften Gigenschaften Bottes verwerfen und bei ben natürlich sittlichartigen fteben bleiben wollte; denn dabei ginge die fichere Festhaltung des Chriftenthums als vollendete Erlösungereligion verloren, mas beim Aufaeben ber Trinität meniger der Rall mare, obgleich die Tiefe der Begrundung ber Erlösungereligion auch einen Abbruch erleiden murbe. Der abstraft unitarische Bott neigt doch immer zur Besehesreligion, und nicht zufällig haben Die Socinianer Die Gottesidee mefentlich in der Allherrschaft somit für vorschreibende Rundgebung gesucht, Chriftus wesentlich als Gesetgeber und Borbild im Gehorsam auf gefaßt, die driftliche Bahrheit als vorgeschriebenen Beilemeg, den Glauben als gläubigen Gehorsam. Im richtigen Gefühl ber Unhaltbarkeit vieler Dogmen haben die Socinianer auch die an meisten dogmatisch ausgesprochenen frommen Befühle des Chriften vielfach nicht beachtet; daber ift ihr Sauptirrthum die Berkennung der Erlösungereligion, so viel beachtenswerthes immer fie wider die Dogmen der Trinität, Satisfaktion u. a. m. vorzubringen wußten. Auch Schleiermacher, die Unterschiebung einer gang andern Trinitätsidee der Philosophen an die Stelle der kirchlichen\*) ver schmähend, dabei die Widersprüche der trinitarischen Dogmen mit klarer Einsicht erkennend, hat die Trinitätslehre nur noch der Trodition zu lieb wenigstens in einem Unhang befprochen; mas er aber fehr richtig ale ben im frommen Bewußtfein felbft lebenden Rern dieser Dogmen bezeichnet, daß Gott in Christus und in ber Gemeinde der Erlösten lebe, daß das herrschende Gottesbewußtfein ein Sein Gottes in uns fei, muß doch wohl in der Glaubenslehre

<sup>\*)</sup> Wo die Trinität auf bas in sich restectirte Selbstbewußtsein zuruchgeführt wird, folgt man einer dem Dogma doch fremden Speculation. Sal Augustinus solches nicht verschmäht, so entnehmen wir daraus nur, daß selbst
er das Dogma ohne es zu alteriren nicht wirklich lehren konnte.

A feftgehalten und ausgeführt werden, tann also nicht mit in blogen Unhang fallen.

Bemerkenswerth ift nun bas Berhaltnig ber gesteigerten enschaftslehre zur Dreifaltigfeitslehre; denn es zeigt fich daß a die erstere niemals fo hat behandeln tonnen, wie die orthoen Trinitatedogmen es eigentlich verlangen. Lettere nämlich m das göttliche Befen als dreifaltig oder breiperfonlich, fo daß n drei Personen das göttliche Besen gleichmäßig angehört; ere aber hat die Eigenschaften doch immer vom Bater ausge-, so daß nur die Nachhülfe übrig blieb, entweder der Bater in diesem Lehrstud nicht der hovostatische Bater sondern das lliche Wesen überhaupt, oder aber mas man dem Bater que eibe das werde nur um Wiederholung zu vermeiden, nicht auch beim Sohne und h. Beifte ausgeführt. Benügen konnen aber e Nachhülfen nicht, denn niemand wird behaupten daß man nso gut die wesentlichen Gigenschaften g. B. die Barmbergigfeit, ie, ins Lehrstück vom Sohn oder vom h. Geist verweisen könnte; niemand wird leugnen, daß es fehr verwirrend mare, diefe enschaften beim Bater anzubringen, wenn fie eigentlich dem n trinitarischen Besen gelten. Daber verrieth sich in dieser t den dogmatischen Boraussekungen aus durchaus ungerechtigten und dennoch beharrlich festgehaltenen Eigenschaftslehre, i jene Voraussetzungen eben doch nicht durchführbar find und Berichtigung bedürfen. Ohnehin tann im frommen Bewußtnur die sogenannte ökonomische, abbildliche, nicht aber die ologische, urbildliche Trinität wurzeln, welche als philosophische eculation auszuweisen ift\*). Daß in Chriftus ein Gott mefensgleiches inzip erscheine, daß der von ihm in die Gemeinde übergegangene ift ebenfalls als ein Gott mesensgleiches Pringip mirke, kann mme Erfahrung uns fagen, indem es sich hier um ein Absolutes ndelt, nicht um Bahrheiten sondern um die Bahrheit, nicht um ichte Leiftungen sondern um die Gerechtigfeit, furz um das Ab-

<sup>\*)</sup> Deppe. Dogmatit bes beutschen Protestantismus im 16. Jahrhundert 6. 283 f. zeigt, bag Luther und Welanchthon ebenso geurtheilt haben.

solute felbst als um das Gott wesensgleiche; ob aber im gottlicen Wesen an fich der Sohn ewig gezeugt, der Geift ewig gehaucht werde und in Folge hievon drei Personen im gottlichen Befen feien, das tann ichlechterdings nicht in religiöfer Erfahrung inne geworden werden, und folches wiffen wollen verftogt gegen ben dogmatischen Sag, daß wir Gott nicht wie er an fich ift erkennen. Soll nun die Glaubenslehre aufhören dogmatisch zu fein, foll fie überall die Aussagen frommer Erfahrung des driftlichen Bewußtfeins sum Grunde legen: fo wird die ontologische Trinitat\*) zwar als eine Tradition besprochen, der Glaubenslehre felbft aber nur bie ökonomische Trinität als Ausbruck Dienen; wie denn Diese letter immer als Eintheilung der evangelischen Religionslehre fich bav bot, wenn die Lehrstücke an die Dekonomie des Baters, des Sohnes und des h. Beiftes vertheilt wurden oder an die ideale, objectiv historische und subjectiv aneignende Causalität des Beile \$. 25. Selbst mo dieses nicht als Methode benutt wird, muß doch die Sache fich irgendwie geltend machen. Bas man in ber Bottheit Christi und des b. Geiftes hat festhalten wollen, ift doch eigentlich nur die absolute Bollendung der Religion gegenüber jeder blok relativen ob noch so gesteigerten, furz das driftliche Bringip als absolutes, Gott gleiches \*\*).

3. Die gesteigerte Gottesidee ist gemäß der Schrift und sogar nach dem apostolischen Symbolum, also der älteren Tradition, die Bestimmtheit Gottes als Vaterliebe und Vaterweisheit, welche als erlösend zur Gnade und Barmherzigkeit werden. In der Liebe als höchster Steigerung der Güte ist schon die Lebensmittheilung enthalten, nur nicht nach Innen an den Sohn im trinitarischen Wesen, sondern nach Außen in der geschichtlichen Erscheinung und

<sup>\*)</sup> Den ungemein burftigen Inhalt ber orthoboren Trinitätslehre hinter allem Schein von vielfachen Formeln habe ich in meiner reformirten Glaubens; jehre II, S. 165 besprochen.

Die Unzulänglichkeit menschlicher Intelligenz für Erkenntniß Gottes wie er an sich ift, solgerichtig geltend gemacht, muß die Wesenstrinität als in unerreichbarer Region liegend aufgeben und nur die ökonomische der Bibel sellen. Brgl. Fürst L. z. S. a. o. D. S. 98 f.

Hatsache, Selbstmittheilung an's vernünftige und ebenbildliche Geschöpf, ursprünglich an Christus, durch ihn vermittelt an die Seinigen. Darum hat Gottes Batersein die Idee des Sohnes und
der Kindschaft Gottes schon zur Boraussetzung; alles aber gehört in der Frömmigkeit zur Bethätigung Gottes ad extra nicht ad
intra, d. h. zu dem was Gott für uns ist, nicht zu dem was er hievon abgesehen an und für sich wäre, da über letzteres etwas wisen zu wollen, weder fromm ist noch demuthig.

#### Der Erlösungsreligion erfte Abtheilung

Die Dekonomie bes Baters.

- §. 103. Das fromme Abhängigkeitsgefühl bezogen Gottesreich oder erlösende Seilsleben der Gotteskindschaft net Gott als dessen Urfächlichkeit schlechthin und steigert der der natürlich sittlichen Welt in den Bater, welcher gen weiter steigernden Eigenschaften als Ursächlichkeit schlecht Seilsleben erzeugt und zum Ziele führt.
- 1. Im eigenthumlich driftlichen Bewußtsein, dogma sprocen in der evangelischen Defonomie des Gnadenbunde Die Gottesidee jo gesteigert, daß die Bateridee als Beranichai dient flatt des im vorigen Abschnitt vorschwebenden geb und richtenden Berrn. Dieje Bateridee gilt aber junad einer trinitarischen Sypostase mit bestimmter Unterscheidung anderer im Befen Gottes, fondern der Gottesidee oder den Bottes überhaupt, fo daß dem Baterfein Gottes eine Go und Rindichaft nicht innerhalb Gottes fondern in der Geschöl entspricht. Diese Baterlichkeit in ihrer vollen und reinen Be beit ift im Selbstbewußtsein Chrifti lebendig verwirklicht, u durch ihn vermittelt Joh. 14, 6. f., jedoch in unserm nie i menen Beilsleben für fich allein gesetzt nicht ungetrübt ode ichwächt lebendig. Wie überall die Bergenereinheit maafge für das Gottschauen, fo tann nur das vollendete Bewußt Gottesfindschaft oder die Gottessohnschaft den Bater rein 1 schauen und in sich tragen, jo daß wir nur als durch

Selbstbewußtsein im unfrigen ergänzt das Lehrstück rein aussühren innen, um so sicherer weil mit unfrer unvollkommenen frommen itsahrung die Vateridee als idealer Faktor zusammenwirkt. Gott 18 Bater ist daher die im Restex des Heilskebens entstandene ikigerung der Gottesidee, und soll die göttliche Ursächlichseit als ine dieses begründende und demselben analoge weil in demselben invisiolich erscheinende bezeichnen, wie ja die Kindschaft das entstechend Cbenbildliche der Vaterschaft ist\*).

2. Beil Steigerung und zwar lette, vollendende derfelben bittesidee welche als Urfächlichkeit der Naturwelt allwiffende Allacht, als Urfächlichkeit der fittlichen Belt heilige Gute und gerechte beisheit genannt wird, muß die Bateridee ebenfalls in nur weiter hender Steigerung diefer Eigenschaften ausgeführt werden.

Diefe lette Steigerung der gottlichen Eigenschaften nadn, fette genannt in der Dogmatit, find die Urbilder deffen was it als Bestimmtheiten, Sinnesweisen des Bergens oder Gemuthes, sedle Affekte kennen, Liebe, Gnade, Barmherzigkeit und die von efen durchdrungene Beisheit. Der Grundeindruck ift, daß Gott n berg zu uns habe und wir darauf unfer hochstes Vertrauen ben für das Entstehen und Durchgeführtwerden des Beilelebens, tiches zunächst im vollendeten Gemuth fich darftellt und von da 18 die Erkenntniß und den Willen heiligt. Das Urbild ift freilich m Chenbild verschieden durch den Charafter der Unendlichkeit; un in une fieht allem mas wir als Liebe, Bnade, Barmbergigit besigen immer noch wenigstens ein Reft des Gegentheils zur beite als etwas zu bekämpfendes; in Gott läßt sich das Analoge Iden beschränkenden Begentheils nicht denken, und in Chriftus mnen wir das reine Chenbild nur darum verwirklicht glauben, eil wir fein ganzes Wefen obwol in menschlicher Erscheinung

<sup>&</sup>quot;) Daß die Bibel Gott als Bater in biesem Sinne lehrt, nicht aber im inn des Trinitätsbogma als eine Hppostase neben zwei andern im Wesen dutes, ist Mar. Gott ist der Bater Jesu Christi und unser Bater; erst nach istr Aussage kann die Gnosis oder Speculation weitere Bestimmungen suchen wert, herstammen u. s. w. dessen, was der Erscheinung Christi als Idee im Grunde liegt.

#### Erftes Kapitel.

# Gott als Enter sich offenbarend im Beilsleben und Gottesreich.

- a. In deffen Entstandenfein.
- §. 104. Aus dem über der allgemeinen sittlichen Belt erzengten Heilsleben und Gottesreich erkennen wir Gott als den himmlischen Bater geoffenbart und bezeichnen die erzeugende Ursächlichkeit als die Liebe, welche unstrer Sünde gegenüber als En a de erscheint.
- 1. Gott als salvator, redemtor\*), als Bater ist dem from men Bewußtsein vorerft die Urfachlichfeit des ins Leben tretenden Beile und Gotteereiches, der dasselbe erzeugende, so daß nirgends Beiloleben in der Belt entfteht als nur schlechthin von ihm erzeugt. Burde fürs Naturleben die schaffende Urfachlichfeit als die Almacht bestimmt, fleigerte sich dieselbe füre Bervorbringen der fittlichen Belt zur heiligen Gute: fo wird fie fur das Erzeugen unfert Beilblebens und der gangen Beilborganisation des Bottebreiches zur Liebe gesteigert und fo vollendet, daß eine weitere Steigerung weder denkbar noch Bedürfniß sein tann. Die Liebe ift Gelbf mittheilung, Leben im Andern, belebend, erzeugend. Das Erzeugen des Beilelebens oder der Sohnschaft und Rindschaft ift daber Die spezifische Offenbarung der göttlichen Baterliebe, "welche den Gohn sender und durch ihn das Reich der Gottesfindschaft hervorruft." Die Selbstmittheilung Bottes im Gefühl der Rindschaft inne ge worden vollendet das menschliche Wefen, verleiht ihm die Goth

<sup>\*)</sup> Der ältere Sprachgebrauch z. B. bei Calvin nennt Gott selbst ben Erlöser, was sein volles Recht hat wider die von Schleiermacher veranlaste Einseitigkeit, immer nur Christus so zu nennen. Noch steht in der Zürchenischen Taufagende, daß "die Kinder zugeführt werden Gott ihrem Erlöser durch ben Mittler Zesus Christus," — was offendar im ältern Sinn zu verstehen ist.

innigleit als das menschlicher Natur gutommende Ginswerden mit Bott, womit erft der voll begriffsmäßige Menfc, die neue Rreatur, vollendet gesetzt ift. Darum ift Bott als die Liebe erkennbar nicht eift unfrer Gunde gegenüber, obwol er uns feine Liebe ermeist, wie wir nun einmal find; nicht erft im Erlöfen, sondern in der das menschliche Wesen vollendenden Selbstmittheilung bethätigt fich die Liebe. Die Dogmatik hat Dieses wenigstens so weit eingesehen, dif fie dem Adam vor dem Fall ichon den h. Beift einwohnend und die (jest sogenannte) Bnade geschenkt bachte. Bie fich aber Diefes fur Abam verhalten mag\*), im driftlichen Bewußtsein ift jedenfalls die Selbstmittheilung des Baters an Chriftus als die wermale und volltommene vorausgesett, obwol Christus ohne Sunde fei, daber er als der zweite Adam oder der vollendet begriffsmäßige Renich und Menschensohn bezeichnet wird. Folglich ift die fich mittheilende Liebe an fich das die menschliche Schöpfung vollendende, gefest auch diese Liebe erscheine nur um fo rubrender, je mehr fie fich trot unfrer Gunde uns zuwendet. Daß die Liebe unfere Bottebidee in einer Beije ausdrudt, welche feiner Steigerung mehr fähig, somit abschließend ift, giebt fich kund in der Ausdrudeweise: Gott ift die Liebe, - während nicht mit gleichem Rechte gesagt murde: er ift die Allmacht, die Allwissenheit, die Gute, die Gerechtigkeit, da jede von diesen sein Besen nicht vollendet ausdrückt.

2. Im christlichen Bewußtsein, weil es auch Bewußtsein der Sunde ist, bestimmt sich aber die das Heilsleben erzeugende göttsliche Liebe als trop, bei, ja wegen unfrer Sunde sich erweisende zur Gnade und geht für uns auf in diese, da gegen sündhafte Besen die Liebe eine vergebende, befreiende, erlösende werden muß. Darum ist die Gnade als der concrete charafteristische Hauptaussdruck für die Gottesidec der spezisischen Erlösungsreligion, in der Dogmatik so vielsach geltend gemacht. Hier freilich ist uns der Begriff als göttliche Eigenschaft oder Bezeichnung des göttlichen

<sup>°)</sup> Nach 1 Korinth. 15, 47 war Abam nur zoïxós, somit schwerlich in sutitia originali.

Wesens entstanden, und nur zufällig ift ein und dasselbe Bort auch Bezeichnung ganz andrer Begriffe geworden, wie namentlich theils des in uns lebenden Seilslebens, theils des uns dieses aweignenden h. Geistes; wie ja auch andre Wörter, Gerechtigkeit, Geiligkeit, gar nicht bloß als göttliche Eigenschaften vortommen, bennoch aber mit Recht in der Eigenschaftslehre verwendet werden.

Auffallender aber mag erscheinen, daß Liebe und Gnade Die göttliche Beileursächlichkeit gerade nur im erzeugenden Stadium oder nur die Begrundung des Beile nach feinem Dafein bezeichnen foll, da Liebe und Onade doch immer auch den schon vorhandenen Befen erwiesen werden. Allein abgesehen davon daß die Liebe gang mesentlich ein erzeugendes Sichmittheilen genannt werden muß, ift es doch gang nur die einfach fromme Erfahrung, daß wie das Insdaseintreten der sittlichen Welt Gott als heilige Gute tund giebt, fo auch aus dem Insbafeintreten des Beilelebens die gnaden volle Liebe wesentlich und offenbart wird. Diese Liebe erschafft ja nicht den Menschen, sondern erzeugt im schon geschaffenen und fittlich geweckten das Gottesfind, in der sittlichen Belt das Gottes reich; daher die Liebe und Bnade in der That immer vorzugsweise auf das Entstehen der Beilesphäre bezogen wird, auf das Genden des Sohnes, auf die Erwählung, Bekehrung, Rechtfertigung und Biedergeburt, weit mehr als auf deren bloge Fortführung, welche den Eindruck der Baterweisheit hervorruft. Fordert die Rlarbeit des Lehrspftems die besondere Bervorhebung Gottes als Urhebers des Beils in deffen Entstehung, so wird als Bort Liebe und Gnade diesen Begriff angemeffen bezeichnen.

- b. 3m Berlauf bes Beilelebens.
- §. 105. Aus ber Durchführung bes erzengten Seilslebens zu seinem Ziel erkennen wir Gott als die Urfächlichkeit ber Seilst führungen im Gottesreiche und bezeichnen dieselbe als Bater weisheit, welche der noch mitgehenden Sünde gegenüber als langmüthige Barmherzigkeit erscheint.
  - 1. Lenfung der Ratur, Regierung der fittlichen Belt und

vaterlich erziehende Subrung der Beilewelt find eine Steigerung; ebenso für die Gottebidee allwiffendes Lenken der Naturmefen, weises und gerechtes Regieren der sittlichen Belt, und endlich vaterliches Suhren, Entwideln, Bollenden des Beilelebens, mofür wir die Bezeichnung suchen muffen. Sind die Führungen Gottes im Beilsleben fpezififch feiner, überraschender, rührender als die allgemein sittliche Weltordnung, verhalten fich jene gur fittlichen Regierung als ein neues, boberes: fo muß auch die göttliche Urfichlichfeit oder Bethätigung in diefen Gnadenführungen als eine biber gesteigerte fich offenbaren. Wir haben aber dafür doch wieder nur das icon allgemeiner verwendete Bort Beisheit, und muffen feine hier spezifisch gesteigerte Bedeutung fonft wie zu bezeichnen trachten. Theils ist diese Weisheit diejenige welche das bon Liebe und Gnade Erzeugte weiter führt, somit die von Liebe md Onade durchdrungene Beisheit; theils ift es diejenige in welcher spezifisch das Batersein Gottes fich offenbart, somit Baterweisheit, welcher Begriff doch aus der blogen sittlichen Beltregierung überhaupt noch nicht zu erkennen war, sondern erft in den beileführungen dem zur Rindschaft gewedten Gemuthe fich auffhließt. Darum wird diese höchft gesteigert gedachte Beisheit so oft der gewöhnlichen entgegengesett, als über ihr ftebend, fich ihrer bedienend, ihr scheinbar fogar widersprechend, immer als eine uns duerft befremdende, Unftog gebende, unerfannte, überraschende, bann "fich rechtfertigende an ihren Rindern," Matth. 11, 6. und unfre bothte Lobpreisung weckende, obwol wir fie nur theilweise schon Bas wir verfteben verburgt uns ihre Berrlichkeit auch da wo wir fie noch nicht verstehen, und bewegt uns zur ruhig vertrauenden Singabe an die väterlichen Führungen, denen alles andere nur dienen muß. Bir ftellen une diese Beisheit vor ale die vollendet liebende gnadenvolle Ginficht der göttlichen Actuofitat, welche ohne Zwang, ja ohne schredende Drohung die Bertrauenden, jur Rindschaft Geweckten beimsuchend und segnend führt bis an ihr Biel, jur vollen freudigen Ginheit mit Gott. Der Bang aller Dinge ift ein folder, daß dem im Reich Gottes ftebenden Alles dum Beften, b. b. jur Beileforderung gereichen muß.

2. Wenn das driftliche Bewußtsein die Beileführungen Baterweisheit Gottes zuschreibt, so wird es gang besonders ft ben Gindruck empfangen, daß diefe göttlichen Rubrungen ihren geben ungeachtet ber auch in unferm Beileleben noch fortbauern Sündennachwirfungen oder fündlichen Rüdfälle. Die Baterme heit Gottes wird dadurch nicht irre gemacht, überschaut auch de Störungen, weiß dieselben, wie g. B. die Berleugnung des Betr 216 mehr und mehr theils zu unfrer Forderung ausschlagen zu laffen, theile zu überwinden und zu beseitigen. Diefes Ertragen unfrer fündlichen Schwäche offenbart uns die rührende Bestimmtheit Der Beisheit Bottes als eine die Störungen ber Gunde geduldig tragende, immerfort theils vergebende theils überwindende Langmuth und Barmherzigfeit; wenigstens finden wir fein paffenderes Bort um die aufgezeigte Bestimmtheit der heilsführenden Urfach lichfeit zu benennen, ob immerhin im gewöhnlichen Sprachgebrauch Barmbergigfeit und Gnade innonnm gebraucht, oder erftere mehr auf das Elend, lettere mehr auf die Schuld bezogen wird. Dem einmal als Gottesfind Erzeugten ift ja in der That Die Gunde als Schuld von vorn berein vergeben durch die Bnade, welche ibn fo erzeugt hat, und mas als fortwirkende Berderbtheit ober Sunde noch an ihm haftet und nachwirft, ift in der That immer mehr nur ein beklagenswerthes Glend, eine Unfechtung des vollen Kriedens, als hingegen eine niederwerfende und verdammende Schuld. Barmbergige Langmuth oder langmuthig uns tragende Barmbergig' feit durfen wir fo gut wie Onade als gottliche Eigenschaft aus fagen; denn mare der Grund welchen Schleiermacher am Schlufe feiner Glaubenslehre dagegen anführt berechtigt, fo mußten auch die andern Gigenschaften aus der Glaubenslehre zu verbannen fein und nur dem homiletischen und dichterischen Sprachgebiet gugeftanden werden. Barmbergigkeit, fagt er, fete einen durch frembes Leiden aufgeregten und in Gulfleiftung übergebenden Gemuthegustand, somit ein sinnliches Mitgefühl und Unluft, ja mas noch bedenklicher, fie richte fich auf eine finnliche Lebensforderung. 66 ift aber nicht abzusehen, warum die erlosende Liebe nicht aus gleichem Grunde ebenfalls abzuweisen mare, oder marum nicht jene fo

wie diese hier berechtigt sein follte. Sind alle inhaltlichen nschaften Gottes nach Analogie geschöpflicher Eigenschaften get, so wird die Analogie mit dem Gemuth nicht bedenklicher als die mit unserm Berftand, . da das menschlich Beschränkte er wegzudenken ift; beim Biffen Gottes unfre logifchen Ratem u. f. w. ebenso bei ben gemutheanalogen Eigenschaften unfre Bas wir befinirt haben, die im göttlichen Ruhren te Beilelebens fortmährend geduldige Richtung auf Befeitigung noch an uns mitgehenden Bofen, wird Gott weder eine patheifche Aufregung noch ein sinnliches Mitgefühl noch ein sinn-3 Unshelfen zuschreiben; benn auch hier ift das göttliche Birten lei mit der gesetmäßigen Ordnung des Gottebreiches, fo daß : Beileführung denkbar ift außerhalb diefer Reichsordnung, r vereinzeltes Thatigfein Gottes noch einzelne Beilswunder, nie Reichsordnung nichts anderes ift als die Gesammtheit des ichen Thuns - gerichtet auf unser Beil. Die weise Barmgleit Bottes bleibt ein für unfern Glauben mefentliches und tbehrliches, ein Baupteindruck im frommen Gefühl. ropopathisches sich einmischen wollte in unfre Borftellung, das gerade die Glaubenslehre als ingdagugt und ungeborig fern n, indem fie diese Barmbergigfeit den Bethätigungen der gott-1 Reichsordnung gleich fest.

- §. 106. Anch biese höchsten Eigenschaften Gottes find ewig allgegenwärtig wirksam und nur die vollendete Steigerung natürlichen und sittlichen. Ebenso ist die gnadenvolle Liebe die barmherzige Weisheit in Gott Eines und Dasselbe.
- 1. Diese gemüthsanalogen Eigenschaften Gottes, gleich den rn im Charafter der Unendlichkeit ewig und allgegenwärtig sam wo sie ihrer Natur nach es sein können, sind uns als gerung der natürlichen und sittlichen entstanden aus dem Ein! der Offenbarung und Selbstmittheilung des göttlichen Besens mserm frommen Abhängigkeitsgefühl. Die Gottesidee zur Bater-

1

2. Wenn das driftliche Bewußtsein die Beileführungen Baterweisheit Gottes zuschreibt, fo wird es gang besonders ftben Gindruck empfangen, daß diefe gottlichen Ruhrungen ihren 2 geben ungeachtet ber auch in unferm Beileleben noch fortdauern Sündennachwirfungen oder fündlichen Rudfalle. Die Baterme i heit Bottes wird dadurch nicht irre gemacht, überschaut auch det Störungen, weiß dieselben, wie g. B. die Berleugnung bes Betr 216 mehr und mehr theils zu unfrer Forderung ausschlagen zu laften theile zu überwinden und zu beseitigen. Dieses Ertragen unfrer fündlichen Schmache offenbart uns die rührende Bestimmtheit Der Beisheit Bottes als eine die Störungen ber Gunde geduldig tragende, immerfort theils vergebende theils überwindende Langmuth und Barmbergigfeit; wenigstens finden wir tein paffenderes Bort um die aufgezeigte Bestimmtheit der heilsführenden Urfach lichkeit zu benennen, ob immerbin im gewöhnlichen Sprachgebrauch Barmbergigfeit und Gnade spnonym gebraucht, oder erftere mehr auf das Elend, lettere mehr auf die Schuld bezogen wird. Dem einmal als Gottesfind Erzeugten ift ja in der That Die Gunde als Schuld von vorn herein vergeben durch die Bnade, welche ibn fo erzeugt bat, und mas als fortwirfende Berderbtheit ober Sunde noch an ihm haftet und nachwirft, ift in der That immer mehr nur ein beklagenswerthes Glend, eine Unfechtung des vollen Friedens, als hingegen eine niederwerfende und verdammende Schuld. Barmbergige Langmuth oder langmuthig uns tragende Barmbergig' feit dürfen wir so gut wie Gnade als gottliche Eigenschaft aus fagen; denn mare der Grund welchen Schleiermacher am Schluße feiner Blaubenslehre bagegen anführt berechtigt, fo mußten auch die andern Eigenschaften aus der Glaubenslehre zu verbannen sein und nur dem homisetischen und dichterischen Sprachgebiet 311 gestanden werden. Barmbergigkeit, fagt er, fete einen durch frembes Leiden aufgeregten und in Gulfleiftung übergebenden Gemuthezustand, somit ein sinnliches Mitgefühl und Unluft, ja mas noch bedenklicher, fie richte fich auf eine sinnliche Lebensförderung. ift aber nicht abzusehen, warum die erlosende Liebe nicht aus gleichem Grunde ebenfalls abzuweisen mare, oder warum nicht jene 10

vie diefe bier berechtigt fein follte. Sind alle inhaltlichen schaften Gottes nach Unalogie geschöpflicher Gigenschaften ge-, fo wird die Analogie mit dem Gemuth nicht bedenklicher ils die mit unserm Berftand, . ba das menschlich Beschränkte r wegzudenten ift; beim Biffen Gottes unfre logischen Rateı u. f. w. ebenfo bei ben gemutheanalogen Gigenschaften unfre Bas wir definirt haben, die im göttlichen Rühren 3 Beilelebens fortmährend geduldige Richtung auf Befeitigung wch an une mitgehenden Bofen, wird Gott weder eine patheiche Aufregung noch ein finnliches Mitgefühl noch ein finn-Unshelfen zuschreiben; benn auch hier ift bas göttliche Birfen ei mit der gesetmäßigen Ordnung des Gottesreiches, so daß Beileführung denkbar ift außerhalb diefer Reichsordnung, vereinzeltes Thatigsein Gottes noch einzelne Beilsmunder, e Reichsordnung nichts anderes ift als die Gesammtheit des ben Thuns - gerichtet auf unfer Beil. Die weise Barmfeit Bottes bleibt ein für unfern Glauben wesentliches und behrliches, ein Saupteindruck im frommen Gefühl. spopathisches fich einmischen wollte in unfre Borftellung, bas gerade die Glaubenslehre als inadaquat und ungehörig fern indem fie diese Barmbergiakeit den Bethätigungen der gotte Reichsordnung gleich fest.

- §. 106. Anch diese höchsten Eigenschaften Gottes find ewig Agegenwärtig wirksam und nur die vollendete Steigerung atürlichen und sittlichen. Ebeuso ist die gnadenvolle Liebe vie barmherzige Weisheit in Gott Eines und Dasselbe.
- 1. Diese gemüthsanalogen Eigenschaften Gottes, gleich den n im Charafter der Unendlichseit ewig und allgegenwärtig m wo sie ihrer Natur nach es sein können, sind uns als erung der natürlichen und sittlichen entstanden aus dem Einder Offenbarung und Selbstmittheilung des göttlichen Wesens serm frommen Abhängigkeitsgefühl. Die Gottesidee zur Bater-

ibee gesteigert ift in fundhaften Menschen die Rindschaft erzeugende Liebe und Gnade, die Rinder führend bis jum Biel, vaterliche Beisheit und Barmbergigkeit oder Langmuth. Gott ift einer und berselbe als Begründer des natürlichen, des sittlichen und bet erlofenden Reiches, obwol wir diese Stufen berauffteigend nur nach und nach ihn immer voller ertennen. Allmächtia schafft er die Ratur, auf Grund der Allmacht allgütig bringt er die fittliche Belt hervor und giebt ihr als beilig bas Gefet, auf Grund ber Allmacht und beiligen Gute erzeugt er als die Liebe und Gnade in uns die Gottesfindschaft und das Gottesreich. Je die elemen tarere Eigenschaft wird aufgehoben in die bobere, b. b. die All macht ift in ber beiligen Bute mit, aber Dieser Dienend, ebenso in der anadenvollen Liebe, aber dieser dienend und in fie eingebend, somit nicht mehr bloß naturartig wirksam, sondern als fittlich gemuthliche Birtung, welche insofern die Allmacht zur Bafis bat, als die Erreichung des Zieles Gott nicht entgeben tann. Bon einer Selbstbeschränfung ber Allmacht tann icon barum teine Rede fein, weil die Allmacht an und fur fich icon nichts Sittliches ber vorbringt, also mit unserm sittlich Abhängigsein nichts zu thun hat. Die Gunde in uns fann nicht durch Allmachtsafte gebrochen und überwunden, fie muß durch väterliche Beisheit und langmüthige Barm bergigleit beseitigt werden, indem durch Regierung unfrer Schiciale immer blog unterftutt, die geiftige Ginwirfung fo lange auf und gerichtet ift, bis wir den Widerstand aufgebend uns von ihr ziehen laffen. Ebenso bildet auch mas Gott als Urfachlichkeit bes Fortbestehens und Berlaufes ift, eine Stufenreihe; Die alles Ro türliche lenkende oder seinen Bang begründende Allwissenheit fleigert fich im Begrunden des Ganges der fittlichen Belt gur regierenden Beisheit und Gerechtigfeit, endlich in den Seilsführungen gur barmherzigen Baterweisheit. Die mehr elementaren Gigenschaften find den höhern einwohnend, die Baterweisheit als barmbergige trägt ihr dienend die gerechte, alles Sittliche regierende Beisheit in fich und mit dieser auch die Allwiffenheit. Gott ift, obwol auf den Abstufungen des Seins felbft nur ftufenweise fur uns religios erkennbar, doch Einer und ungetheilt. Darum ift es unrichtig

rchtigleit und Barmherzigleit einander so entgegenzusegen, daß erft noch zu lösender Conflict vorausgesett wird, ein Berhaltwelches in Gott oder unter seinen Eigenschaften durchaus nicht tfinden kann, daßer diese Meinung nur an den Tag bringt, man die Eigenschaften unrichtig vorgestellt habe.

Aufzuheben ift vollends in Gott ber Unterschied ber berbringenden und erhaltend leitenden Urfachlichkeit mit den beider-B entsprechenden Gigenschaften Gottes. Rur Gott muß Die eine bie andere Art von Urfachlichkeit Diefelbe fein, Schaffen und ialten, hervorbringen und Regieren, Erzeugen und Erzieben Rur weil wir beides nach einander erfahren, fo e Rübren. erscheiden wir jest die Begrundung des Anfangens oder Dafeins Dinge, dann die des Fortbestebens oder Berlaufes, und tonnen it umbin unfer frommes Gefühl, welches Gott als den Allbemder inne wird, anzuwenden auf jene unfre unterschiedenen tftellungen, in Gott aber find Liebe und Gnade felbft barmtige Beisheit und umgekehrt. Durch diese Stufen und durch e Unterscheidung geminnen wir die gange Rulle der Gottebidee, fo aber une bemuthigend jum Geftandniß, bag wir doch nur abbildliche Gotteberkenntnig erlangen tonnen und Gott nur e werden und erkennen, fo wie er im frommen Bewußtsein inne wrden und erfannt werden fann. -

Die Methode welche in der Darstellung der göttlichen Eigensten hier befolgt wird, schützt uns gegen den großen Uebelstand Schleiermacher'schen, bei welcher die Eigenschaftslehre in so weit einander liegenden Theilen des Systems zur Darstellung sommt, i die höchsten Eigenschaften Gottes, Liebe und Beisheit weit etrennt von den andern Eigenschaften erst nach der Lehre von letzen Dingen, als Schluß der ganzen Glaubenslehre wie hträglich noch vorgeführt werden, eine Zerstückelung der Eigenstslehre, die bei unstrer Methode vermieden bleibt; denn diese int die Gottesidee sosort bis zur höchsten Bollendung und ordnet auf jeder Stufe die entsprechende Sphäre der Belt bei in der gemeinen Bestimmtheit ihres Abhängigseins, daher denn der erste mb unstrer Glaubenslehre füglich deren allgemeiner Theil genannt

werden kann, welchem der Inhalt des zweiten Bandes als speziellen Theil gegenüber fleht.

3. Die für die Dogmatit jo schwierig gewordene grage, ob die barmbergige Baterweisheit gleich ber gnadigen Liebe, ober fürzer gefagt ob die Gnade universal sei oder particular, fam uns gar nicht entflehen, da die Bateractuofitat Gottes als einerlei mit der göttlichen Reichsordnung erfannt ift. Als aöttliche Eigen ichaft ewig und allgegenwärtig wirksam ift die Gnade universal b. h. auf alle Subjecte wirkfam welche für fie empfänglich find, zugleich aber particular d. h. da nicht wirkfam wo fie es der Natur der Sache nach nicht fein tann. Damit ift aber nicht gefagt mas nur von der Gnade gelten murbe, fondern ein Sat ausgesprochen welcher auf alle übrigen inhaltlichen Gigenschaften Bottes anzuwenden sein wird, indem Gott auf alle Theile ber geschöpflichen Belt ihrer Ratur gemäß wirtsam ift. Die Allmacht ift gang in gleichem Ginn auch beides, universal d. h. auf Ales gerichtet mas feiner Natur nach allmächtig behandelt werden fam, aber zugleich auch particular b. h. nicht ebenso auch da wirfign wo fie es nicht fein tann; fie ift auf alle Natur wirksam, tann aber nicht das Sittliche ebenso wie das Ratürliche feten und ent wideln. Auch die beilige Bute, gerechte Beisheit ift universal, d. h. auf alles wirkfam mas durch sittlichartige Wirkung bervor gerufen und regiert werden kann, zugleich aber particular, d. h. nicht bingerichtet auf diejenigen Dinge welche für fittliche Ginwirkung gar nicht empfänglich find. Bang ebenfo ift die Beile urfachlichkeit Gottes universal für alles Empfängliche, particular aber fofern fie fur Unempfangliches nicht wirkfam fein tann.

Etwas besonderes ist von der Gnade nur insofern auszusagen, als alle Menschen der Idee nach für sie empfänglich find, faktisch aber doch erst von dem Moment an, wo sie für's Seilsleben geweckt erscheinen. Dieses verhält sich indes durchaus analog, wie der Mensch auch für die sittliche Actuosität Gottes in der Idee immer empfänglich ist, faktisch aber es erst wird in dem Maaße als er aus dem animalischen zum sittlichen Dasein erwacht. Da aber jeder diese Bestimmung hat, so muß die sittliche Einwirkung Gottes

f jeden gerichtet, die fittliche Beltordnung für jeden vorhanden n, ohne daß wir nachweisen fonnen, wo das Minimum von upfänglichkeit für jeden beginnt. Da ebenfalls alle die Beftimmg für Erlösung und Beileleben haben, fo muß auch die Onade f Alle hingerichtet fein; weil fie aber nicht zwangsweise wirken, ndern nur freie Empfanglichleit weden tann, fo ruft fie jeder it nur in den Einen das Seiloleben bervor, mabrend es ndern gleichzeitig nicht abgewonnen wird. Die ersten Anfange fen fich aber auch bier nicht nachweisen und find oft schon da o wir fie gar nicht vermuthen, da aber wo wir fie ju feben tinen doch nicht vorhanden. Ein Particularismus aber welcher der Gnade felbst lage, so daß fie auf einen Theil der für fie wfänglichen Sphäre nicht wirksam mare noch sein wollte, ein Diefem Sinne dualiftisches Decret der Ermählung und der Ueberhung oder Bermerfung, wie es im Grunde der Dogmatit aller irden vorgeschwebt bat und von den einen bloß folgerichtiger tiend gemacht murbe als von den andern, muß ein Diftverftand-B fein, wie wir es als foldes namentlich bann empfinden, mann anschaulicher in der driftologischen Form fich ausspricht und hauptet, daß Chriftus als Erlofer gefommen und gestorben fei it für eine Minderzahl der Menschen, welche als Ermählte ewig n allen Andern verschieden maren, wie Calvin fagt non pari anditione conditi.

Auch die Frage ob die Gnade eine bedingte sei oder eine bedingte, kann nicht richtig gestellt sein, und ist nur hervorgesugen ans der irrigen Meinung, die Gnade sei eine allmächtige er doch willfürlich wirksame, wie bei menschlichen Gewalthabern, men sie als ein momentanes Belieben erscheint. Gott ist freilich nichts außer ihm selbst, bedingt am allerwenigsten in seiner made, aber er wirkt überall seinem Wesen gemäß in sich gleich eibender Weise und Ordnung, daher diese Ordnung uns als die keingung erscheint, seine Wirksamkeit auszusafsen. Soll das heilsben als Buße und Glaube in uns sich verwirklichen, so können ir diese die Bedingungen des heils nennen; insofern ist die Gnade ime bedingte, sie läßt nirgends heil entstehen ohne Buße und

Blauben, und ein absolutes Bunder durch welches ohne Bufe und ohne Blauben, somit außerhalb der Beileordnung Beileleben erzeugt oder regiert murde, ift ein hier nun vollends erkennbarer Ungedanke, der nicht selten in gewiffen Borftellungen von ber Rindertaufe verftedt lag. Da aber diefe Bedingungen nur die geordnete Defonomie des Beilelebens felbft find, fo ift die Gnade in Gott eine unbedingte, freie, d. h. nicht erst burch von außen entgegenkommende Leiftungen ihm angethan oder abgewonnen; benn die gratia ist nicht in diesem Sinne eine für Gott conditionata, mohl aber ordinata und insofern für uns auch conditionata. unbedingte, freie, nur in Gott felbft gegründete, une somit überall guvorfommende, vor aller unfrer Burdigfeit vorhandene Gnade barf barum boch nicht mit einer willfürlichen verwechselt werden. Calvin hatte die Confequenz für fich bei der gemeinsamen Bor aussetzung, daß die Onade allmachteartig wirke; benn baraus mußte folgen, wo fie keine Birkung hervorrufe da wolle fie überall nicht wirksam sein; die Arminianer und Lutheraner aber, wie nicht minder fehr viele Reformirte, batten ein richtiges Gefühl wider jene Lehre, ohne dasselbe aber lehrhaft befriedigen zu konnen, weil auch fie an allmachts artige Birtungen dachten, oder diefe Borftellung fo preisgaben daß Die Gottebidee einen Abbruch erlitte. Alle Diese Schwierigseiten werden erledigt, wenn wir erkennen daß die Beilsangde mirfiam ift nur in der Gesammtordnung des Gottesreiches, baber es denn eine fich fleigernde Erkenntnig des gottlichen Berfahrens giebt, und Chriftus die Ordnungen oder Gesetze des Gottesreiches lehren und veranschaulichen konnte, mas im andern Kalle nicht möglich mare.

### Bweites Kapitel.

Das Beilsleben im Gottesreich schlechthin abhängig von Gott.

§. 107. Ju's fromme Bewußtsein aufgenommen erscheint uns bas Heilsleben im Gottesreich schlechthin abhängig 1016 lott, sowol von ihm erzengt als von ihm geführt mittelst ber on ihm gesetzten Reichsordnung, so daß auch hier das Absängigsein von Gott und das von seiner Reichsordnung gänzlich rammenfallen.

1. Die spezifische Offenbarung der Baterliebe und Ongde bottes, ebenso der Baterweisheit und Barmbergiateit ift bas Dasein nd die Fortentwicklung des Beilslebens im Bottesreiche, welches ir auf den Bater als folchen jurudführen. Der Doppelname beilsleben und Gottebreich ift gang entsprechend dem obigen: fitte ices Geschöpf und fittliche Weltordnung, Naturgeschöpf und Naturidnung, weil jede Sphare aus Einzelwesen besteht welche der Ge ammtordnung angehören. Gleich wie wir nun als Raturwefen on Gott ichlechthin abhangig find mittelft ber Naturordnung, als ittliche Wefen mittelft der sittlichen Beltordnung, fo als Gottesinder oder im Beilsleben mittelst der Ordnungen des Gottesriches, welche nicht deiftisch von Gott bloß gesett, dann fich felbst berlaffen, sondern sein lebendiges Thun und Birten selbst find, ie Befammtheit feiner auf das Beiloleben hingerichteten Actuofität. fine andere göttliche Wirkung auf uns, um das Beilsleben gu meden oder weiter zu führen, die außerhalb ber Ordnungen feines Bottebreiches stände, mit ihnen als etwas anderes concurriren würde, ieselben überschritte oder ihnen entgegengesett mare, d. h. ein biolutes Wunder kann es also auch hier nicht geben, indem alles, uch das felten und auffallend erscheinende, zu der in sich wohl leordneten Gesammitheit des göttlichen Thuns gehört, auf welches vir uns daber überall verlaffen konnen. Durch diese Bestimmungen aledigen fich die von der Orthodoxie niemals genügend beautworteten Einwendungen des Pajonismus, der einen Concurs der Providenz n dem was aus der Beltordnung hervorgeht, und ebenso eine neben den Wirkungen der Reichsordnung noch mitwirkende unmittelbare Gnade für überflüssig erklärte\*). Die Abhängigkeit im Gottes.

<sup>\*)</sup> Claube Pajon's interessante Bebenken gegen die übliche Lehrweise habe ich bargestellt in Baurs theol. Jahrbüchern 1855 heft I und II. Da Pajon bie Bestordnung nur beistisch verstand, so mußte er abgewiesen werben.

reiche ift eine qualitativ edlere, aber schlechthin gesetzte, weil wir auf die unveränderlichen Ordnungen, gemäß welchen das Seilsleben als Erlofung gewedt und geführt wird, nicht den mindeften Ruckeinfluß üben. Auch hier darf aber mit dem ichlechthin Abbangigsein nicht die gang andre Borftellung verwechselt werden. als fei es Gott der flatt unfer das Beileleben beginnt und lebt; benn trokbem daß er es erzeugt, wird doch gerade in diefer Sphare. burchaus nichts erzeugt werden tonnen ohne daß wir es in uns erzeugen laffen, feine Buge ohne dag wir bugen, fein Glaube ohne daß wir es find welche glauben. Ebenso wenig wird das Gottesfind in uns erzeugt als ein andres perfonliches 3ch durch Transsubstanziation oder schöpferische Bervorbringung eines neuen 36, fondern alles ift immer aus unferm fcon geschaffenen und fittlich erwachten 3ch zu geftalten, ale Berftellung, Burudbringung, Mende rung der Lebensrichtung, Belebung des vorher matten Spirituellen, neues Leben. Gin Beilbleben welches uns naturartig angethan wurde, tonnte gar nicht Beileleben fein, da fcon das fittliche Leben nur in unfrer Actualifirung bestehen tann; ein magifch in uns bewirktes ebenso menig. Dieses ift um jo nachdrudlicher geltend ju machen, je mehr die Reinheit der hier maltenden Ordnungen dem durch fie Geführten als bloge Bunder erscheinen, und so eine verkehrte Bundersucht entfteben fann. Ber die gottliche Reiche ordnung mehr und mehr fennen lerut, am vollständigsten in den Mussprüchen Chrifti, dem zeigt fich mehr und mehr ihr Rusammen hang, fo daß auch bier, wie bei der natürlichen und fittlichen Belle ordnung, nur das Bange und die Ordnung felbst ein Bunder genannt werden fonnte, womit icon gejagt ware daß weiter nichts Einzelnes fich als Bunder gur Gesammtordnung verhalte.

2. Je klarer wir erkennen, daß Seilsleben nur gemäß den Gefegen und Ordnungen des Gottesreiches entstehen und bestehen kann, ohne daß es daneben ein willkurlich sprungweises, magisches Wirken Gottes giebt: desto sicherer wird unser Bewußtsein diese Beilsleben als durchaus für alle Menschen bestimmt auffassen, wie die göttliche Gnadenliebe selbst universatistisch nicht particularistisch. Die lutherische Dogmatik hat dieses Gefühl festgehalten und in

er voluntas dei antecedens ausgesprochen, als einem göttlichen rwillen der Allen die Beilsbeftimmung fest, wie unverfennbare idriftstellen daß Gott Alle felig haben wolle, diefes aussagen, nd die calvinische Orthodoxie den Ausdruck Alle doch nur mißerftandlich mit Augustinus von Leuten aus allen Bolfern, Stan-Auch der gut calvinische Ampm u. s. w. hat deuten können. aldus\*) hat über dem particularen Bang diefer Dinge in der afeienden Belt einen idealen Universalismus lehren wollen, ohne adurch von Calvin abzuweichen. Ronnte man fich reformirter beits nicht gefallen laffen, daß Gott einen bedingten d. h. ibn ibft von Außen her bedingenden Billen habe, weil ein absolutes Befen in nichts von einer außer ihm abzuwartenden Bedingung bhangig fein toune, und tonnten in der That die Lutheraner eine on Gott unabhängige Bedingung, fomit ein bloges Borberfeben bottes nicht wirklich geltend machen: fo rubrte die Schwierigkeit, ri welcher keine Meinung die andre überzeugen und befiegen wird, abon ber daß man das schlechthin Abhangigsein so gefaßt bat, 6 ob Gott ftatt unfer das Beileleben leben follte, unfer Glaube och eigentlich sein Glauben in uns fei u. f. w. wobei gerade ein d, welches schlechthin abhängig sein soll, gar nicht vorhanden are, sondern ein leerer, todter Ort nur, an welchem Gott Leben Beugen murbe. Statt bedingter Bille fagen wir richtiger: geord. tter Bille, indem für Bott einerlei ift, unfer Beil ju wollen und nur unter den Beileordnungen werden und reifen zu laffen.

Bie wir vielmehr in unserm Seilsleben uns von Gott geführt, ihlen durchaus als gehende Wesen die auch nicht gehen könnten, sühlen wir auch das Entstandensein des Heilslebens in uns als was dessen Entstehen wir hätten zurückweisen folglich auch zulassen ab annehmen können; daher denn die lutherische Dogmatik doch ne Freiheit zum Widerstehen sestgehalten, welche offenbar zu weister Entwicklung drängen mußte, die reformirte aber doch auch eredet hat von einem Nichtgezwungenwerden zum Heil, von einem

<sup>\*)</sup> Ampralbus und seine viel migverstandene Lehre habe ich bargestellt in faurs theol. Jahrbüchern 1852, heft I und II und in den Centralbogmen.

füßen, endlich alles Biderftreben überwindenden Bezogenwerden, von einem Berufenwerben dem man nachgebe. Bas man bei ben Brotestanten durchaus verneint ift nur das velagianische gange oder halbe Berdieuft, mittelft deffen wir das Beileleben erwerben, ansprechen, verlangen durften. Da aber alle vor der Befeketreligion verdammlich find und Gottes Liebe nicht verdienen, reine Gnade aber vollends alles Berdienen ausschließt: fo bleibt das protestantische Interesse gewahrt in der Lebre, daß alles Beileleben ein freies Werf der gottlichen Onade fei. Gerade das Seilsleben wird vom driftlichen Bewuftsein mit der größten Energie als schlechthin von Gott abhangig gefest, fo daß nirgends anders woher eine Miturfachlichkeit jugeftanden wird, nicht einmal eine causa occasionalis d. h. eine von uns ausgehende Action, durch welche Gott veranlagt murde, seine Gnadenthätigkeit eintreten au laffen. Diese ift ja immerfort auf und gerichtet und fann niemalb paufiren. Rennen wir fie eine freie, feine Liebe und Onade eine freie, so soll dadurch nicht ihr geordnetes Verfahren geleugnet werden. Gerade daß Gott einzig nach der von ihm erzeugten Reichsordnung verfährt, ift einerlei mit ber Aussage bag er nach freier Liebe und Onade verfahre; es mare nur ein fclimmes Dif verständnif, wenn wir die Freiheit seiner Onade ale Gegenteil von geordnetem, in fich zusammenhangendem, der Ratur diefer Dinge angemeffenem Berfahren deuten wollten, somit die Rreiheit im Unterschied von innerer Nothwendigfeit auf bloge Billfur gu rudführen wurden. Ohne 3meifel bat der Apostel Dieses Dis verständnig veranlagt durch die Ausdrude, welche er verwendet um jedes Murren wider das gottliche Verfahren in den Beile führungen gurudzuweisen. Daß die Juden trot ber Berheigung in Maffe draußen fanden, Beiden aber ohne fo ausdrudliche Ber beigung drinnen, war ein Anstoß für Judenchriften, ein schlechthin unberechtigter sobald er ein Tadeln des göttlichen Berfahrens in fich schloß. Daher die Zurechtweisung: "mas geht es dich an, wenn wie schon Jesajas sagt, der Töpfer aus demselben Thon edle und unedle Gefäße bereitet, wenn Gott einen Bharao in Berftodung führt, von den Zwillingsbrudern Jatob und Cfau, ebe fie nur

boren find geschweige denn Gutes oder Bofes gethan haben, n einen liebt den andern haßt, wenn er überall fich erbarmt effen er will und verhartet wen er will?" Rom. 9. Diese Borte rechtweisenden Unwillens find als solche nicht für reine Doctrin Lieben und Saffen als gegenfähliche Affelte find docnell Gott nicht zuzuschreiben; Borgug und Nachtheil aber in ber fern Lebensstellung als von Gott uns angewiesen, konnen mit ien Affektausdruden bezeichnet werden, wo man im Affekt redet. ich tann untlar gelaffen werden, ob Gfau und Jatob als Einzelrsonen oder als Collectivnamen und Typen von Bölfern gemeint en, ob nur vorschwebe daß das Erftgeburterecht dem einen gegeben m andern genommen, somit dem einen die herrschende dem andern t dienende Lebensstellung angewiesen worden. Unflar kann in affettder Zurechtweisung auch bleiben, ob und wie diese Ungleichheit r außern Lebenostellung hier als Typus die Ungleichheit des ils oder Unheils in sich schließe. So viel ist sicher, daß Raulus 8 über unfrer Beurtheilung ftebende Recht Bottes, nach feinem utdunken zu verfahren im Draußenlaffen der Ginen und Ginführen t Andern, in feinem Kalle als ein blindes, willfürliches, finnes Berfahren darftellen will, sondern als Berfahren jener Beisit, die wir nie ergründen und bloß theilweise erkennen. m zielt Alles auf die in jenem anflößigen Berfahren Gottes nnoch schon jest theilweise erkennbare Beisheit, "alle der Unfolgmleit zu überlaffen, und fich aller zu erbarmen" Rom. 11, 32., rerft die Juden ihren Trot bugen zu laffen, damit die Beiden fto leichter in die Christenheit Zulassung fänden, was massenhaft itretende Juden damals nicht zugegeben hätten. Indeß sei der Juden taußensein auch nicht für immer; fie murden einmal durch den iblid der edlern Gludfeligfeit, zu welcher bloße Beiden im Chriftenum geführt werden, zum Wetteifer gereizt und dann nachkommen. erade hier bricht der Apostel aus in den Breis der unergrundben Beisheit Gottes. Die freie Liebe und Gnade ift als gottbe wie die Beisheit und Barmberzigkeit eine geordnet verfahrende, er diese Ordnung ift selbst schlechthin nur von Gott.

3. Darum bietet auch die Sphare bes Beilelebens feinen

Blat für absolute Bunder, Die wieder nur gottliche Sandlungen maren welche fich der Gesammtordnung feines Berfahrens ent gegenstellten, somit ein undenkhares Phantasma für wiffenschaftlichet Denten. Auch wird das Birten der Beilesphare auf die fittliche fein folches Bunder fein konnen, fo wenig als das der fittlichen auf die Natur. Unfre Abbangigfeit von Gott im Beileleben ift Durchaus einerlei mit dem schlechthin Abhangigsein von den beile ordnungen, die ja nichts anderes find als die in fich ausammen bangende Urt des gottlichen Birtens. Ueben wir nicht die mindefte Begenwirkung auf Diefe Reichs- und Beileordnungen Gottes, fe find wir schlechthin von ihnen abhangig und bleiben ihnen verfallen, wir mögen anstellen mas wir wollen. Immer trifft uns bas was aus benfelben resultirt, das mas Gott will. Daber das Intereffe der Glaubenslehre, diefe feinen Ordnungen möglichft zu faffen und ju entwideln, die Urt wie die Befehrung, Rechtfertigung, Beile aung werde ober fich erhalte und entwickle, als wesentlich für alle Menfchen diefelbe, fo daß feiner auf Beilemunder d. h. Ueber schreitung der Beilegesetze Bottes rechnen darf. Die angeblichen Bunder im Beileleben murden voraussegen, daß die Beileordnungen ungenügend feien und der Ergangung bedürften. Um ichlimmften, ift es, wenn der Aberglaube physische Borgange als Bundererte für das geordnete Beileerlangen ausgiebt, Convulfionen und na voje Erregungen für Bunderbefehrungen halt oder doch für erbet liche Begunftigungen der Bekehrung; wenn Tischflopferei und Ge spenfterei als Beilsmunder wirfen follen, da doch, wie das Gleichnis oder die Lehrerzählung zeigt, nicht einmal ein zu unfrer Barnung jurudgefendeter Todter im mindeften die Forderung unfere Beile, welche auf gang andern Ordnungen ruht, unterftugen tonnte. Die Glaubenslehre hat viel zu wenig gethan, folden Unverftand und verderblichen Bahnwig als das darzustellen mas er ift \*); und bod

<sup>\*)</sup> Selbst wann es ein Luther und Lavater ware, ber Sterbenbe für's Fortleben ober Gestorbene für's Wiederausseben sich erbeten wollte, was jener übrigens für seinen tobtkranken Melanchthon ganz fromm bat thun können, während bieser für seinen viel angesochtenen Glauben eigenmächtig ein Zeichen sorberte. S. M. Predigten 5. S. 273.

it er leiber in der Rirche begunftigt, für besondere Glaubigkeit halten, vom unerleuchteten vornehmen wie niedrigen Bolte angeunt, vom hierarchischen Rirchenregiment geschont und nur die tholifche Form derfelben Sache verworfen, der heilende Rod von rier, der Blut weinende Januarius als Anregungsmittel gur From-Die Rirche felbst sollte Blut weinen über diesen in ihr begten Unverftand des alten Beidenthums. Sat Chriffus, wie r damalige Lehrstand zu einem guten Theil, fich auch mit Krankenilung beschäftigt und durch unerklärte Erfolge Butrauen für seine Berufswirksamkeit gewonnen: so gehörte mas wirklich dehen ift, aber freilich die Bundersucht am meisten reizen mußte ib darum fagenhaft überliefert wurde, jur Befammtordnung ber inge, und nie hat er die Leibesheilung als icon gange oder h halbe Seelenheilung dargestellt. Alles geschieht nach Gottes kitordnung, hier nach den Beilsordnungen des Gottesreiches, benen le übrigen Ordnungen mitwirtfam dienen.

- a. Das Seilsleben von Gott abhängig in feinem Erzeugtsein.
- § §. 108. Gott als bie Liebe und Gnabe offenbart fich im hengen bes Heilslebens im Gottesreiche, creatio specialissima.
- 1. Alles heilsleben als Wirkung des Gottesreiches und mer von Gott gesetzen Ordnungen ruht in seinem Dasein schlechts auf der göttlichen Ursächlichkeit, auf der Baterliebe und Gnade. as heilsleben, unten in der Lehre von der Dekonomie des Sohnes d des heil. Geistes d. h. in dem speziellen Theil der Glandens, ire näher zu beschreiben, ist der Liebe und Gnade entsprechend stendarungsleben, welches in uns als Erlösungsleben auftritt. as Offenbarungsleben ruht auf Selbstmittheilung Gottes an's enschliche Gemüth, dogmatisch die Gnade des heil. Geistes genannt, id ist ein unmittelbares Innewerden oder Erleben Gottes, ein ein Gottes in uns, denkbar auch abgesehen von der Sünde, wie ir es in Christus anschauen. Im sündigen Menschen kann aber

Dieses Offenbarungsleben nur als das erlofende auftreten, nicht als das blog vollendende, indem die frendige Berrichaft bes Gottes bewuftseins, hier des Rindschaftsgeistes eine gebundene, sundhafte Ruftandlichkeit durchbrechen und beseitigen muß, da Bottes Geift im unreinen Bergen nicht ohne weiteres wohnen tann; die gott liche Liebe wird daher als Gnade empfunden, und wir fleben in der Liebe als in der Gnade. Es fann nicht durch bloke Glaubensaufnahme, es muß auch durch Buße bedingt fein, und vorerft wird Gott Buge und Blauben in uns erweden. Diese Birfung ibt Gott aus durch's Evangelium d. h. durch die frohe Botichaft vom Reiche Gottes, zu welchem er uns beruft, und in der Berw fung bethätigt fich die Ermählung oder Bestimmung, melde er aus Liebe und Onade uns gutheilt. Dem Bater mird daber das Er mablen und Berufen zugeschrieben, sowie das Begrunden Des Bob teereiches, in welches aufgenommen wir das Beil finden und aufer halb welchem fein Beil zu erwarten fleht; ein Sat bier ebenfo einleuchtend, als er hart und undriftlich wird sobald man ihn von ber äußern Rirde aussaat.

Als Urfachlichkeit des rettenden Gottesreiches ift es ber Bater oder die gnadenvolle Liebe, welche une das Gotteereid darbietet und verwirklicht, indem er durch Bropheten es vorbereitet Chriftus gesendet, berufen und ausgeruftet bat, das Gottebreit vollendet zu offenbaren und ficher zu vermirklichen. trinitarischen Borftellung daß ewig der Bater und der Gohn zu diesem Behuf einen Bertrag, pactum aeternum, geschlossen batten, mas wie Alles mas Geschichte in das göttliche Befen verlegt, mothologisch wird, hat sich in der reformirten Dogmatik die Lehre ausgebildet, Chriftus felbst sei als Mensch betrachtet von Gott ermählt, mit dem Berufe betraut und gesendet, wofür ebenso ent schieden die Schrift zeugt als fie jene erftere Borftellung im Stiche läßt. Im ewigen Rathichluß sei ben Sohn als Mittler zu fenden beschlossen, auch sei die menschliche Natur Christi erwählt zur Giniv gung mit dem Logos; ebenso und auf ihn bin feien wir ermählt, durch den Mittler erlöst und zu Gott geleitet zu werden. Da wir aber in der Unterscheidung eines Rathschluffes von deffen Ber

wirklichung eine gar zu menschliche Borftellung saben §. 70, so lassen wir die Speculation über das Wesen Gottes fallen und Meiben stehen bei den Aussagen des christlich frommen Selbstbeswistseins, in welchem einfach enthalten ist daß unser Heiseben als ein durch Christus vermitteltes schlechthin von Gott in unserzeugt sei.

3. Bir können es nicht ein bloß geschaffenes nennen, da um Ratürliches erschaffen wird; hervorgerufen, wie unser sittliches leben durch's Gefet und die sittliche Beltordnung, fagen wir auch nicht, weil wir vom Beilsleben als dem Erzeugniß der göttlichen Liebe und Gnade einen viel tiefern Begriff haben. Dak das beilsleben, die Gottesfindschaft von Gott erzengt werde, ift der allein genügende Ausdruck. Nicht nur entspricht er dem Insbafeingefethwerden durch den Bater, nicht nur hat er im Dogma von ber ewigen Zeugung des Sohnes durch den Bater das 3deal beffen brichnet, mas wir im Abbild analog ausdrucken, sondern sogar von Gemeinden oder Gläubigen welche diefes durch ihn geworden find, braucht auch der Apostel den Ausdruck, er habe fie gezeugt mb fei gleichsam ihr geistlicher Bater, wodurch deutlich genug wird daß nicht an ein magisches Wirken zu denken ift. Dag Mefür das Wort eigentlich verstanden zu start sein, so muß doch 🌬 nur es dem Apostel genügt hat, uns auffordern das göttliche hervorrufen des Beilolebens ein Erzeugen zu nennen. Dadurch wird das spezifisch Neue hervorgehoben, die neue Rreatur, das Biedergeborenwerden oder Geborenwerden von Oben ans dem söttlichen Beifte, wie nach Johannes 1, 13., die das Beileleben erlangen, von Chriffus "zu Rindern Gottes gemacht find, nicht ans Fleisch und Blut noch nach dem Willen des Mannes fondern aus Gott geboren." Es foll dadurch die unmittelbare Einwirkung Gottes im Unterschied von der durch die Welt und de Befet vermittelten bezeichnet werden, das unmittelbare Inneberden und Erleben Gottes im Gemuthe als heiliger Geift, wovon die Rindschaft ausgeht, das unmittelbare Ergreifen des höchsten Gutes, in welchem die Wahrheit, die Gerechtigkeit und alle einzelnen Buter des Beiftes enthalten find. Dieses Erzeugen der Rindschaft ift aber barum weber ein Allmachtsaft noch ein magisches Bunber, fondern etwas durchaus normales, von der Gefammtordnung bei Dinge verlangtes; es ift das Erlangen der uranfanglich unt gefetten Bestimmung, auf welche bin alles zur Mitwirfung geordne Durch die natürlich sittliche Religion erzogen, werden wir fähig den Unendlichen im eigenen Gemuthe zu empfinden; dem Gott unmittelbar in fich inne werden schließt gar nicht aus. ba vorher ein vermitteltes Bezogensein auf Gott durch den Gindral feiner Berte uns vorbereitet haben muffe. Bir werben ja auf feine menschliche Berfon in Freundschaft und Liebe unmittelbar b uns aufnehmen und leben laffen, ohne vorher burch bas Ritte ihrer Lebenskundgebungen dafür vorbereitet ju fein, und doch if dann die Freundschaft und Liebe ein unmittelbares Ergreifen be gangen Person, gar nicht bloß ein Zusammenlesen ihrer einzelne Rundgebungen. Undere fonnen gablreichere und fogar genaue geprüfte Lebensäußerungen unfers Freundes gefammelt haben all wir, und bennoch feine Perfonlichkeit weniger erfaffen, als wir an fehr menige Lebensäußerungen bin ihn verfteben und lieben, obwo mas uns zu Theil wird, ohne daß wir uns im Freunde taufchen doch fein Bunder ift, fondern gemäß der alle Dinge umfaffender Ordnung erfolgt. Die Gottinnigkeit ift unfer lettes und bochftel But, fann aber nur ju Stande fommen gemäß den dafür gefette Ordnungen und zwar als Erlöfung.

- b. Das Seilsleben von Gott abhängig nad feiner Fortentwicklung.
- §. 109. Gott als bie Baterweisheit und langmuthin Barmherzigkeit offenbart sich in ben Führungen, burch welche bei Heilsleben im Gottesreiche entwickelt und über alle Störungen hinaus zum Ziel gebracht wirb, providentia specialissims
- 1. Der Entwicklungsgang bes in seinem Dasein von ber Liebe und Gnade begrundeten Seilslebens ift die Offenbarum einer aus höchfte gesteigerten regierenden Urfachlichkeit, die wir

le Baterweisheit und der mitregierten Gunde wegen als lange uthige Barmbergigfeit bezeichnet haben. Nicht blok bas Seilsleben t der einzelnen Berson, auch die Beilsgemeinde im Gottesreich ift u Entwidlungsgang von diefer Baterweisheit und Barmbergigfeit Mingig; das Abhangigkeitsgefühl wird hier vollends ein veranendes, zustimmendes, dankbares und feliges. Chriftus bat in Neichniffen das unerwartete, überraschende im Gang Dieser Dinge toilbert und als bochfte Beisheit es dargeftellt, namentlich in michiedenen Bendungen gezeigt, daß Gottebreich und Beileleben macht denen zu Theil werden welche scheinbar es weniger anrechen können, "nicht den Weisen sondern den Unmundigen" tatt. 11, 25., 1 Corinth. 1. 18 f; 2, 9. nicht vorzugsweise n geschichtlich am meiften vorbereiteten aber darauf folgen Juden, abern den Beiden, nicht den frommen aber verschrobenen Pharis em, fondern den fundhaften Röllnern Matth. 21, 28 f; 22, -14. Früheres Eintreten und langeres Birten begründen feine ifern Ansprüche; wer später gerufen weniger lange mitarbeitet mfängt denfelben, an fich ichon untheilbaren Lohn Matth. 20, -16. Dennoch wird nur das Frucht bringende Arbeiten belohnt latth. 25, 14-30. Treulosen entzieht sich das Gottesreich wie-Ratth. 21, 33-45, Reuigen wird es nur tiefer wieder einbflangt Luf. 15. Dit treuem Birfen ift Bachsamfeit ftets gu winden, da die Entwicklungen und Krisen unvorbergesehen und terwartet zu kommen pflegen Matth. 25, 1-13; 24, 42-51. ür das sichere Bachsen des Reiches, wo es einmal in's Dasein treten, ift fo gesorgt daß es nicht abhängig ift von unfrer Ginichung, und wir es ruhig Gott anheim stellen durfen Mark. , 26-29. Gerade aus den allerunscheinbarften Anfängen, Glauben b Bufe geht es hervor, eine einzige Berrlichfeit zu erreichen katth. 13, 31. 32, ist verborgen schon da wo man es nicht sucht nd überrascht uns wie ein Fund Ebds. 44; oder dem edle iter Erftrebenden zeigt fich dasselbe als höchstes Gut, werth daß alles an seinen Erwerb setze B. 45 u. 46. f. - Rurg der intwicklungsgang, die Art und Beise wie das Gottesreich und das Milleben fich durch alle Hemmniffe hindurch flegreich behauptet,

giebt eine liebende Beisheit fund, welche über der gewöhnlichen lichen Beltordnung fieht und in überraschenden, feinen aber besti geordneten Führungen uns an's Biel zu bringen weiß.

. 2. Bang besonders aber offenbart fich in diefer Bater beit ibr langmuthig barmbergiges Befen. Richt nur mart geduldig ju, bis die junachst nicht anschlagende Berufung doch angenommen wird Matth. 21, 28-31; nicht nur fcenft fie verlornen Sohne Krift, bis die Rolgen seines Thuns ibn gur fehr treiben; nicht nur trägt fie den Fehlenden und vergiebt fich demuthigenden Matth. 18, 23-27, fondern auch wo Umfebr gar nicht erfolgen will, trägt sie langmuthig und it jum Erbarmen geneigt den fich verhartenden Frevler Luf. 13, 6 daber das Bericht oder die ftrafenden Folgen unabwendbar eintreten, wo alle Sahigfeit der Reue und Umfehr endlich ! ware\*). Immer aber tann das langmuthige Sicherbarmen nur in die Seele gelegt und angeeignet werden welcher dafur Empfänglichkeit hat oder gewinnt, diese aber hat nur wer felbst feinen Schuldnern Erbarmen beweisen fann Matth. 18, 28baber ber oft wiederholte Sag: "vergebet, fo wird euch verg wenn ihr nicht vergebet, so wird Gott auch euch nicht vergel Matth. 18, 35; 6, 14. 15. Mart. 11, 25. Gollen aber "fiebzigmal fiebenmal dem Renigen vergeben," jo liegt barin Garantie daß das göttliche Bergeben nicht weniger langm fei als das uns zugemuthete, daß Gott immer dem Reuige vergeben bereit bleibt, so lange dieser noch renig werden ! Das Gericht ift veranschaulicht mit dem Berschließen ber I welche in's hochzeitliche Saus führt Matth. 25, 11-13, oder dem Hinauswerfen Matth. 22, 13; in Wahrheit ift dieses Ge nichts anderes, als daß wer die Erlösungsreligion nicht annimmt nicht festhält, draugen bleibt und der Befegeereligion mit il Berichte verfällt. Scheint in einigen Bugen Diefer Bleichniffe Langmuth Bottes nicht vorausgesett, g. B. bei den thori

<sup>\*)</sup> In meiner vierten Predigtfammlung babe ich biefe Gleichniffe ju en verfucht.

Jungfrauen, schwelgenden Knechten, so rührt dieser Schein nur woon her, daß die frühern Stadien des Warnens und geduldigen löwartens nicht mit zu erzählen waren, sondern nur das Ende; enn die Langmuth wird niemals alles Gericht ausschließen, da sie mr auf Empfängliche wirken kann. Würde sie aber durch einzelne Schriftstellen beseitigt, so wären diese entweder ungenau überliesert – oder nicht berechtigt uns irre zu machen, da die Baterweisheit nit ihrer langmüthigen Barmherzigkeit bezeugt genug ist und in mserm eigenen christlichen Bewußtsein lebt als der Haupteindruck welchen die Heilsführungen in uns hervorrusen.

- §. 110. Bie die elementaren Eigenschaften Gottes von en vollendet ausgesagten in Gott nicht verschieden sind, und benso die erzeugende und die regierende Eigenschaft: so ist auch das Eigengt- und das Geführtwerden des Heilslebens ein anfzuebender Gegensas, die ganze Heilssphäre aber im Insammenung anfzusassien mit der natürlichen und sittlichen Belt.
- 1. Der Eigenschaftslehre entspricht genau die Lehre von den stilichen Werken. Sind in Gott die erzeugende und die führende trsächlichkeit nicht verschieden, so ist für ihn auch das Erzeugen es heilslebens und das Führen des erzeugten Eine Thätigkeit, us Erzeugen ein beginnendes Führen, das Führen ein fortgesetzes trzeugen, unsre Wiedergeburt und Heiligung ein und dasselbe dem wern Wesen nach, nur an verschiedene Zeiten vertheilt. Gerade der heilssphäre wird die bloße Relativität dieses Unterschiedes konders leicht erkannt, weil das Erzeugen des heilslebens selbst hon nicht ein momentanes ist und durch Führungen dem natürlich inlichen Reuschen abgewonnen wird.

Bie ferner die stufenweise unterschiedenen Eigenschaften Gottes, omit die im Reslex der Natur, der sittlichen Belt und des Heilsebens uns erkennbaren Eigenschaften in Gott eine Einheit sind, die solltes die drei Stusen der Naturwelt, sittlichen Belt und des Gottes die drei Stusen der Naturwelt, sittlichen Belt und des Gottes eine Belt oder Hanshaltung Gottes, je die niedri-

gere Stufe auf die höhere hin vorhanden, alles der höchsten dienen Wie das sittliche Geschöpf aus dem natürlichen hervorgeht a höheres, so das Kind Gottes aus dem sittlichen Geschöpf, w das Gottesreich aus der sittlichen Weltordnung, die selbst schauf jenes hin angelegt ist. Zu den Führungen im Heilsled wirken daher mit die Regierung der sittlichen und natürlich Welt, daher wir Alles was geschieht in Ein Abhängigsein schlecht von Gott aufnehmen, Alles mitwirksam empfinden für das heil leben und seine Vollendung.

2. Daß diese Frömmigkeit das Wesen des Christenthu sei, das ewig Berechtigte in der gegebenen driftlichen Kirche, tin dieser sich geschichtlich verwirklichende Idee der vollendeten Kligion als Religion der Erlösung, ist dem christlichen Selbstbewussein um so mehr ausgemacht, je mehr es rein zu sich selbst komn Daher darf nichts in der Kirche diesem Wesen des Christenthur widersprechen, nichts es hemmen, trüben, schwächen, oder irre leite Was wir als solche Wirfungen übend erkennen, das weisen uzuruck kraft unsere evangelischen Freiheit, die immer zu protestischat gegen die traditionellen Verunreinigungen, oder gegen di Festbannen der christlichen Wahrheit in irgend einer zeitlichen Zitändlichseit.

Die von Gott geordnete Heilsdarbietung und heilsaneignu bis zur Bollendung, oder die Dekonomie des Sohnes und d. Geistes, welche noch zu behandeln sind, werden das heilstebnach seiner Verwirklichung genauer darstellen, so daß die no übrigen Abschnitte sich zu den bisherigen verhalten wie die speziel Ausführung zur allgemeinen Grundlage, daher von beiden Halfit in welche das Ganze uns zerfällt, beziehungsweise jede ein Gazes bildet. Jedenfalls darf aber in dem nun noch zu Gebendt nichts vorkommen, was dem bis hieher Dargelegten widersprecht würde, weder in der Dekonomie des Sohnes noch in der des Geistes.



# Inhaltsverzeichniß.

|           | Ginleitung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | eite. |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ı.        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | tut.  |
| ••        | wärtigen Entwidlungsfluse aufzustellenbe evangelische Glaubenslehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1     |
|           | Erfles Kapitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| Đ         | as Busammengehören der lutherifchen und der reformirten Confestion.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| ł.        | Die Union außerlich begunftigt und innerlich gereift                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4     |
| 3.        | Der Protestantismus antijudaistisch und antipaganistisch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6     |
| l.        | Der lutherische antijubaistisch, ber reformirte antipaganistisch .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8     |
| <b>j.</b> | Die aus biesem Unterschied hervorgegangene confessionelle Sonberung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12    |
| 3.        | Die aus bem gegenseitigen Erganzungsverhaltniß fich ergebenbe Union                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 15    |
| ī.        | Mit der Union bilbet sich ein unbefangenes Burbigen ber prote-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
|           | stantischen Rebenformen und ber theologischen Richtungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 17    |
| В.        | Die symbolisch traditionelle Dogmatit ift ein spateres Erzeugniß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|           | und als ber Bibel wie ber Reformation zuwider nicht mehr ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
|           | nügenb                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 20    |
| 9.        | Statt ber Dogmatif ober Rirchensagungslehre hat bie Glaubens-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
|           | lehre einzutreten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 24    |
| 0.        | Die Glaubenslehre, von der bogmatischen-Fessel frei, ftellt ben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
|           | Glauben ber jeweiligen Entwicklungsflufe ber evangelischen Rirche bar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 29    |
|           | Zweites Kapitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
|           | Begriff und Ableitung der Glaubenslehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| 1.        | ftellung bes driftlichen Glaubens und Lebens ber evangelifden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
|           | Rirche auf gegenwärtiger Entwicklungsstufe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 82    |
| 2.        | Sie schöpft ihren Stoff aus bem in driftlicher Erfahrung burch-<br>gebilbeten driftlichen Selbstbewußtsein, ba biefes nur an ber Er-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
|           | fahrung zu Stande kommt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 84    |
|           | The second state of the se | 88    |
|           | Auch nicht ohne weiteres aus ber Bibel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 42    |
|           | O.K                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |

| -  | 15.         | Roch aus ber blogen Bernunft ober Illuminationen Ginzelner                                                                       |
|----|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| S. | 16.         | Die Glaubenslehre ber evangelischen Kirche tann ihren Stoff nur                                                                  |
| e  | 17          | bem Glauben biefer Kirche selbst entnehmen                                                                                       |
| 3. | 17.         | Im Glaubensbewußtsein ber evangelischen Kirche ift ber Einfluß ber h. Schrift und ber firchlichen Tradition von selbst enthalten |
| c  | 18.         | Dicfe Ableitungsweise bes Lehrstoffes ift bie acht protestantische .                                                             |
| _  | 19.         | Die fo abgeleiteten Lehrfate find nothigen Falls als acht chriftliche                                                            |
| ٠, |             | an Schriftzeugniffen, als acht protestantische an ben Symbolen                                                                   |
|    |             | zu bemähren                                                                                                                      |
| S. | <b>2</b> Q. | Die Glaubenslehre ber jetigen Entwidlungsstuse ift nur annähernb                                                                 |
|    | -           | zu Stande zu bringen                                                                                                             |
| S. | 21.         | Die Schwierigkeiten konnen nicht baburch umgangen werben, baß                                                                    |
|    |             | man die unveranderliche Glaubenslehre einer bloß anstaltlichen                                                                   |
|    |             | Rirche verlangen wurde                                                                                                           |
|    |             | Priffes Kapitel.                                                                                                                 |
|    |             | Die Methade der Claubenslehre.                                                                                                   |
| _  |             | ·                                                                                                                                |
| 5. | 22.         | Die Localmethobe ift frühzeitig zur synthetischen ober analytischen                                                              |
| c  |             | ausgebilbet worben                                                                                                               |
| 3. | 28.         | Lehren, die abstrakt als geoffenbarte und natürliche Theologie aus-                                                              |
|    |             | einander gehalten wurden                                                                                                         |
| S. | 24.         | Die Foberalmethobe bient biefer icholaftifchen gur Berichtigung                                                                  |
| -  | 25.         | Die trinitarische Methobe ift mit ber scholaftischen und foberalen                                                               |
| •  |             | verwandt                                                                                                                         |
| S. | 26.         | Die brei Haupttheile find ber Grund legende, ber elementare ober                                                                 |
|    |             | allgemein religible und ber spezifisch christliche                                                                               |
|    |             | the same way as the same transfer and                                                                                            |
|    |             |                                                                                                                                  |
|    |             | Man Countitud                                                                                                                    |
|    |             | Erster Haupttheil.                                                                                                               |
| D  | i e         | Aussagen des driftlichen Gelbftbewußtsein                                                                                        |
|    |             | r die Grundlagen des evangelisch driftlicen                                                                                      |
|    |             | <del>-</del>                                                                                                                     |
|    |             | Glauben 8.                                                                                                                       |
| Ş. | 27.         | Als Grundlagen bes driftlichen Glaubensbewußtseins ber evan:                                                                     |
|    |             | gelischen Rirche machen fich geltenb bie Religion, sobann bie frift                                                              |
|    |             | liche, endlich die evangelische Bestimmtheit berselben                                                                           |

|                  | and a control                                                                                                                                                                           | Seite. |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                  | Erstes Kapitel.                                                                                                                                                                         | -      |
|                  | Das Wesen der Acligion.                                                                                                                                                                 |        |
| <b>§. 28.</b>    | Die Religion, auf bem thatsächlichen Berhältniß bes Enblichen jum Unenblichen berubenb ist bas Innewerben besselben im mensch=                                                          |        |
|                  | lichen Gelbstbewußtsein                                                                                                                                                                 | 88     |
| §. 29.<br>§. 30. | Das religiöse Selbstbewußtsein ift Abhangigkeitsgefühl schlechthin Sie entwidelt sich aus bem Geahnten in bas Bewußte und                                                               | 92     |
| 6                | Gewollte                                                                                                                                                                                | 96     |
| §. 81.           | Sie seht bas Unterschiebensein ber Welt und Gottes sowie bas Bezogensein ber Welt auf Gott, so baß bie Gesammtbethätigung Gottes als seine Naturordnung, sittliche Weltordnung und Ord- |        |
|                  | nung bes Gottesreiches basjenige ist wovon wir abhangen .                                                                                                                               | 99     |
|                  | Zweites Kapitel.                                                                                                                                                                        |        |
|                  | Von der driftlichen Keligion.                                                                                                                                                           |        |
| §. 82.           | welche alle übrigen aufgeben, so baß fie bie bochfte Stufe in ber                                                                                                                       |        |
| <b>S. 33.</b>    | Entwidlung ber Religionen einnimmt                                                                                                                                                      | 104    |
|                  | ben, daß sie an Christi Offenbarung und Bermittlung ber Erlös sung gebunden ift                                                                                                         | 107    |
| §. 34.           | Das Besondere bes Christenthums ift zugleich als reine Erlö-<br>fungsreligion alle Religionen zu vollenden, so daß bie Ibee ber                                                         | 20.    |
|                  | Religion selbst sich in ihm verwirklicht                                                                                                                                                | 108 -  |
| <b>S.</b> 35.    | Daher ift bas Zusammentreffen bes geschichtlichen Christenthums mit ber vollenbeten Ibee auszubruden                                                                                    | 112    |
| S. 36.           | Elemente, welche ber Ibee nicht entsprechen find verganglich                                                                                                                            | 117    |
|                  | Prittes Kapitel.                                                                                                                                                                        |        |
|                  | Vom evangelisch proteftantischen Chriftenthum.                                                                                                                                          |        |
| §. 37.           |                                                                                                                                                                                         |        |
|                  | bes Christenthums gegenüber traditionellen Ausartungen und bloß zeitweiser Zuständlickeit                                                                                               | 121    |
| S. 38.           | Als geschichtlich gegeben ift er vom Ratholicismus ber Römischen Rirche verschieden burch bie Abstammung aus ber bie Gewissen                                                           |        |
| <b>S.</b>        | befreienden Reformation                                                                                                                                                                 | 124    |
|                  | bas reine Wesen bes Christenthums sich verwirklicht                                                                                                                                     | 126    |

|            |           |                                                                                                                                                                   | Bei |
|------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| S.         | 40.       | Das Einswerben bes historischen Protestantismus mit dem idealen ift seine Wahrheit und barum der oberste Canon für Beurthei:                                      |     |
|            |           | lung bes ächt Protestantischen                                                                                                                                    | 1:  |
| 9.         | 41.       | 3ft die evangelische Konfession biejenige, welche fich jum reinen Christenthum bekennen will, so können Elemente ber Ueberlieferung,                              |     |
| _          |           | welche biefem wibersprechen, nicht festgehalten werben                                                                                                            | 1   |
| 2.         | 42.       | Rur unter Borbehalt bes oberften Prinzipes können abgeleitete, wie bas formale und bas materiale berechtigt sein                                                  | 1   |
|            | a.        | Das formale Prinzip ober bie Autorität ber h. Schrif                                                                                                              | t.  |
| <b>S</b> . | 48.       | Das formale Prinzip bes entscheibenben Ansehens ber h. Schrift<br>gegenüber bem ber Trabition bezweckt nur bie sichere Ausmitt:<br>lung ber christlichen Bahrheit | 1   |
| Ş.         | 44.       | Dieses Prinzip bient gegenüber bem Ansehen schwärmerischer Erz leuchtung eben bemselben Zwed                                                                      | 1   |
| S.         | 45.       | Richt minder gegenüber ber bloßen Bernunft welche ber religiöfen                                                                                                  | ٠   |
| c          |           | Erfahrung ermangelt                                                                                                                                               | 1   |
| 3.         | 46.       | Das Ansehen ber h. Schrift schüt wiber biese breifache Berirrung bie driftlichen Bahrheit                                                                         | 1   |
| S.         | 47.       | Die Schrift leistet bieses bem unter driftlicher Erfahrung sich burchbilbenben Geiste                                                                             | 1   |
| S.         | 48.       | Um so sicherer, je weniger ber Gemeingeist burch außere Trabition gebunden wirb                                                                                   | 1   |
| Ş.         | 49.       | Diese Autorität ber Schrift ruht nicht auf übernatürlicher Inspiration, sonbern auf bem Werthe bes Inhaltes und ber Berfasser                                     | 1   |
| S.         | 50.       | Je mehr ber driftliche Beift in ber Rirche fich fteigert, besto freier                                                                                            | •   |
|            |           | wirb er bie Schriftautorität fassen                                                                                                                               | 1   |
| ъ.         | Do        | s materiale Bringip ober bie rechtfertigenbe Gnabe                                                                                                                | f   |
|            |           | ben Glauben.                                                                                                                                                      |     |
| S.         | 51.       | driftlichen Wahrheitstern zusammen zu fassen sucht, spricht fie                                                                                                   |     |
| <b>S</b> . | 52.       | ihre Erkenntniß über bas Wesen bes Christenthums aus Als materiales Prinzip ist bie rechtsertigende Gnabe für ben Glau-                                           | 1   |
| υ.         | <b></b> - | ben aufgestellt worden, ungleich modificirt bei den Lutheranern und Resormirten                                                                                   | 1'  |
| S.         | 58.       | Bebe von beiben Mobificationen veranlagt Migverftanbniffe und                                                                                                     | Ď.  |
| <b>J</b> . |           | augleich hilft eine die andere berichtigen                                                                                                                        | Ħ   |

| S. 54. 3m formulirter Materialprinzip if Die 3bee enthalten, bag bas                                                                                                                               | Beite,     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Chriftenthum all reine Erlöfungsresigion zu charakterifiren fei . S. 55. Der Brotestantismus fiellt bie Ibee Aber bas jeweilen Gegebene                                                            | 178        |
| und macht dieses geltend auch für feine eigene Rirche                                                                                                                                              | 183        |
|                                                                                                                                                                                                    |            |
|                                                                                                                                                                                                    |            |
| Bweiter Haupttheil.                                                                                                                                                                                |            |
| Der elementare religiöfe Glaube im chriftlich                                                                                                                                                      | e n.       |
| §. 56. Der allgemein religiöse Glaube, schon ohne bie eigenthümlich chriftsliche Erfahrung erreichbar, ist im christlichen mit enthalten und wirb hier erst vollendet                              | 187        |
| § 57. Er kann ben Borzug ber driftlichen Religion als Erlösungsrelisgion nicht icon aussprechen, bleibt aber Bebingung und Bors                                                                    | 101        |
| ftufe berfelben                                                                                                                                                                                    | 191        |
| Gott, so weit es erregt wird burch die natürliche und sittliche                                                                                                                                    |            |
| Belt als Gesammtorganismus, außerhalb bessen nichts geschiebt                                                                                                                                      | 193        |
| \$ 59. Dieses allgemein Religiöse theilt sich in das natürliche und in das sittliche                                                                                                               | 197        |
| Erfte Abtheilung.                                                                                                                                                                                  |            |
| Die Religion fo weit fie von ber Naturwelt geweckt wirk                                                                                                                                            | <b>)</b> . |
| \$ 60. Das fromme Gefühl wird zunächst erregt burch bie Naturwelt                                                                                                                                  |            |
| und fett biefe ichlechthin abhangig von Gott                                                                                                                                                       | 200        |
| Gott als Urfächlickeit anberseits die Naturwelt als sein Werk                                                                                                                                      | 208        |
| \$ 62. Beibe Seiten muffen einander entsprechend ausgeführt werben .                                                                                                                               | 207        |
| Frftes Kapifel.                                                                                                                                                                                    |            |
| Sott kund gegeben in der Naturwelt oder die natürlichen Eigenschaften Sott                                                                                                                         | es.        |
| 5. 63. Das fromme Bewußtsein sest Gott als Begründer ber Natur-<br>welt in ihrem Dasein und Berlauf, als Schöpfer und Lenker und<br>schreibt ihm bie entsprechenden Eigenschaften ber Allmacht und |            |
| Allwissenbeit zu                                                                                                                                                                                   | 210        |
| Der allwiffenben Allmacht wird burch formale Eigenschaften ber Charafter ber Unenblichkeit jugeschrieben, Ewigkeit und Allgegenwart                                                                | 214        |

|            | 8.          | Gei<br>Gott als Ursä <b>chtichteit ber</b> Raturwelt in ihrem Dasein.                                                                                 |
|------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>S</b> . | <b>65.</b>  | Als Begrunder ber Raturwelt in ihrem Dasein ift Gott ber Beltschöpfer und giebt seine Allmacht fund 2                                                 |
| b.         | <b>(8</b> ) | ott als Ursächlichkeit ber Naturwelt in ihrem Berla:                                                                                                  |
| Ş.         | 66.         | MIS Begründer ber Naturwelt in ihrem geordneten Berlauf ift Gott ber Beltlenter und giebt feine Allwissenheit tund . 1                                |
| S.         | 67.         | Der allwissenden Allmacht kommt ber Charafter ber Unenblichkeit                                                                                       |
| <b>§</b> . | 68.         | zu vorerft mit hinsicht auf bie Zeit. Gott ift ber ewige . 2 Sobann mit hinsicht auf ben Raum, ber all gegenwärtige ?                                 |
| Ş.         | 69.         | Die unenbliche Allmacht und Allwissenheit sind nicht eine Bersschiedenheit in Gott sondern in der Kundgebung seiner Weltsbegründung. Gott ist einfach |
|            | ٠           | Zweites Kapitel.                                                                                                                                      |
|            |             | Die Naturwelt schlechthin abhängig von Gott.                                                                                                          |
| Ş.         | 70.         | Das fromme Bewußtsein sett bie Welt schlechthin abhängig im Dasein und Berlauf, ohne baß Rathschluß und Berwirklichung zeitlich auseinander waren     |
| a.         | Di          | e Belt abhängig in ihrem Entftanbenfein ober Dafe                                                                                                     |
| Ş.         | 71.         | Die Welt als in ihrem Dasein von Gott schlechthin abhangig ift bie von seiner Allmacht geschaffene, sei es in sei es mit ber Zeit 2                   |
| <b>S</b> . | 72.         | Die Welt, weil eine Kundgebung Gottes tann in ihrem Inhalt<br>nicht gufällig zu Gott fich verhalten noch arbitrar geschaffen sein                     |
| Ş.         | 78.         | Die Schöpfungserzählung ber Bibel bezeugt ben religibsen Glauben, ift aber nicht für hiftorisch zu halten 3                                           |
|            |             | b. Die Belt abhängig in ihrem Berlauf.                                                                                                                |
| S.         | 74.         | Die Welt als in ihrem Berlauf von Gott schlechthin abhängig ift die von seiner Allwissenheit gelenkte                                                 |
|            | 75.<br>76.  | Diese Abhangigkeit von Gott ift gleich ber von seiner Naturordnung & Erschaffung und Leitung find für Gott Gines, seine Actuosität                    |
| Ş.         | 77.         | ist unveränderlich                                                                                                                                    |

|                                                   | The second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                     | Seite. |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|--|--|--|--|
|                                                   | Zweite <b>Wichellung.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |  |  |  |  |  |
|                                                   | Die Religion burch bie fittfice, Belt gefteigert.                                                                                                                                                                                                                                            |        |  |  |  |  |  |
| <b>S.</b> 7                                       | 8. Ueber ber natürlichen ift uns bie sittliche Welt gegeben, burch<br>beren Einwirfung auf bas fromme Selbstbewußtsein die Religion<br>weiter entwickelt wirb, indem auch die sittliche Welt schlechthin<br>abbangig von Gott, er als begründender Urheber geglaubt wird                     |        |  |  |  |  |  |
| Ş. 7                                              | 9. Das fromme Subject fühlt fich in ber fittlichen Welt schlechthin abhängig von Gott wie in ber natürlichen, aber auf anbere Weise,                                                                                                                                                         |        |  |  |  |  |  |
| <b>S.</b> 8                                       | 1-7 1-7 1-777 7-18-8                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |  |  |  |  |  |
|                                                   | thun, aber auf andere Weise                                                                                                                                                                                                                                                                  | 270    |  |  |  |  |  |
|                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |  |  |  |  |  |
|                                                   | Frstes Kapitel.                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |  |  |  |  |  |
| 61                                                | tt kund gegeben in der sittlichen Welt oder die sittlichen Eigenschaften Got                                                                                                                                                                                                                 | tes.   |  |  |  |  |  |
| \$. 8:                                            | 1. Das fromme Bewußtsein bezeichnet Gott als ben unbebingten Begründer und herrn der sittlichen Welt nach ihrem Dasein und Berlauf, als hervorbringer und Regierer, und schreibt ihm die entsprechenden Eigenschaften zu. Gottes Wirken ist hier die Besthätigung der sittlichen Weltordnung | 274    |  |  |  |  |  |
|                                                   | Gott als Urheber ber fittlichen Belt nach ihrem Dafe                                                                                                                                                                                                                                         | in.    |  |  |  |  |  |
| S. 82                                             | #                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |  |  |  |  |  |
| S. 88                                             | Allmacht wird Gute  . Als das Bose mißbilligend ist er ber heilige                                                                                                                                                                                                                           | 279    |  |  |  |  |  |
| J. U.                                             | ats vas cope misolutigeno th er ver pettige                                                                                                                                                                                                                                                  | 281    |  |  |  |  |  |
| <b>b</b> . (                                      | Bott als Begrünber ber sittlichen Welt nach ihrem Ber                                                                                                                                                                                                                                        | lauf.  |  |  |  |  |  |
| S. 84                                             | . Als Regierer ber fittlichen Welt ift Gott ber weise, bie Allwiffens                                                                                                                                                                                                                        |        |  |  |  |  |  |
| ٠                                                 | heit wird Weisheit                                                                                                                                                                                                                                                                           | 283    |  |  |  |  |  |
| \$ 85<br>\$ 86                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 284    |  |  |  |  |  |
| J- 00                                             | · Auch die fittlichen Gigenschaften find ewig und allgegenwärtig wirt-<br>fam und in Gott Eines; seine Ginfacheit, Unveranderlichkeit ift                                                                                                                                                    |        |  |  |  |  |  |
| •                                                 | fittlich bestimmt Wahrhaftigkeit und Treue                                                                                                                                                                                                                                                   | 287    |  |  |  |  |  |
|                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |  |  |  |  |  |
| Bweifes Kapitel.                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |  |  |  |  |  |
| Die fittliche Welt Schlechthin abhangig von Gott. |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |  |  |  |  |  |
| \$ 87                                             | Das fromme Bewußtsein sett auch bie fittliche Welt als von Gott abhängig im hervorgerusensein und Entwicklungsgange                                                                                                                                                                          | 290    |  |  |  |  |  |
|                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |  |  |  |  |  |

|             |                                                                                                                                                                                                                                                                          | k |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| e           | a. Die fittliche Beff abhungig in ihrem Dafein.<br>88. Gottes Gute giebt fich fund im hervorbringen ber fittlichen Belt                                                                                                                                                  |   |
| 3.          | ma . man                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2 |
| <b>S.</b>   | •                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2 |
|             | b. Die fittliche Belt abhangig in ihrem Berlauf.                                                                                                                                                                                                                         |   |
| <b>S.</b>   | 90. Gottes Beisheit giebt fich fund im Regieren ber fittlichen Belt, indem bie fittliche Beltorbnung fich schlechthin vollgieht                                                                                                                                          | 1 |
| S.          |                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 |
| Š.          |                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
|             | MA                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1 |
| <b>S</b> .  | , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
|             | ist die zweite nothwendige Stufe, artet aber aus, wenn fie nicht zur Bollendung fortschreitet, in jüdische Wortheiligkeit                                                                                                                                                | 2 |
|             | Pritter Hanpttheil.                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
|             | Der spezifisch driftliche Glaube.                                                                                                                                                                                                                                        |   |
|             | Uebergang.                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| <b>S.</b>   | 94. Die von ber natürlichen und sittlichen Welt gewirfte Erregung<br>bes frommen Bewußtseins ift als Gesetzesreligion ausgefaßt nur<br>negative Boraussetzung, als Borstufe ber Erlösungsreligion aufz<br>gefaßt positive Borbereitung ber vollenbeten Erlösungsreligion | • |
| <b>S.</b> 9 |                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3 |
|             | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9 |
| <b>S.</b> 1 | haftigfeit als bas Erlösungsbeburfniß jum Bewußtsein                                                                                                                                                                                                                     | e |
| <b>S.</b> 1 | icon mit bem Gefet nicht übereinstimmenbe Buftanblichkeit vor-<br>aussett, so bag wir actuell wie potenziell vor ber Gesesereligion                                                                                                                                      | 5 |
| Ş. 9        |                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5 |
| <b>S.</b> 9 | 99. Auf ben Borstufen find boch schon Borökonomien ber Erlösungs=<br>religion, die im Evangelium vom Gottesreiche Christi vollendet                                                                                                                                      |   |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                          | H |
|             | fich offenbart                                                                                                                                                                                                                                                           | , |

|                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                  | Beite.     |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--|--|--|--|--|--|
| Die (                                                                                                                                                                                                | Erlösungsreligion in evangelischer Bollendu                                                                                                                                                                                                                      | ng.        |  |  |  |  |  |  |
| §. 100.                                                                                                                                                                                              | Durch bas Gottesreich zur vollen Durchbilbung geförbert wirb<br>bas religiöse Bewußtsein auch bas Heilsleben inne als schlecht=<br>hin abhängig von Gott, was vollends Glaube und Vertrauen<br>wird                                                              | 348        |  |  |  |  |  |  |
| §. 101.                                                                                                                                                                                              | 11. Sowol für die Heilszutheilung als für die Heilsversagung fühlt bas christliche Bewußtsein das schlechthin Abhängigsein, aber auf andere Beise, so daß die Erwählung immer auch Uebergangene                                                                  |            |  |  |  |  |  |  |
| §. 102.                                                                                                                                                                                              | voraussest, begründet in der göttlichen Weltordnung 8. §. 102. Die Grundaussage bezeichnet Gott als Begründer des heils=<br>lebens und Gottesreiches, was theils zur Trinität hingeleitet hat<br>theils zur letzten Steigerung der göttlichen Eigenschaften . 81 |            |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                  | -          |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                      |            |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | Day Mulatanggrafician auth Mhthailang                                                                                                                                                                                                                            |            |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | Der Erlösungsreligion erfte Abtheilung.                                                                                                                                                                                                                          |            |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | Die Defonomie des Baters.                                                                                                                                                                                                                                        |            |  |  |  |  |  |  |
| § 103. Das fromme Bewußtsein bezogen auf bas heilsleben und Got<br>reich bezeichnet Gott als beren Ursächlichkeit schlechthin ober<br>ben Bater, ber gemäß weiter gesteigerten Eigenschaften es erze |                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | und durchführt                                                                                                                                                                                                                                                   | 855        |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | Erstes Kapitel.                                                                                                                                                                                                                                                  |            |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | Gott als Vater fich offenbarend im Speilsleben und Gottesreich.                                                                                                                                                                                                  |            |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | a. In beffen Entftanbenfein.                                                                                                                                                                                                                                     |            |  |  |  |  |  |  |
| \$ 104.                                                                                                                                                                                              | MIS Erzeuger bes Beilslebens und Gottesreiches ift Gott bie Liebe, welche unfrer Gunbe gegenüber als bie Gnabe erscheint                                                                                                                                         | 359        |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | b. In beffen Berlauf.                                                                                                                                                                                                                                            |            |  |  |  |  |  |  |
| <b>§</b> . 105.                                                                                                                                                                                      | Ms Führer bes Beilslebens im Gottesreich ift Gott bie Bater-<br>weisheit, welche ber mitgebenben Gunbennachwirfung gegen-                                                                                                                                        |            |  |  |  |  |  |  |
| <b>\$</b> . 106.                                                                                                                                                                                     | über als langmuthige Barmherzigkeit erscheint                                                                                                                                                                                                                    | 362<br>364 |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                      | 26                                                                                                                                                                                                                                                               |            |  |  |  |  |  |  |

|            |      | Bweites Kapitel.<br>Das Hellsleben schlechthin abhängig von Gott.                                                                                                     | Eritr.      |
|------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| S.         | 107. | Das Seilsleben im Gottesreich ift von Gott schlechthin abhangig<br>b. h. von ihm erzeugt und geführt, was eins ift mit bem Ab-<br>hängigsein von seiner Reichsorbnung | <b>3</b> 71 |
| c          | 108  | a. 3m Grzeugtsein.<br>Gott als bie Liebe und Gnabe offenbart fich im Erzeugen bes                                                                                     |             |
| <b>J</b> . | 100. | heilslebens                                                                                                                                                           | 377         |
|            |      | b. In ber Fortentwicklung.                                                                                                                                            |             |
| S.         | 109. | Gott als die Paterweisheit und langmuthige Barmherzigkeit offenbart sich im Führen des Heilslebens durch alle Störungen bis an's Ziel                                 | 380         |
| <b>S</b> . | 110. |                                                                                                                                                                       | 300         |
|            |      | gesettes Erzeugen                                                                                                                                                     | 283         |

## Pruckfehler.

| Seite | 7   | Beile | 17 | v. | ٥. | lies: | biefelben         | ftatt: | biefelbe.          |
|-------|-----|-------|----|----|----|-------|-------------------|--------|--------------------|
| ,,    | 32  | ,,    | 4  | v. | u. | ,     | nicht bogmatische | ,,     | bogmatische.       |
|       | 69  | Note  |    |    |    | ,,    | Nro. 21           | ,      | S. 21.             |
| ~     | 239 | Beile | 13 | v. | ٥. | ,,    | göttliche Wefen   | ,,     | göttlichen Wefens. |
|       | 245 | Note  |    |    |    | ,,    | Pajonismus        | "      | Paganismus.        |
| ,     | 314 | Zeile | 15 | v. | ٥. | ,,    | eubamonistisch    | ,,     | neubamonistisch.   |

Druck von Bürcher und Surrer.

y minimate y

# Thriftliche Claubenslehre

## nach protestantischen Grundsätzen

bargeftellt bon

### Dr. Alexander Ichweizer,

Rirchenrath, ord. Professor ber Theologie und Pfarrer am Großmunster in Zürich.

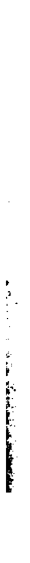
Zweiter Band

obet

Besonderer Theil.

Erfte Abtheilung.

Leipzig, Berlag von S. Hirzel 1869.



#### Vormort.

Das lange Ausbleiben bieses zweiten Bandes, der auch jest : in der einen Abtheilung erscheint, wurde am besten sich entuldigen wenn der Inhalt an Reife gewonnen hatte, zumal gerade Kern aller christlichen Glaubenslehre diese Abtheilung ausfüllt, Lehre von Christus und seinem Wert, das Problem an welchem Biele arbeiten, daß eine reiche und mannigfaltige Literatur zu ücksichtigen war.

Gerne schreibe ich dieses Vorwort an Schleiermacher's Zubelnurtstag, ist doch er der Erneuerer der Christologie und bleibt es,
wol gerade in diesem Lehrpunkt seine Leistungen so wenig die
schließenden sind daß Jedermann sie zu verbessern sucht. Und
ch kann nicht hinter ihn zurückgegangen werden zum bloßen Wiederhaupten der dogmatischen Lehre, deren begriffliches Gerüste einem
itgeiste entnommen war welcher über tausend Jahre hinter uns
gt. Wir werden mit Schleiermacher unsere jezige Begriffswelt
twenden sollen, wenn unser Glaube Nechenschaft geben will von
inem Inhalt; ohne Zweisel muß aber noch viel gearbeitet werden,
d wir einen wiederum für längere Zeit befriedigenden Abschluß
reichen. Dazu führt aber nicht ein Wiederauswärmen der alten
ogmen sondern ein sestes Beharren bei der von Schleiermacher
dsneten Erneuerung. Denn, wie ein Kundiger geurtheilt hat, "an
e Stelle der theologischen Meinungen und kirchlich sestgesetzen

Dogmen soll die Darlegung der driftlich frommen Gemuthszuftartreten. Was auf das Seil keinen Einfluß übt darf nicht Glauben sah bleiben. In Christus ift die Einigung des Menschen mit Gewollzogen, an welcher wir Theil nehmen, um erlöst und mit Ge versöhnt zu sein im Bewußtsein der Kindschaft. Gott ist nicht er von Außen in die Welt eingreisender sondern in ihr sich offenbaren und lebend, indem er ohne Willfur und Wunder durch die Welt ordnung selbst den Zusammenhang im Verlauf alles Lebens begründet, das menschliche aber durch seine sittliche Weltordnung und die Ordnungen des Gottesreiches Christi erzieht und erlöst."

In diesem Sinne habe ich den ersten und nun auch den zweiten Band entworsen, unbekümmert um die trüben Erscheinungen sowoldes päpstlichen Spllabus als der Umkehr der Bissenschaften und darum auch der Bewegung des Weltspstems, diese von Schleiermacher vorher gesehenen "Larven auskriechend in eng geschlossenen Kreisen, die alle Forschung außerhalb der Umschanzungen eines alten Buchstabenk für satanisch erklären."

Im Gegensate zu foldem kundigt sich die Seilung immer beutlicher an, gesetzt auch die Weltmacht begunftige fast überall noch das Krankhafte, bie sie es selbst nicht mehr aushalten wird.

Neueren Dogmatikern gegenüber, welche ben dogmengeschichtliches Stoff so stark herbeiziehen daß sie schon darum gerne den Namen Dogmatik beibehalten, freue ich mich das Dogmengeschichtliche in befonderen Werken bearbeitet zu haben, und nun eine reine Glaubenstlehre geben zu können. Es bleibt doch ein Uebelstand wenn in der Dogmatik, wie Kahnis und soeben Biedermann sie bearbeitet haben, ein und dasselbe Lehrstück aus den verschiedensten Abschnitten zusammengelesen werden muß. Dennoch verdanke ich dem lehtern daß er, wenigstens am christologischen Dogma den geschichtlichen Prozeß der Selbstauflösung, für welchen ich mich auf Strauß berufen

hatte, mit großer Präzision vorführt. Rennt er darum sein Werk gerne Dogmatik, und polemisirt sogar wider meine Definition des Dogma, so wiederhole ich daß es auf Worte nicht ankomme, wenn nur der Dogmatismus vermieden bleibt. Da mir aber Dogma eben doch die kirchlich festgesetzte Lehrsahung ist, so muß für mein Werk die Bezeichnung Glaubenslehre die zutreffendere sein; ich sehe auch nicht wie mein verehrter Kollege seine Lehrergebnisse irgend noch Dogmen nennen könnte.

Möge es mir gelungen sein meine Christologie gegen das "Leben Seju" abzugrenzen, obgleich vorerst noch manche Erörterung in der Glaubenslehre vorkommen muß, die man später dem "Leben Seju" überlassen tann. Die Leistungen der reformirten Dogmatik habe ich verwerthet, ohne darum was die lutherische Gutes enthält zu übersehen.

Bielleicht hatte ich besser gethan die Abtheilung in Lehre von der Person und vom Werk Christi nicht Kapitel zu überschreiben, da man an so große Kapitel nicht gewöhnt ist; denn die Parallele mit der Dekonomie des Baters, wo allemal seine Eigenschaften und seine Werke als Kapitel auseinander gehalten sind, dürfte um so mehr aufgegeben werden, da sie in der Dekonomie des h. Geistes sich vollends nicht festhalten läßt.

Burich, 21. November 1868.



### Der Erlösungsreligion zweite Abtheilung.

Die Defonomie des Sohnes.

#### Einleitung.

- §. 111. Die Erlösungsreligion, in der Dekonomie des aters nach ihrem Besen bargestellt, wird in den Dekonomien & Sohnes und des h. Geistes in ihrer geschichtlichen Erscheinung agewiesen, als in Christus und feiner Rirche verwirklicht.
- 1. Die Erlösungsreligion ist in dem ersten Band dieser Glaunslehre als das im Christenthum sich offenbarende, der geschichtlichen scheinung zum Grunde liegende ewige Wesen dargestellt worden; m zweiten Bande bleibt übrig, die geschichtliche Erscheinung der lösungsreligion in Christus und seinem Reiche zu verstehen, indem : Geschichte ihren religiösen Werth gerade nur darin haben kann fie die wesenhafte Idee zur Verwirklichung bringt.\*) Nicht als die bisherige Dogmatik einerseits in Religionsphilosophie anderts in Religionsgeschichte aufzulösen, in welchem Falle unsre beiden ande jeder ein Ganzes für sich von sehr andrer Form hätte werden

<sup>\*)</sup> So auch v. Hofmann ber Schriftbeweis, 2. Aufl., I. S. 13: Beschichtlicher Bollzug eines ewigen Berhaltnisses. Das Ewige als Boraus: sung bes Geschichtlichen ift bas Erste, mit ihm beginnt bas System. Das tbrige ift Bollzugsgeschichte." Ebenso S. 28: "Der Thatbestand meines briftenthums gibt sich theils als ein Geschichtliches zu erkennen, theils als n bieser Geschichte immer zu Grunde liegendes Ewiges."

muffen; vielmehr ift im driftlichen Glauben Befen und Erfcheinung ausammengefaßt, indem vom Blauben nur da die Rede fein fann wo in der Erscheinung das ideale Befen ergriffen wird; die wiffen schaftliche Glaubenslehre aber, wie fie überall nur ein Moment bes Glaubens nach dem andern lehren fann, leiftet bem Sichielbitverstehen der driftlichen Frommigfeit den befondere heutzutage mich tiaften Dienst, wenn fie bas allem geschichtlichen Chriftenthum um Brund liegende Befenhafte und Ewige verfteben, bas Beidichtliche aber ale die Berwirklichung Diefes Befenhaften auffaffen lehrt. In einmal die 3dee der Erlofungereligion ale das im Chriftenthum fic offenbarende Wefen sichergestellt (\$. 34), so tann die geschichtliche Erscheinung dann mit derjenigen Aritik behandelt werden welche von ber Berirrung in's bloß Regative oder Sceptische geschütt bleibt, Beschichtliches aber in durchaus freier Rritit fur die Frommigfeit fo verwerthet wie es die Idee der Erlofungereligion ausdruckt is. 36) und nichts Beschichtliches bloß als solches zur Religion rechnet. Diefes wird das Wefen fein deffen was fich glaubige oder beffer pofitie Mritit nennt. Daß aber die Erlöfungereligion nicht als abstratte 3ber sondern als die thatsachlich verwirklichte das Christenthum ift, ver steht sich von selbst, abgesehen davon daß wir uns ohne diese geschichtliche Erscheinung auch der Idee gar nicht oder nur febr unficher bewußt waren. Es gehort baber gur unentbehrlichen Bollftandigfeit driftlicher Glaubenelehre die Idee in fonfreter Berwirflichung dat auftellen, und ift keineswegs eine bloge Unbequemung an bas gerade gegebene firchliche Bewußtsein, wie etwa der Rationalismus gemeint hat die Idee allein sei festzuhalten, das "Positive" aber, - worunter er freilich die fritiflos überlieferte Geschichte, somit Ungeschichte ber ftanden hat, -- bloß fo lange zu berücksichtigen als die noch vorham bene Schwachheit bes Glaubens diese Accommodation rathsam mache Bielmehr zeigt die Erfahrung gang entscheibend daß die Idee nur in der Erscheinung uns jum vollen Bewußtsein fommt, zuverficht lichen Glauben wedt und die rechte Birfung uns abgewinnt, wie benn auch jede nur mit der andern wahrhaft verstanden werden tann-

2. Obgleich wir uns des idealen Befens nicht zuerst bewußt geworden find, vielmehr zunächst die geschichtliche Erscheinung auf und

tt und erft nachträglich die ju ihr gehörige Gnofis erwacht: wird beides umfassende Glaubenslehre bennoch bas die Erscheinung Uende ideale Befen zuerst lehren, wie es in der Detonomie des ere jederzeit ift vorangestellt worben, sei man immerhin des Baters burch ben Sohn und h. Geift fich bewußt geworben. Das liche Befen als folches erscheint niemals geschichtlich und bleibt iern transzendent bei sich felbst, mag es noch so fehr in der geerten Bestimmtheit als Bater ober erlofender Gott aufgefaßt en; wohl aber offenbart fich ber Bater ale folder in Rundgeen und Mittheilungen in Chriftus und bem Erlofungereiche teunt ale ber Cohn und ber h. Beift. Der patripaffianische arismus oder Monarchismus fowie die herrnhuthische Bereining Gottes und Christi find Difbverftandniffe, wie freilich auch Berfuch im Bater ben verborgenen nur in fich felbst verharrenden fchweigenden Gott ju feben, ba boch jum Baterfein Gottes be bas Sichoffenbaren gehört und zwar ale Bethätigung ber envollen Liebe und barmbergigen Beisheit, wie biefelben oben gelehrt worden. Die Unterscheidung Gottes als bes transeunten immanenten bat zur Trinitätslehre geführt, in welcher ber leben-, d. h. fowol fich felbst genügende und bei sich bleibende als fich offenbarende und als Offenbarung fich auswirkende Gott nt werden will; daber bas anfängliche Schwanken gwischen einer ieinigkeit und Dreieinigkeit, je nachdem Sohn und Beift, somit wei Bezeichnungen bes Transeunten nur nominell ober aber reell richieden wurden. Bas geschichtlich als abschließend vollendete nbarung des Batere erscheint, Chriftus und fein Reich ober im len Grund der Sohn und der h. Beift, ift das objektive Offenverden des erlofenden Gottes und das subjettive Angeeignetwerden geoffenbarten Erlöfung\*), b. h. bie Berwirflichung der Erlöfungeion in Chriftus und burch ihn in ber Gemeinde. Beide find n barum auseinander zu halten weil bas lettere unmittelbar als

<sup>\*)</sup> Meine ref. Dogmatif II. S. 439. J. H. Hottinger, Cursus theol. 432: Sequentur partes redemtionis quae acquisitione et applicatione inentur.

Aussage unserer subjektiven Erfahrung sich geltend macht, das ersten aber zwar auch erst auf fromme Erfahrung hin Glaubensausjage werden kann, dabei aber an objektive Geschichte gebunden bleibt und darum nicht ohne historische Kritik sich wissenschaftlich lehren lätt. Die Dekonomie des Sohnes hat ja gerade das geschichtliche Eintreten der vollendeten Erlösungsreligion zum Gegenstand, kann also nur darum in der Glaubenslehre vorkommen weil Christus im Glauben angeeignet ist, ein in uns Gestalt gewinnendes Bild das mit der objektiven Geschichte muß ausgeglichen werden, wenn es nicht mit andern theologischen Erkenntnissen in Widerspruch kommen soll.

- § 112. Die Erlösungsreligion ,ift im Brinzip vollendet geoffenbart in Christus, so daß sie einer weiteren Steigerung weber fähig noch bedürftig ist; wohl aber ist ber fortschreitende Aneignungsprozeß einer steten Steigerung bedürftig und fähig.
- Die Erlösungereligion, einst in Voröfonomien bor bem Befet und unter bem Befet wirksam (§. 99), ift in Chriftus ab ichließend geoffenbart ale evangelische Dekonomie mit Abstreifung theils ber früher noch beigemischten Elemente aus ber Beseteligion theils alles bloß Borbildlichen, Typischen, theils der nationalen Be schränktheit. Diese Offenbarung ober völlige Enthüllung eines borber gang ober theilweise Verhüllten (anoxaluntein) ist aber feineswegt burch bloges Lehren vollzogen worden oder erft in der Schriftanf zeichnung sondern durch die ganze thatsächliche Erscheinung Christi, de Die Erlösungereligion felbst auch nicht bloge Lehre sondern Leben if In der abschließenden vollen Offenbarung und Darbietung besteht ber spezifisch einzige Vorzug der Person Christi und des Evangeliums, indem diefes weber als ein schlechthin Neues ohne Anknupfung an frühere Offenbarung noch als bloge Beiterforberung auch wieder nur bis auf eine gewiffe Stufe zu begreifen ift, sondern die Erlo fungereligion im pringipiellen Befen vollendet darftellt. icheidende Bedeutung des Chriftenthums als abschließende Enthulum eines pon Anfang an im Menschengeschlechte fich successiv Offenbaren ben hat die Dogmatit fehr gut erkannt in der Lehre vom Gnaben

bund mit feinen drei Dekonomien ober Offenbarungsstufen, nachbem fon Bwingli") gefagt, "bie Offenbarung bes Sohnes fei zwar etwas unerhörtes und ungewohntes, doch aber von Beginn bes Gundenelende an irgendwie eröffnet und vorbereitet." Ift aber bas Briftenthum die im Pringip vollendet geoffenbarte Erlösungereligion nd barum die Bollendung aller Religion überhaupt, fo kann ein Beiterschreiten ber Religion über das Christenthum binaus ober eine Berfektibilität, Bervolltommnung des Chriftenthums felbst weber mogich noch Bedürfniß sein; baber denn Bersuche bieser Art von ber Religion felbst abführen, um etwa Philosophic und Aesthetit an deren Stelle ju fegen fur Salbgotter, Die nicht mehr wie wir Menschen m Religion bedürfen. Der Chrift hat ein fehr bestimmtes Bewußticin vom abschließenden Werth seiner Religion, wie Calvin\*\*) es mespricht: "Seit in Chriftus ber volltommene Glang göttlicher Bahrheit uns erleuchtet, ist die abschließende Beit vorhanden, in melder wir von Christi vollkommener Lehre (!) befriedigt uns weithin keine neue auszudenken vermögen; oder was ließe sich noch marten und begehren wo das Wort des Lebens felbst fich fo völlig vor uns erklart hat?" Die Idee der vollendeten Religion gehört jum Befen des Chriftenthums (§. 34), daber gibt es fein religiofes Binmegehen über bas Chriftenthum, wie benn auch Versuche Diefer Art velche irgend eine Bedeutung hatten, niemals gemacht worden find, den eflektischen Islam Riemand in Diefer Begiebung nennen wird. Bon Anfang an hat der chriftliche Glaube in Chriftus die volle Menbarung der absoluten Religion erfannt, so daß derselbe nicht Merlei Gerechtes sonbern die Gerechtigkeit, nicht allerlei Bahres ondern die Wahrheit, furz "ber Weg, die Wahrheit und das Teben" ei.\*\*\*) Ebenso hat Christus selbst bas Rommen seiner Person und seines Reiches ale ben für immer entscheibenden Wendepuntt bezeichnet, wenn t die gange Erziehung jum Seil in zwei Perioden theilt: "Gefet

<sup>\*)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 278.

<sup>\*\*)</sup> Meine ref. Dogmatit II. S. 277.

<sup>\*\*\*)</sup> Bas Lang Berfuch einer driftl. Dogmatit, 2. Ausg. G. 162, febr iden ausführt.

und Bropheten bis auf den Täufer Johannes, von da an bas polle Bordringen bes Gottesreiches", Matth. 11, 11-14, 21 16.\*) ein Bort in welchem das volle Selbstbewußtsein der evange Defonomie als ber für immer vollendeten sofort fich aussprid es in bamals zwar nicht in Aussicht genommenen Reihen von! hunderten feither fich beftätigt. Babrend dem Beidenthum bas ! als aoldenes Beitalter eine verlorene Bergangenheit ift, bas 3 thum aber eine über fich felbst hinausgebende einftige Bolle ersehnt: ift in ber neutestamentlichen Frommigfeit Die Buverfid absoluten, für immer abschließenden Berthes fo ftart bag b fogar die Erwartung des naben Beltendes begunftigt werden morin ohne 3meifel die ausreichende Erflarung bes Gemichtetel bas man auf diese sich allgemein im Urchriftenthum verbrei Borftellung gelegt hat. Mag freilich die Buverficht des abschlief Berthes der Offenbarung in Christus hinwieder unterftutt ! fein durch die hergebrachte Meinung daß mit bem Romme Meffias, oder für Chriftgläubige mit dem baldigen berrlichen ! tommen des Gefreuzigten die letten Tage dieses Weltaon ein auch ohne biefe Vorstellung und nach ihrem Burudtreten um abgeschwächt ift bas Bewußtsein bes absolut abichließenden ! bem Christenthum unveräußerlich geblieben. Bie aber von an, verglichen mit ben prophetischen Gottes ine chten welch Mittler der früheren und einleitenden Offenbarung geredet haben Berfunder Diefer vollen Offenbarung als Gottes Sobn ber wird, Sebr. 1, 1. 2, Matth. 21, 33-39, - ber eine Ausbrud! weniger bilblich als ber andere aus bem Sauswesen entnomme Sohfte und Anechte fich unterscheiben und boch beiberfeite Da

<sup>\*)</sup> Meine Erklärung biefer Stelle in ben Theolog. Stubien und Al. 1836 S. 90 f., es werbe seit Johannes bem Gottesreich zelotische Genalt: gethan und Gewaltthätige zerreißen es nur, kann wenigstens aufmerkam wauf die zu wenig beachteten Gewaltausbrücke Biacevau, Biaceral und ab Lovovv, welche nicht einsach in bonam partem auszulegen sind sonden absichtlich aus bem Gebiet räuberischer Gewaltthat entlehnte prägnante! brücke, ähnlich bem Wuchern mit seinem Pfund.

- ifti Sohnschaft und Gottheit zusammen mit dem Bedürsniß den Geluten Werth seiner Offenbarung, das volle Offenbarsein des unlischen Baters in Christus festzustellen, und dieses Grundgefühl die jederzeit seinen Ausdruck suchen, ohne gebunden zu sein an Dogmen welche aus der Denkweise und dem Begriffsapparat vergangenen Zeitalters entsprossen sind. Bloß wie Knechte zum werhalten sich die Propheten, denen das zu offenbarende Gut ein fremdes, nur vorübergehend sie begeisterndes geblieben ist; und der Sohn zum Bater verhält sich wer die Heilswahrtals bleibendes Eigenthum in sich trägt, Joh. 8, 35, indem der auf ihm bleibt, Mark. 1, 10.
- Bird die Berfeftibilitat bes Christenthums in seinem prinkllen Befen durchaus vom christlichen Glauben verneint, so hat Glaubenslehre diese Verneinung zu verstehen, damit dieselbe nicht eine bloß fanatische ober eigensüchtige Behauptung erscheine sonals wohlbegrundeter Glaube. Die Aufgabe ware nicht zu lösen, un Die Religion zu benjenigen Gebieten bes geiftigen Lebens gete welche wie die Wissenschaft und Technit in stetigem Fortschritt teigern und vervollkommnen von Geschlecht zu Geschlecht, soweit dich der Kulturzusammenhang nicht unterbrochen wird; da aber religiofe Leben ju den an gang andere Entwidlungegefete wiefenen Gebieten gehört, in welchen belebende Perfonlichkeiten als Doche machende Forderer und Bendepuntte auftreten: fo tann dalicher Beise das Höhe- ober Bollendungestabium des religiosen bens in verhaltnismäßig frühere Beit fallen '), und die geschichtbe Berwirklichung diefer Möglichkeit barf nicht als etwas von rnherein Unmögliches geläugnet werden wie etwa bas absolute Rur hat man fich zu huten die in Chriftus thatfachlich Mendete Offenbarung ber Erlöfungereligion nicht auf eine Beife

<sup>\*)</sup> Ausgeführt in ben Theol. Stubien und Rritifen 1834 III. und IV., bann mit Beziehung auf bas Leben Jesu von Strauß ebend. 1837 III., pran Illimann, ebend. 1838 S. 298 f. 302 f. fich angeschlossen hat und mit auch Strauß in ben friedlichen Blättern theilweise übereinstimmt.

vorzustellen wie dieselbe in der That mit einer Totalanschan menschlicher Geschichte unverträglich ware, indem man Gott fell b. h. das göttliche Befen oder den Bater ohne Beiteres in menfe der Ginzelperson erscheinen und geschichtlich oder vielmehr mythologi auftreten ließe, wogegen die reformirte Glaubenslehre von Alters ihr finitum non capax infiniti nicht nur ale allgemeine Barm ausgesprochen sondern Dieselbe auch in forgfältigen Limitationen bogmatischen Christologie wirklich geltend gemacht bat. vollendeten Offenbarung der Erlöfungereligion im Pringip und inneren Leben Christi ist aber nicht auch deren theologisch wiffenich liche Bollendung gesett, und ebenso wenig kann die erfte Aneign und Berwirklichung im Rreife der Gläubigen eine vollendete und schließende fein, obgleich das belebende Bringip im urfrischen, MI energisch umgestaltenden Auftreten eine normartive Bedeutung benn was bom Pringip felbst im inneren Leben Chrifti sich dann Ausbrucksweise und außere Buftanblichkeit unterscheidet, bat den schichtlichen Entwidlungeprozeß durchzuleben und ift nicht nur Entfaltung und Bervollständigung bedürftig sondern auch der 6 gerung und Läuterung, wie ja fogar bie achteften Ausspruche Ch von der Eregese richtiger verstanden werden, wozu ihre Schap als Ausbrud bes Pringipe mitgehört. Go gibt es givar fein! durfniß über Chriftus hinauszugehen, wohl aber bas in ihm nich und abschließend offenbarende Befen der Erlösungereligion im richtiger wiffenschaftlich zu verstehen, indem wir von demfelben ftimmt unterscheiden was bloß zu seiner Darftellung und Auspragu gehört, die nothwendig im Borftellungefreife und in der Sprachme eines bestimmten Zeitalters und Boltethums vor fich geben mi Das Bring und in diefer hinsicht der Geschichte anheimfällt.") vollendet in sich tragen beißt noch nicht feine veripherische Auswi tung vollständig ober abschließend aussprechen, ober gar eine fi immer gultige Sprach- und Dentform erzeugen. Rann icon ber fi

<sup>\*)</sup> hundesbagen, Beitrage jur Rirdenverfassungsgeschichte bes Br teftantismus S. 1: "Das hertommliche, die vorhandene Begriffswelt bat im auf die erscheinende Gestalt jurudgewirft," ohne Zweifel icon auf die allerer

ikus gegebene volksthumliche Borftellungskreis, in welchem er und fich aussprechen muß, keine Autorität sein für die fremde welt und Rachwelt, zumal sich hebräisch denken läßt nur was fifch gesprochen werden kann: so fühlen wir noch viel mehr die ben Aposteln, namentlich von Baulus gegebene Auswirkung des Michen Bringips in rabbinischer Denkweise als uns fremd einer mittelung bedürftig. Dazu rechnen wir aber nicht bloß die dain den judischen Schulen übliche typische und allegorische Ausmg alttestamentlicher Erzählungen und Personen sondern auch is ins Innerfte der Kirchendogmen einflugreich gewordene Darg Chrifti und feiner Bedeutung in israelitischen Anschauungsm wie die Herbeiziehung des Passahlammes, des Opferblutes, Baffer gebenden Fels in der Büste u. s. w. Sobald man eichen im jeweiligen Beitgeschmack herbeigezogene Darstellungsals die reine Doktrin selbst auffaßt, wird man die Lehrabsicht Apostels migdeuten, wie denn was er vom Tode Christi faat lleberschäßen bloßer Darstellungsmittel völlig mißverstanden en ift.") Die Kirche erlangt die hiefür nöthige Freiheit, seit sie bibel nicht mehr als Diftat bes h. Geiftes auffaffend eine weit be Manniafaltiakeit neben einander im Neuen Testament vorber Lehrbegriffe und Auffassungsarten zu wurdigen verfteht. Go nan freilich Alles in der Bibel als Diktat des h. Beistes betete, war man veranlaßt in allem die reine Doftrin felbst zu und darum in jenen une fremdartigen rabbinifirenden Argutationen geheimnisvolle gottliche Belehrungen ju finden, beren alt je fremder er uns geworden ift, besto mehr als ein uberunftiger zu berehren fei. Erfennt man bingegen je langer je r daß die dialektischen Beweisführungen 3. B. eines Paulus gar permerthen mas er in Gamaliels Schule gelernt hatte, fo muß Diefer freieren und mahreren Auffastung des biblischen Schriftzwefens eine bedeutende Berichtigung bisheriger Dogmatif bereben.

<sup>1)</sup> Rachgewiesen in ben Theol. Studien und Rritifen 1858, S. 469 f.

3. Go wenig das Chriftenthum im Pringip perfettibel ift, fehr ift es hingegen seine Aneignung und Berwirflichung fomet prattifchen Leben ale in ber wiffenschaftlichen Glaubenelehre. b. Geift als der Beift der Bahrheit führt in alle Bahrheit, in die welche jest noch nicht ertragen wurde;" "er nimmt aber aus dem Meinigen welches auch bas des Batere ift," 3oh. 16, 1 Darum ift aber biefer Beift nicht etwa ein neues ober boberes Bri gegenüber dem in Chriftus geoffenbarten, nicht eine weiter fchreit Offenbarung der religiofen Bahrheit, ein Sinausichreiten über ftus in montanistischer Beise, mas von Beit zu Beit Schmarmer, Swedenborg\*) gemeint haben, sondern es ift das in Chriftus le Pringip wie es nach der Sinwegnahme Chrifti 3oh. 7, 39. geltend macht im Uebergeben in die Gläubigen. In Lehre und ift demgemäß die Rirche nicht stehen geblieben bei der Lehre und des übrigens fehr mannigfaltigen apostolischen Rreises, auch nich Reformation, mag fie noch fo fehr bas Apostolische zur Befeit herkömmlicher Ausartungen geltend gemacht haben. Urzeit fopirende Rirche murbe fofort jur blogen Gefte, ba das Leben geschichtlicher Kontinuität zum Begriff ber Kirche als be tatholischen gehört. — was man mit der bischöflichen Succession wechselt hat, - und der sichere Begriff bloger Sette gerade mi Berausfallen aus biefem geschichtlichen Busammenhang fich finden Die Idee und die Erscheinung der Rirche ftreben einander immer ju tommen, ihr völliges Einsgewordensein mare aber der Abf des geschichtlichen Prozesses (ecclesia militans) und kann be auf keinem Buntte beefelben verwirklicht fein fonbern erft fur gang andere höhere Beltordnung (ecclesia triumphans) als for hin verwirklicht geglaubt werden, wo nicht wiederum an die 3 ber fterbend Abtretenden neue Generationen für's Chriftenthum zogen werden mußten. Deffen ift die Chriftenheit fich fo beftim bewußt daß fie auch von Chriftus das abfolut fertige Einsgeword

<sup>\*)</sup> Schnedenburger Borlefungen über bie fleineren protesiantif Geften, S. 235.

- m der Idee und, der Erscheinung erst für den Stand seiner Erstung (Christus der verherrlichte und triumphirende) behauptet, ihrend im geschichtlichen Stand der Erniedrigung auch er im Einstu mit der Idee doch ein versuchbarer und den Sieg erkämpfender wesen sein. Bollends der einzelne Gläubige entspricht hienieden niemls schon völlig seiner Idee, was ihm erst in seiner Berklärtheit wichbar sei.
- § 113. Idee und Erscheinung oder Besen und Berwirtsung verhalten sich zu einander gleichmäßig in der Octonomie s Sohnes und in der des h. Geistes, dort als im Brinzip s geworden, hier als im Berden begriffene Einigung.
- Bleichwie der absolute Berth des in Christus geoffenbarten ile, der vollen Offenbarung des Batere oder des erlofenden Gottes Dogma von Chrifti Gottheit ober genauer Gottmenscheit nicht arbeitet werden konnte, ohne daß fofort der nicht minder absolute erth des die Rirche beseelenden b. Beistes im Dogma von der utheit desselben sich ausgesprochen hat, eine Gottheit jedoch die bebenfalls als eine Gottmenschheit des h. Geistes zu verwirklichen cht: fo wird jederzeit die Glaubenslehre Diefe absoluten Großen thalten, obwol nicht gebunden an die vor bald anderthalb tausend thren im Dogma verwendeten meift hellenischen Begriffeformen. torauf es bleibend ankommt das ist doch die Busammenfassung r christlichen Erscheinung mit ber absoluten Idee, benn nichts anres hat das alte Dogma sicher stellen wollen gegenüber den eintigen Barefien, welche entweder anostisch nur die ewige Ibee festelten, die geschichtliche Erscheinung Chrifti aber botetisch in blogen dein berabsetten, ober ebionitisch ben geschichtlich Erschienenen von mer Idee ablosten, oder arianisch der Idee selbst den absoluten jarafter absprachen.\*) Rur bas in der Rirche wider beiberlei Gin-

e) Sofern was in Chriftus ericheint nicht gottlich fonbern nur bie bocht foaffene Boteng fein foll, flatt bes Gottfohnes ein hochfter Erzengel.

seitigkeit festgehaltene Zusammenfassen der Sdee und der Erscheinen vermag die weltgeschichtliche Seilsmacht des Christenthums zu begreisen. Dogmatisch verwendet aber das athanasianische Zeitalter nicht aus der h. Schrift sondern aus der hellenistischen Philosoppentlehnten Begriffe von göttlicher und menschlicher Natur, von Hostase oder Verson, und gelangte so zu einem Dogma welches schanfänglich bedeutende, nicht bloß doketische oder ebionitische Oppentionen übermeistern mußte, und als Ausdruck des christlichen Glaubenur so lange befriedigen konnte als im theologischen Denken je hellenische Begriffswelt einheimisch blieb, oder die devote Verehnzeines angeblichen Mysteriums das Denken ersetze.

Seitdem nun das protestantische Prinzip die bloße Devotigegenüber der Kirchenautorität durchbrochen und endlich sich prüse auch an die sogenannten objektiven oder theologischen Dogmen wagt hat, ist die doppelte Einsicht erwacht theils daß das trinität christologische und pneumatologische Dogma an innern Schwierigkt und Widersprüchen leidet die unser Denken nicht mehr tragen to theils aber daß die Berufung auf ein Mysterium hier nicht begrütischt, weil nicht die göttliche Offenbarung sondern menschliches Denkeise Dogmen erzeugt hat.

2. Sobald wir statt jener hellenistischen Begriffe von göttlich und menschlicher Natur in Einer Person und von drei Personen Einer Natur die unserm jetigen Denken eigenen Begriffe von Wund Erscheinung, Ewigem und Zeiklichem, Wesen und geschichtlichen Berwirklichung auf die Christologie und Pneumatologie anwender werden die alten dogmatischen Bestimmungen über das Berhältschiefer Begriffe zu einander uns verständlicher, daß nämlich im Einswerden Beider weder die eine in die andere verwandelt oder aufgehobe werde, noch beide in einander vermischt ein Drittes werden, noch beide in einander vermischt ein Drittes werden, noch beide nur neben und an einander gefügt seien, dennoch abe in Christus Ein persönliches Leben konstituiren. Können diese Bestimmungen von unendlich göttlicher und endlich menschlicher Natur ausgesagt nicht wirklicher Gedanke werden, so werthvoll sie als Kantelen wider die Häresen geworden sind: so bezeichnen sie hingegen das Berhältnis der Idee zur Erscheinung wie es wirklich gedacht

werden muß. Sagen wir göttliche und menschliche Ratur, so verschen wir darunter zunächst eine gegenseitig sich ausschließende Zweisit und doch sollen sie Eins werden; sagen wir aber Idee und scheinung, so nennen wir eine Zweiheit die von vornherein zum swerden befähigt ist, und doch sind sie nicht einerlei, noch wird eine in die andere verwandelt, noch beide vermischt, noch bloß einander gefügt. Erst von diesen Begriffen aus, wenn sie einmal Schleiermachers Borgang in der Glaubenslehre eingebürgert sind, ich sich dann auch unsere Borstellung von Gottheit und Menscheit sprechend berichtigen lassen, Gott als im Menschen leben wollend der Mensch als in Gott seine Wahrheit suchend.

Benn ferner bas Einigende beiber Naturen in der Person gebt wurde, die an beiden Theil habe, so freilich daß der ewig fonliche Logos ober Gott-Sohn \*) eine menschliche Natur fich anme, ohne daß die lettere ebenfalls ihre Berfonlichkeit habe: fo webe bei diefer bogmatischen Formulirung zwar bas Ungeheuerliche Er Doppelperfonlichkeit verneint, bafür aber mit dem Berfonlichsein 🖿 die wahre Menschennatur selbst geopfert, da ja gerade nur das fonlichfein ben Borgug des menichlichen Geschöpfes bilbet. Daber denn faft nur noch Gine Stimme über bas Ungenügende diefes bulbogma, jumal trop ber verneinten Doppelperfonlichfeit bann mieder von zweierlei Biffen und Billen in Chriftus die Rede einem gottlichen und einem menschlichen. \*\*) Biebt man biefen matischen Denkapparat auf und fest ftatt bee Gott-Sohnes ober tfonlichen Logos die Idee der vollen Bateroffenbarung und des bieje begrundeten Chriftusberufe ober bes Gottmenichen, furg bibealen Chriftus als ben mit bem geschichtlichen Chriftus Gins mbenden: fo wird auch die Bestimmung vom Gig ber Berfonlichit auf ber idealen Seite bentbar, indem die ichon fur fich lebende 8 3dee emige Chriftusidee es ist welche den geschichtlichen Chriftus

<sup>\*)</sup> Beife hat mit Recht Gott-Cohn und Gottes Cohn untericieben, ba was ben metaphpfifchen, biefes ben geschichtlichen Chriftus bezeichnet.

<sup>\*\*)</sup> Meine reform. Dogmatit II., S. 367.

jum Ginswerden fich aneignet und in ihm fich verwirflid Fleisch wird, so daß fein abgesehen bon diefer Berufsidce angelegtes und vorhandenes Ich ju einer eigenen Entwicklun gelangt und fo zu fagen ohne besondere Perfonlichfeit bleibt. was nach Ablehnung der Doppelperfonlichkeit dann doch wiede Monophysiten und Monotheleten von zweierlei Biffen und in Chriftus, von gottlichem und menschlichem behauptet wurd sich begreifen, sobald wir es beziehen auf den Unterschied eines aus der Berufsidee hervorgehenden 3ch und eines hievon ab boch angelegten niederen und gewöhnlichen 3ch; wie benn ( gerade auf dem johanneischen Standpunkt von einem 3ch re weder die Lehre noch das Handeln verursache, die vielmehr a Bater ober aus dem Gottgefandtsein und höhern 3ch herve fraft beffen er Gins ift mit bem Bater und praexistirt ch Abraham war. Bird dabei bennoch feinerlei Erinnerung zeitlich in ber Praeriftenz geschaute Bahrheiten geltend gema muß diese Bräeristenz, wie die reformirte Dogmatit fagt, n bas gemeine 3ch, bas fogar jest nichts gelten will, fonbern ideale behauptet fein, wie icon Calvin erflart, "das Sein ehe Abraham war, ift von feiner Menscheit weit entfernt u von seiner Göttlichkeit ausgesagt", oder wie der orthodore fius in dogmatischer Sprache "für wahr erachtet daß die person bor ber Menschwerbung praeristire, sofern fie in ber gi Ratur subsistirt, die gottmenschliche Person hingegen das Menschwerdung fei"\*), daber "biese Mittlerperson bes Gottn nur im ewigen Rathichluß von Gott ewig aufgestellt fei". B wir nun statt der hellenisirenden Begriffe die uns angehörent Ibee und Erscheinung, fo wurde es freilich jur Auflosung b gion führen wenn wir die Idee der vollen Offenbarung di fenden Bottes nicht mit bem geschichtlichen Chriftus sondern Menschheit überhaupt bermitteln und einigen wollten, in Falle auch die Idee eine Erweiterung in's Allgemeine erleiden

<sup>\*)</sup> Meine reform. Dogmatit II., S. 284.

aber die Ideen in ihrer unbestimmten Gesammtheit sich nur Welt und Menschheit überhaupt darstellen, für unsere Glauchre handelt es sich durchaus nur um die Vermittelung der getlichen religiösen Zentralpersönlichkeit mit der zu dieser gehörigen zenschlichen Idee; denn der Gottessohn der Religion kann nicht Menschheit sein sondern nur der einzige Christus. Auch sind alle Ideen bestimmt und fähig sich in ihrer Fülle zu verwirts als Fleisch werdende, sondern nur mehr oder weniger, während er religiösen Bollossendung als dem Zentrum des Ich geltend ihr eigenthümlichen Vorzug geltend macht, immer von Zentralzen aus einen Kreis zu erfüllen, so daß Christus als Zentralzelichkeit die ganze Menschheit an sich ziehend, einen überall anzen Prozes des religiösen Lebens vollendet.

Bom h. Beift ift nicht minder bag er Gott fei bogmatisch ftellt worden, genau betrachtet meint man aber hier wie beim fohn eine transeunte, ber Menschennatur immanent werdende beit, d. h. eine Gottmenschheit, nur daß diese göttliche Hypostase wie die andere im einzigen Christus abschließend erscheint sonin der Kirche oder Gemeinschaft der Gläubigen als successiver ; denn der h. Geift fommt zur gottmenschlichen Berwirklichung 🔄 Gesammtheit der Gläubigen, zwar nicht in der empirisch sicht-Rirche sondern in der sogenannten unfichtbaren, und auch in toweit fie die auf Erden fampfende ift, findet der h. Beift bolle Verwirklichung noch nicht, wohl aber in der hohern Beltma der triumphirenden Kirche. Rur fo laffen fich der dogma-Bottsohn und Gottgeist unterscheiden daß jener im einzigen tus abschließend Mensch wird, dieser aber eine Gesammtheit bet und barum bis an's Ende biefer Beltordnung nur in einem nes fich bethätigt. Benigstens find die innergottlichen Berfonenuichiede stete nur in phrasenhaften Personenproprietäten formulirt ben; oder follte daß der Sohn gezeugt, der Beift aber gehaucht be, mehr fein als bloge Phrase? Das Befentliche mar boch ter, bon Gott ju postuliren daß er als Logos in Christus, als Beift in der Kirche sich auswirke, und brauchbar mare der Unterb bes Beugens und bes Sauchens boch nur fofern bas Beugen Begriffsapparat uns fremd geworden ist. Sprechen wir aber heutzut in den uns angehörigen Begriffen von Idee und Erscheinung, son was Christus als was die Kirche betrifft, so kann nur Misvert den Vorwurf erheben, als sei von zweierlei Christus und zweie Kirche die Rede; denn der empirische Christus hat seine wahre deutung in seiner Idee, und ein von seiner Idee abgetrennter Christus gerade der nicht geschichtliche und niemals dagewesene, wie empirische Kirche auch nur in ihrer Idee die wahre sein kann. D Parallele der Christologie und Pneumatologie hat Schleiermatzwar angedeutet aber nicht verwerthet.

- §. 114. Die dogmatische Christologie und Pneumatolist unserm Glauben in die religiös ethische aufgegangen, wob eine von Anfang an der Reformation gestellte Aufgabe ihrt sung gefunden hat. (§. 8.)
- Daß die dogmatische Christologie und Bneumatologie dem herkommlichen trinitarischen Sintergrund unserm Glauben getreuer und zusagender Ausdruck nicht mehr gelten fann, wird in allgemeiner augestanden, sowol im populären Bewußtfein der meinde ale im wiffenschaftlichen ber Theologen. traditionellen Orthodorie fich berufen erachtende Rirchentag bat bie vom bestellten Sprecher anhören muffen, und felbit lutherische D matifer urtheilen ), "feit mehr als einem Jahrhundert habe die Rit fich vorzugeweise an die menschliche Erscheinung Chrifti gehalten; fei in der Erfenntniß der Person Chrifti ein offenbarer Fortich vorhanden: allen Standpunften ftebe feit daß Chriftus ein mall Mensch fei, die orthodore Lebrweise mache aber eine menschliche G widlung unmöglich." Benichlag, Schenfel, Keim, Dorner, Sund hagen, von vielen Andern nicht zu reden, anerkennen die Nothwa diafeit einer vom Beitalter der Reformation noch nicht in Angel genommenen Umgestaltung auch der objektiven, b. b. theologifch

<sup>\*)</sup> Rabure gutb. Deamatif II., E. 598.

ite 3been in ferer unbefimmten Gefammtheit fich nu: und Menid beit wertraum berbelen, fur unfere Blau Delt es fich buid que nur um bie Bermittelung be, ge oligiblen Gentralberfenbatin mit ber ju bieber geborigen en Boert benn be. Memefebn ber Religion fann nicht eit fem fondem au. . emmge Chriffine. Auch find been befimmt und bei bit nieber gulte gu bermert gef bigegende feillen bit mier ober wemaer, mabiend geffen Bolloffene von ihr tem gentrum bee 3d geltend Benfonmlichen Beier beite nacht immer bon Bentraf gemen Recis que finite granus als Journal Die gange Menfelle beit bem einen überale ein apply the religious of the fire

and be them the mind that he were in dominated orden, genan ein alle mit und ibm ner wer beim ine frangenat. Dit und bie und mmaiem merbenbe to time branmania, a finite to confide Some finite je andere na int bie bei bei ale fint nichent fon Miral Co. Man of the contract has income. um der ein Weift teund ein ber bie bie Bemitte eine eminibeit Der Glabe er er erne bie annimite ficht be benbern in bie fo batt, ie bereit und aufe in in no die auf Irin fir The der he were Reggentlichung nicht im - In lobern 28 i.i er grumpinient nichte. - Frith der Sonia form and Gotte, however to diet me one of pidikikend Menif Geamm: Sarum bie ane 2".

e bethätigt. Wen ber bei berichten Beifennt biffete nur im bet ferte et . Williaften fermint Dar follte baf 2.: Eint gie fein ale bloft ... n Gott ju pofin in Sorfin Chrifte of ber Rirche fich Geren Beugene und Die bied : " Diem Die gen

tan mur en les m of Beft aber gerant! in Ministe mar 200 -2001 mare ber Unif

arcii 26. 4: to. ,13333 1 ..



und Bropheten bis auf ben Taufer Johannes, von ba an bas macht volle Bordringen des Gottesreiches", Matth. 11, 11-14, Luf. 16, 16,") ein Bort in welchem das volle Selbstbewußtsein ber evangelischen Dekonomie ale ber fur immer vollendeten fofort fich ausspricht, wie es in damals zwar nicht in Aussicht genommenen Reihen von Jahr hunderten seither sich bestätigt. Bahrend dem Beidenthum das Ideal als goldenes Beitalter eine verlorene Vergangenheit ift, bas Juden thum aber eine über fich felbit hinausgebende einftige Bollendung ersehnt: ift in der neutestamentlichen Frommigkeit die Buverficht bet absoluten, für immer abschließenden Berthes fo ftart daß baburch fogar die Erwartung des naben Beltendes begunftigt werden mußte, worin ohne Bweifel die ausreichende Erklarung bes Gewichtes lief bas man auf diese sich allgemein im Urchristenthum verbreitente Borftellung gelegt hat. Mag freilich die Buverficht des abschließenden Berthes der Offenbarung in Christus hinwieder unterstütt worden fein durch die hergebrachte Meinung daß mit dem Rommen bet Meffiae, oder für Chriftglaubige mit dem baldigen berrlichen Bieber tommen des Gefreuzigten die letten Tage Diefes Beltaon eintreten: auch ohne diese Borftellung und nach ihrem Burudtreten um nicht abgeschwächt ift bas Bewußtsein bes absolut abschließenden Berthes bem Chriftenthum unveräußerlich geblieben. Bie aber von Anfang an, verglichen mit den prophetischen Gottestnechten welche als Mittler der früheren und einleitenden Offenbarung geredet haben, ber Berfunder diefer vollen Offenbarung als Gottes Sohn bezeichnet wird, Sebr. 1, 1, 2, Matth. 21, 33-39, - ber eine Ausbruck nicht weniger bilblich als ber andere aus dem Sauswesen entnommen, wo Sohfte und Anechte fich unterscheiben und doch beiderfeite Menfchen

<sup>\*)</sup> Meine Erklärung biefer Stelle in ben Theolog. Stubien und Kritiken 1836 S. 90 f., es werbe seit Johannes bem Gottesreich zelotische Gewalt an gethan und Gewaltthätige zerreißen es nur, kann wenigstens aufmerksam macht auf die zu wenig beachteten Gewaltausdrude piakevodue, piavoral und agna-tovov, welche nicht einsach in bonam partem auszulegen sind sondern als absichtlich aus bem Gebiet räuberischer Gewaltthat entlehnte prägnante Aus: brilde, ähnlich bem Buchern mit seinem Pfund.

- find, so hangen unverkennbar die später gebilbeten Dogmen über Christi Sohnschaft und Gottheit zusammen mit dem Bedürsniß den absoluten Werth seiner Offenbarung, das volle Offenbarsein des himmlischen Vaters in Christus sestzustellen, und dieses Grundgefühl wird sich jederzeit seinen Ausdruck suchen, ohne gebunden zu sein an die Dogmen welche aus der Denkweise und dem Begriffsapparat eines vergangenen Zeitalters entsprossen sind. Bloß wie Anechte zum Herrn verhalten sich die Propheten, denen das zu offenbarende Gut noch ein fremdes, nur vorübergehend sie begeisterndes geblieben ist; hingegen als der Sohn zum Vater verhält sich wer die Heilswahrbeit als bleibendes Eigenthum in sich trägt, Ioh. 8, 35, indem der Geist auf ihm bleibt, Mark. 1, 10.
- Bird die Berfettibilitat bes Christenthums in seinem prinzipiellen Befen burchaus vom driftlichen Glauben verneint, fo bat die Glaubenslehre diese Verneinung zu verstehen, damit dieselbe nicht als eine bloß fanatische ober eigenfüchtige Behauptung erscheine sonbern als wohlbegrundeter Glaube. Die Aufgabe ware nicht zu lofen, wenn die Religion zu benjenigen Gebieten des geiftigen Lebens geborte welche wie die Biffenschaft und Technit in stetigem Fortschritt nich steigern und vervollkommnen von Geschlecht zu Geschlecht, soweit nämlich der Kulturzusammenhang nicht unterbrochen wird; da aber gerade das religiofe Leben ju ben an gang andere Entwidlungegefete gewiesenen Gebieten gehört, in welchen belebende Berfonlichkeiten als Epoche machende Forderer und Bendepuntte auftreten: fo fann möglicher Beife das Bobe- oder Bollendungestadium bes religiofen Lebens in verhältnismäßig frühere Beit fallen ), und die geschichtliche Berwirklichung dieser Möglichkeit barf nicht als etwas bon vornherein Unmögliches geläugnet werden wie etwa das absolute Bunder. Rur hat man fich zu huten die in Chriftus thatfachlich vollendete Offenbarung der Erlöfungereligion nicht auf eine Beife

<sup>\*)</sup> Ausgeführt in ben Theol. Studien und Kritiken 1834 III. und IV., sobann mit Beziehung auf bas Leben Zesu von Strauß ebend. 1837 III., woran Ullmann, ebend. 1838 S. 298 f. 302 f. sich angeschlossen hat und womit auch Strauß in den friedlichen Blättern theilweise übereinstimmt.

vorzustellen wie dieselbe in der That mit einer Totalanschauung menschlicher Geschichte unverträglich ware, indem man Gott felbit, b. h. bas gottliche Befen oder den Bater ohne Beiteres in menfchli der Einzelperson erscheinen und geschichtlich ober vielmehr muthologisch auftreten ließe, wogegen die reformirte (Blaubenslehre von Alters bei ihr finitum non capax infiniti nicht nur als allgemeine Barnung ausgesprochen sondern dieselbe auch in forgfältigen Limitationen be bogmatischen Christologie wirklich geltend gemacht hat. vollendeten Offenbarung der Erlösungereligion im Bringip und in inneren Leben Chrifti ift aber nicht auch deren theologisch wiffenschaft liche Bollendung gesett, und ebenso wenig fann die erfte Aneignung und Berwirflichung im Rreife der Gläubigen eine vollendete und ab schließende fein, obgleich das belebende Bringip im urfrischen, Alle energisch umgestaltenden Auftreten eine normartive Bedeutung bat benn mas bom Pringip felbst im inneren Leben Christi fich bann alt Ausdrucksweise und außere Buftandlichkeit unterscheibet, bat den ge ichichtlichen Entwidlungeprozeß durchzuleben und ift nicht nur be Entfaltung und Bervollständigung bedürftig fondern auch der Stei gerung und Läuterung, wie ja fogar bie achteften Aussprüche Chrift bon der Eregese richtiger verstanden werden, wogu ihre Schatung als Ausbrud bes Bringipe mitgehört. Go gibt es gwar tein Be durfniß über Chriftus hinauszugehen, wohl aber das in ihm fich vol und abschließend offenbarende Befen der Erlösungereligion imme richtiger wiffenschaftlich zu verstehen, indem wir von demfelben be ftimmt unterscheiben was bloß zu seiner Darftellung und Anspragung gehort, die nothwendig im Borftellungefreife und in der Sprachweif eines bestimmten Zeitalters und Bolfethume bor fich geben mußt und in diefer Sinficht der Geschichte anheimfallt.') Das Bringu vollendet in sich tragen beißt noch nicht feine peripherische Auswir fung vollständig ober abschließend aussprechen, ober gar eine fu immer gultige Sprach. und Dentform erzeugen. Rann ichon ber fu

<sup>\*)</sup> hunbesbagen, Beitrage jur Rirchenverfassungsgeschichte bes Proteftantismus G. 1: "Das hertommliche, bie vorhandene Begriffswelt bat immer auf die erscheinende Gestalt jurudgewirft," obne Zweifel fcon auf die allererfte.

Shriftus gegebene voltsthumliche Borftellungetreis, in welchem er Denten und fich aussprechen muß, teine Autorität fein fur bie frembe Mitwelt und Nachwelt, jumal fich bebraifch benten läßt nur was bebraifch gesprochen werden tann: fo fühlen wir noch viel mehr bie von den Aposteln, namentlich von Baulus gegebene Auswirkung bes driftlichen Pringipe in rabbinifcher Dentweise ale une fremd einer Bermittelung bedürftig. Dazu rechnen wir aber nicht bloß die damale in den judischen Schulen übliche typische und allegorische Aus-Deutung alttestamentlicher Erzählungen und Versonen sondern auch Die bis ins Innerfte der Kirchendogmen einflugreich gewordene Darftellung Chrifti und feiner Bedeutung in iergelitischen Anschauungsformen wie die Berbeiziehung des Paffahlammes, des Opferblutes, Det Baffer gebenden Kele in der Bufte u. f. w. Sobald man Dergleichen im jeweiligen Beitgeschmad herbeigezogene Darftellungemittel als die reine Dottrin felbst auffaßt, wird man die Lehrabsicht Des Apostele migdeuten, wie benn was er vom Tode Christi fagt durche lleberschäten bloker Darftellungemittel völlig migverftanden worden ift.") Die Kirche erlangt die hiefür nothige Freiheit, seit fie Die Bibel nicht mehr ale Diftat bee h. Geiftes auffaffend eine weit reichende Manniafaltigfeit neben einander im Reuen Testament vorliegender Lehrbegriffe und Auffaffungearten ju würdigen versteht. Go lange man freilich Alles in ber Bibel als Diftat bes b. Beiftes betrachtete, war man veranlaßt in allem die reine Poftrin felbst zu feben und darum in jenen uns frembartigen rabbinifirenden Argumentationen geheimnisvolle gottliche Belehrungen ju finden, deren Inhalt je fremder er une geworden ift, defto mehr als ein übervernünftiger zu verehren sei. Erkennt man hingegen je langer je Mehr daß die dialektischen Beweisführungen 3. B. eines Paulus gar lehr verwerthen was er in Gamaliels Schule gelernt hatte, fo muß aus dieser freieren und mahreren Auffaffung des biblischen Schrift-Itellerwesens eine bedeutende Berichtigung bisheriger Dogmatik berborgeben.

<sup>\*)</sup> Rachgewiesen in ben Theol. Studien und Rrititen 1858, S. 469 f.

3. Co wenig das Chriftenthum im Bringip perfektibel ift, fo fehr ift es hingegen feine Aneignung und Berwirklichung fowol im prattischen Leben ale in der wissenschaftlichen Glaubenelehre. "Der b. Geift als ber Geift der Wahrheit führt in alle Bahrheit, auch in die welche jest noch nicht ertragen wurde;" "er nimmt aber Alles aus dem Meinigen welches auch das des Baters ift," 3oh. 16, 13 f. Darum ift aber diefer Beift nicht etwa ein neues ober höheres Bringip gegenüber bem in Chriftus geoffenbarten, nicht eine weiter schreitenbe Offenbarung der religiofen Bahrheit, ein Singueschreiten über Chris ftus in montanistischer Beije, was von Beit ju Beit Schwarmer, auch Swedenborg\*) gemeint haben, sondern es ift das in Chriftus lebenbe Bringip wie es nach der Hinwegnahme Christi Joh. 7, 39. fic geltend macht im Uebergeben in die Gläubigen. In Lehre und Sitte ift bemgemäß die Rirche nicht fteben geblieben bei der Lehre und Gitte bes übrigens febr mannigfaltigen apostolischen Rreises, auch nicht bie Reformation, mag fie noch fo fehr das Apostolische zur Beseitigung herkommlicher Ausartungen geltend gemacht haben. Gine nur bie Urzeit fopirende Rirche wurde fofort zur blogen Gette, ba das vollt Leben geschichtlicher Rontinuitat jum Begriff ber Rirche als ber acht fatholischen gehört, - was man mit ber bischöflichen Succession ber wechselt hat, - und der fichere Begriff bloger Sette gerade nur im Berausfallen aus diesem geschichtlichen Busammenhang fich finden läßt. Die Idee und die Erscheinung der Kirche streben einander immer naber ju kommen, ihr völliges Ginegewordensein mare aber der Abichluf des geschichtlichen Prozesses (ecclesia militans) und kann darum auf keinem Bunkte desselben verwirklicht sein sondern erft für eine ganz andere höhere Beltordnung (ecclesia triumphans) als schlecht hin verwirklicht geglaubt werben, wo nicht wiederum an die Stelle ber sterbend Abtretenden neue Generationen für's Christenthum et jogen werden mußten. Deffen ift die Chriftenheit fich fo bestimmt bewußt daß fie auch von Chriftus das absolut fertige Einsgeworden

<sup>\*)</sup> Schnedenburger Borlefungen über bie fleineren proteflantifor Seften, S. 235.

sein der Idee und, der Erscheinung erst für den Stand seiner Erböhung (Christus der verherrlichte und triumphirende) behauptet, während im geschichtlichen Stand der Erniedrigung auch er im Einssein mit der Idee doch ein versuchbarer und den Sieg erkämpfender gewesen sei. Bollends der einzelne Gläubige entspricht hienieden niemals schon völlig seiner Idee, was ihm erst in seiner Berklärtheit erreichbar sei.

- § 113. Ibee und Erscheinung ober Besen und Berwirtlichung verhalten sich zu einander gleichmäßig in der Oekonomie bes Sohnes und in der des h. Geistes, dort als im Prinzip eins geworden, hier als im Berden begriffene Ginigung.
- Bleichwie der absolute Werth des in Chriftus geoffenbarten Beils, der vollen Offenbarung des Baters oder des erlösenden Gottes ins Dogma von Christi Gottheit ober genquer Gottmenscheit nicht verarbeitet werden konnte, ohne daß sofort der nicht minder absolute Berth des die Rirche beseelenden h. Geistes im Dogma von der Bottheit desfelben fich ausgesprochen bat, eine Gottheit jedoch die fich ebenfalls als eine Gottmenschheit des h. Beistes zu verwirklichen strebt: fo wird jederzeit die Glaubenslehre diefe abfoluten Größen festhalten, obwol nicht gebunden an die vor bald anderthalb tausend Sahren im Dogma verwendeten meift hellenischen Begriffeformen. Borauf es bleibend ankommt das ist doch die Zusammenfassung der driftlichen Erscheinung mit der absoluten Idee, denn nichts anderes hat das alte Dogma sicher stellen wollen gegenüber den einfeitigen Barefien, welche entweder gnoftisch nur die emige Idee festhielten, die geschichtliche Erscheinung Chrifti aber doketisch in bloken Schein berabsetten, ober ebionitisch ben geschichtlich Erschienenen von seiner Idec ablösten, oder arianisch der Idee selbst den absoluten Charafter absprachen.\*) Rur das in der Kirche wider beiderlei Gin-

<sup>\*)</sup> Sofern was in Chriftus erscheint nicht gottlich jonbern nur bie bochft geschaffene Boteng fein foll, ftatt bes Gottsobnes ein bochfter Erzengel.

seitigkeit festgehaltene Zusammensassen der Stee und der Erscheinung vermag die weltgeschichtliche Heilsmacht des Christenthums zu begreifen. Dogmatisch verwendet aber das athanasianische Zeitalter die nicht aus der h. Schrift sondern aus der hellenistischen Philosophie entlehnten Begriffe von göttlicher und menschlicher Natur, von Hypostase oder Person, und gelangte so zu einem Dogma welches schon anfänglich bedeutende, nicht bloß doketische oder ebionitische Oppositionen übermeistern mußte, und als Ausdruck des christlichen Glaubens nur so lange befriedigen konnte als im theologischen Denken jene hellenische Begriffswelt einheimisch blieb, oder die devote Verehrung eines angeblichen Mysteriums das Denken ersetzte.

Seitbem nun das protestantische Prinzip die bloße Devotion gegenüber der Kirchenautorität durchbrochen und endlich sich prüfend auch an die sogenannten objektiven oder theologischen Dogmen gewagt hat, ist die doppelte Einsicht erwacht theils daß das trinitarisch christologische und pneumatologische Dogma an innern Schwierigkeiten und Widersprüchen leidet die unser Denken nicht mehr tragen kann, theils aber daß die Berufung auf ein Mysterium hier nicht begründet ift, weil nicht die göttliche Offenbarung sondern menschliches Denken diese Dogmen erzeugt hat.

2. Sobald wir statt jener hellenistischen Begriffe von göttlicher und menschlicher Natur in Einer Person und von drei Personen in Siner Natur die unserm jesigen Denken eigenen Begriffe von Idee und Erscheinung, Ewigem und Zeitlichem, Wesen und geschichtlicher Berwirklichung auf die Christologie und Pneumatologie anwenden, werden die alten dogmatischen Bestimmungen über das Berhältnis dieser Begriffe zu einander uns verständlicher, daß nämlich im Einswerden Beider weder die eine in die andere verwandelt oder ausgehoben werde, noch beide in einander vermischt ein Drittes werden, noch endlich beide nur neben und an einander gefügt seien, dennoch aber in Christus Ein persönliches Leben konstituiren. Können diese Bestimmungen von unendlich göttlicher und endlich menschlicher Ratur ausgesagt nicht wirklicher Gedanke werden, so werthvoll sie als Kautelen wider die Hängegen geworden sind: so bezeichnen sie hingegen das Berhältniß der Idee zur Erscheinung wie es wirklich gedacht

werden muß. Sagen wir göttliche und menschliche Natur, so verstehen wir darunter zunächst eine gegenseitig sich ausschließende Zweibeit und doch sollen sie Eins werden; sagen wir aber Idee und Erscheinung, so nennen wir eine Zweiheit die von vornherein zum Einswerden befähigt ist, und doch sind sie nicht einerlei, noch wird die eine in die andere verwandelt, noch beide vermischt, noch bloß an einander gefügt. Erst von diesen Begriffen aus, wenn sie einmal mach Schleiermachers Borgang in der Glaubenslehre eingebürgert sind, wird sich dann auch unsere Vorstellung von Gottheit und Menschheit entsprechend berichtigen lassen, Gott als im Menschen leben wollend und der Mensch als in Gott seine Wahrheit suchend.

Benn ferner das Einigende beider Naturen in der Berfon gefucht wurde, die an beiden Theil habe, fo freilich daß der ewig perfonliche Logos ober Gott-Sohn\*) eine menschliche Natur fich aneigne, ohne daß die lettere ebenfalls ihre Perfonlichkeit habe: fo wurde bei diefer dogmatischen Formulirung zwar das Ungeheuerliche einer Doppelperfonlichkeit verneint, bafür aber mit bem Perfonlichfein auch die wahre Menschennatur selbst geopfert, da ja gerade nur das Berfonlichsein ben Borgug des menschlichen Geschöpfes bildet. Daber ift benn fast nur noch Gine Stimme über bas Ungenugende biefes Schuldogma, zumal trot ber verneinten Doppelperfonlichkeit bann boch wieder von zweierlei Biffen und Billen in Chriftus die Rede wird, einem göttlichen und einem menschlichen. \*\*) Biebt man biefen bogmatischen Denkapparat auf und fest statt bes Gott-Sohnes ober Perfonlichen Logos die 3dee der vollen Bateroffenbarung und des burch diese begrundeten Christusberufe ober des Gottmenschen, furz ben idealen Christus als den mit dem geschichtlichen Christus Gins werbenden: so wird auch die Bestimmung vom Sig der Personlich. teit auf der idealen Seite denkbar, indem die schon für sich lebende als Idee ewige Chriftusidee es ift welche den geschichtlichen Chriftus

<sup>\*)</sup> Weiße hat mit Recht Gott-Sohn und Gottes Sohn unterschieben, ba lenes ben metaphpfifchen, biefes ben geschichtlichen Christus bezeichnet.

<sup>\*\*)</sup> Meine reform. Dogmatit II., S. 367.

jum Ginswerden fich aneignet und in ihm fich verwirklicht ober Bleifch wird, fo daß fein abgesehen von diefer Berufeidee in ibm angelegtes und vorhandenes 3ch zu einer eigenen Entwidlung nicht gelangt und fo gu fagen ohne befondere Berfonlichkeit bleibt. Auch was nach Ablehnung ber Doppelpersönlichfeit dann doch wieder gegen Monophysiten und Monotheleten von zweierlei Biffen und Billen in Chriftus, von gottlichem und menschlichem behauptet wurde, lagt fich begreifen, sobald wir es beziehen auf den Unterschied eines bobern, aus der Berufsidee hervorgebenden 3ch und eines hievon abgesehen boch angelegten niederen und gewöhnlichen 3ch; wie denn Chriftus gerade auf dem johanneischen Standpunkt von einem 3ch redet das weder die Lehre noch das Sandeln verurfache, die vielmehr aus dem Bater oder aus dem Gottgefandtfein und bohern 3ch bervorgeben, fraft beffen er Gins ift mit bem Bater und praeriftirt ebe benn Abraham war. Bird babei bennoch feinerlei Erinnerung an borzeitlich in der Präeristenz geschaute Bahrheiten geltend gemacht, so muß diese Praeristenz, wie die reformirte Dogmatif sagt, nicht für bas gemeine 3ch, bas fogar jest nichts gelten will, fonbern für bas ideale behauptet fein, wie schon Calvin erklärt, "das Sein Christi ehe Abraham war, ift von feiner Menschheit weit entfernt und nur bon feiner Gottlichfeit ausgefagt", oder wie der orthodore Marefius in dogmatischer Sprache "für mahr erachtet daß die Logosperson vor der Menschwerdung praeristire, fofern fie in der gottlichen Natur subsisstirt, die gottmenschliche Berson hingegen das Biel ber Menschwerdung fei"\*), daher "diese Mittlerperson bes Gottmenschen nur im ewigen Rathichluß von Gott ewig aufgestellt fei". Brauchen wir nun flatt ber hellenifirenden Begriffe bie uns angehörenden von Idee und Erscheinung, fo wurde es freilich jur Auflösung ber Religion führen wenn wir die 3dec der vollen Offenbarung des erlofenden Gottes nicht mit dem geschichtlichen Christus sondern mit der Menscheit überhaupt vermitteln und einigen wollten, in welchem Ralle auch die Idee eine Erweiterung in's Allgemeine erleiben mußte;

<sup>\*)</sup> Meine reform. Dogmatit II., S. 284.

mögen aber die Ideen in ihrer unbestimmten Gesammtheit sich nur in der Welt und Menschheit überhaupt darstellen, für unsere Glaubenslehre handelt es sich durchaus nur um die Vermittelung der geschichtlichen religiösen Zentralpersönlichkeit mit der zu dieser gehörigen gottmenschlichen Idee; denn der Gottessohn der Religion kann nicht die Menschheit sein sondern nur der einzige Christus. Auch sind micht alle Ideen bestimmt und fähig sich in ihrer Fülle zu verwirklichen als Fleisch werdende, sondern nur mehr oder weniger, während die der religiösen Vollossendung als dem Bentrum des Ich geltend diesen ihr eigenthümlichen Vorzug geltend macht, immer von Zentralpunkten aus einen Kreis zu erfüllen, so daß Christus als Zentralpersönlichkeit die ganze Menschheit an sich ziehend, einen überall angelegten Prozeß des religiösen Lebens vollendet.

3. Bom h. Beift ift nicht minder daß er Gott fei dogmatifc Teligestellt worden, genau betrachtet meint man aber hier wie beim Sottsohn eine transeunte, der Menschennatur immanent werdende Sottheit, d. h. eine Gottmenschheit, nur daß diese gottliche Hypostafe nicht wie die andere im einzigen Christus abschließend erscheint son-Dern in der Rirche oder Gemeinschaft der Gläubigen als successiver Broges; denn ber b. Beift fommt gur gottmenschlichen Berwirflichung ber Gesammtheit der Gläubigen, zwar nicht in der empirisch sichtbaren Rirche fondern in der fogenannten unfichtbaren, und auch in Dieser soweit fie die auf Erden kampfende ist, findet der h. Geift feine volle Verwirklichung noch nicht, wohl aber in der höhern Belt-Ordnung der triumphirenden Kirche. Mur fo laffen fich ber dogmatifde Bottfohn und Gottgeift unterscheiden daß jener im einzigen Christus abschließend Mensch wird, dieser aber eine Gesammtheit be-Beiftet und barum bis an's Ende biefer Beltordnung nur in einem Brozes fich bethätigt. Benigstens find die innergöttlichen Personenunterichiede stete nur in phrasenhaften Personenproprietäten formulirt worden; ober follte daß der Sohn gezeugt, der Beift aber gehaucht werde, mehr fein als bloße Phrase? Das Wesentliche war doch immer, von Gott zu postuliren daß er als Logos in Chriftus, als 4. Geist in der Kirche sich auswirke, und brauchbar wäre der Unterfcied bes Beugens und bes Hauchens doch nur fofern das Beugen

: "

C

¢

2

مان

K

بهو

-

eine Einzelperson jest, das Hauchen aber eine Gesammtheit belebend entwidelt; wie wir nun fagen daß die Erlöfungereligion im Bringip sich in Christus vollendet offenbare und darauf bin in ber Rirche fich verwirkliche, absolut in der verherrlichten. Dag die Barallele von Sohn und Beift boch immer ber Dogmatit porschwebt, zeigte fich im Bestreben Diefelben Braditate der Gund. und 3rtthumlofigkeit welche ber Sohn in Christus nicht verliere, auch ber Rirche als der vom h. Beift beseelten zuzuschreiben. Bahrend aber Die römische Dogmatit die ihr gegebene Rirche, wenigstens die Sier archie der Priefter und Beiligen, fo zu fagen ale bie menichliche Natur des h. Beistes auffaßt oder als deffen Menschwerdung, fo daß diefer Rirche, ahnlich wie Jeju, ein Beranwachsen wesentlich nur auf geradem, fund = und irrthumelosem, in jeder Bersuchung jum Sieg führenden Beg jugeschrieben wird : weicht das protestantische Bewußtsein hievon bedeutend ab, wenn es die Rirche nicht in ihrer empirischen Eristenz sondern nur in ihrer innern Aechtheit (ecclesia invisibilis) als einswerdend fest mit dem b. Beifte, und nur der vom göttlichen Bort und Geist fich leiten laffenden, somit unficht baren Rirche die wesentliche Befreiung von Irrthum und Gunde gu traut, wenigstens soweit daß man bes Beile nicht verluftig werde. Ja die Parallele geht noch weiter, benn wie die Rirche erft als triumphirende im Stand ber Erhöhung jum adaquaten Ausdrud bet h. Beistes gefördert wird und absolut der Idee entspricht: so glaubt man eigentlich auch von Christus daß er, im irdischen Stand ber Erniedrigung noch versucht und nicht ohne Rampf fich behauptend, erft im Stande der Erhöhung über alle Gebrechlichkeit und Berfuch barfeit binaus verherrlicht seine verfonliche Bollendung sammt dem schlechthin fertigen Ginsfein mit feiner 3dee absolut erreicht habt. Endlich ist wie Christus fo die (mahre) Rirche durchaus ein Objekt bes Glaubens, das ale foldes burchaus eine unsichtbare, ideale Große fein muß; benn an Chriftus glauben heißt immer über bas von ibm für alle gleich sichtbar und sinnlich wahrnehmbar gewordene binaue, greifen auf fein abichließendes Gottoffenbaren und feine gottmenich liche Bedeutung; und gerade so fann auch die Rirche nur ihrer ibealen und unsichtbaren Berrlichkeit wegen ein Begenstand bes Glau'

s fein, wie 3wingli Diefes Gerichtetfein bes Glaubens auf nichtbares nachdrudlich einschärft gerade was die Kirche betrifft.") Ibst noch weiter lagt sich unsere Parallele verfolgen, namentlich ber reformirten Dogmatit wenn biefe, gerade fo wie nicht bie the sondern der h. Beift angebetet wird, auch nicht den erscheis iben Chriftus ohne weiteres sondern eigentlich nur ben Logos ober absolute Idee in ihm, ihn nicht nach seiner menschlichen sondern r nach feiner göttlichen Natur anbeten lehrt, und davon das bloße mufen des Mittlere nach beiben Raturen gar wohl unterscheibet, bein nur an ihn und keinen Beiligen zu richtendes, ba feine mittische Sulfe und Fürbitte die einzige bleiben foll.") Babrend man den Sozinianern zum schweren Vorwurf macht baß fie die Anung eines auf feine Beise an der Gottheit Theil habenden Chriftus, mit eines Chriftus ohne absoluten Werth bennoch julaffen, hat m die luther'sche Anbetung auch der menschlichen Natur Christi ibbilligt und in ber Berufung auf die Mittheilung ber gottlichen genichaften an Chrifti menichliche Natur ein undenkbares Bhantasma sehen. Bei dem verwendeten Begriffsapparat von zwei Naturen in ner Verson vermochten freilich die beiden tonfessionellen Lehrweisen te Berftandigung nicht zu erreichen, indem jede Partei nur das Unnugende der andern dogmatischen Lehrweise erkannt hat. Die luerifche Mittheilung der Eigenschaften der einen Natur an die andere, - übrigene immer nur einfeitig vollzogen, da die Eigenschaften der michlichen Ratur feineswegs hinwieder ber gottlichen jugeschrieben ' urden, — erschien den Reformirten eutychianisch, die reformirte Nichtittheilung den Lutheranern nestorianisch; uns aber fann weder die ne noch die andere Lehrweise haltbar erscheinen, da der verwendete

<sup>\*)</sup> Meine reform. Dogmatif II., S. 282.

Scholten, de Leer der Hervormden Kerk im willsommenen beutschen uszug von Nippold. Zeitschrift für historische Theologie 1865 III., S. 26. Kan betet einzig zu Gott, natürlich zum breieinig gedachten, somit zu Bater, ihn und Geift, oder fürzer mit der helvetischen Konsession einzig zum dimmschen Bater und thut dieses durch Chrisus, den man als Mittler und Lerter anruit.

Begriffsapparat uns fremd geworden ist. Sprechen wir aber heutzutage in den uns angehörigen Begriffen von Idee und Erscheinung, sowol was Christus als was die Kirche betrifft, so kann nur Misverstand den Vorwurf erheben, als sei von zweierlei Christus und zweierlei Kirche die Rede; denn der empirische Christus hat seine wahre Besteutung in seiner Idee, und ein von seiner Idee abgetrennter Christus wäre gerade der nicht geschichtliche und niemals dagewesen, wie die empirische Kirche auch nur in ihrer Idee die wahre sein kann. Die se Parallele der Christologie und Pneumatologie hat Schleiermach

- §. 114. Die bogmatische Christologie und Bneumatolog ift unserm Glauben in die religiös ethische aufgegangen, wodur deine von Aufang an der Reformation gestellte Aufgabe ihre Ling gefunden hat. (§. 8.)
- Daß die dogmatische Christologie und Pneumatologie m bem berkommlichen trinitarischen Sintergrund unserm Glauben a getreuer und zusagender Ausdruck nicht mehr gelten fann, wird imme- er allgemeiner zugestanden, sowol im popularen Bewußtsein ber 9 meinde ale im wiffenschaftlichen der Theologen. Sogar ber 37 traditionellen Orthodorie fich berufen erachtende Kirchentag hat die vom bestellten Sprecher anhören muffen, und felbst lutherische De g' matifer urtheilen"), "feit mehr als einem Jahrhundert habe die Kirfich vorzugeweife an die menschliche Erscheinung Chrifti gehalten; fei in der Erkenntniß der Berson Chrifti ein offenbarer Forticht att vorhanden; allen Standpunften ftebe fest daß Chriftus ein mahmer Mensch sei, die orthodore Lehrweise mache aber eine menschliche Ext widlung unmöglich." Benichlag, Schenfel, Keim, Dorner, Sunder hagen, von vielen Andern nicht zu reden, anerkennen die Rothmen bigkeit einer vom Zeitalter der Reformation noch nicht in Ange iff genommenen Umgestaltung auch der objektiven, d. h. theologifcon

<sup>\*)</sup> Rabnis Luth. Degmatit II., G. 598.

nd driftologischen Dogmen; denn die niemals zur Ginheit des Beantens aufammengebenden Bestandtheile des Dogma laffen fich nicht tehr mit Berufung auf ein gottliches Geheimniß entschuldigen, feit ian erkennt bag nicht Gott biefes Dogma geoffenbart sondern Menben es gebaut haben, die nichte weniger als unfehlbar auf ihren ongilien unter allen jenen menschlichen Ginfluffen standen benen bei tigem Glaubeneftreit faum Einer fich zu entziehen vermag. Wenn gend ein Glaubeneartifel so wird sich namentlich die Christologie ar allmählig vollenden, daher fein einzelnes Beitalter feine Arbeit r die abschließende, auf immer gultige ausgeben darf; denn Christus it feiner Vollendung der Frommigfeit und Sittlichkeit im Prinzip tht fo hoch und einzig über ben Maffen, in welche er eingehen ill, daß diese ihn nicht aufnehmen können ohne ihn gemäß ihrer tiftigen Buftanblichfeit fich anzueignen. Der allem fagungemäßigen, ertheiligen, abergläubigen, priesterlich bevormundeten, national behrankten Religionswesen (den στοιχεία του κόσμου) ein Ende achen und die Schattenbilber im Befen erfüllen will, fonnte bon n Maffen zunächst nur fo aufgenommen werden daß fie ihn selbst ieber in diefe beschränkten Formen ausprägten. Je mehr es aber e hellenisch geschulte Belt war in der sich das Christenthum zuerft rbreitete und dogmatifirte, besto mehr find ce hellenische Begriffe nd Spekulationen in welche das neue Pringip eingefaßt wurde. Die dogmatische Trinitätslehre und Christologie mit Bneumatologie, eren biblisches Wesen doch nichts anderes ist als der lebendige, bei d bleibende und in Offenbarung übergehende Gott, ware schwerlich n Chriftenthum bes judischen Areises ohne platonische Ginfluffe, Die bon früh von Alexandrien nach Palästina sich verbreitet haben, entanden; noch weniger hatte von dort her die Beiligenverehrung mit Irem Kultus fich bilben tonnen, in welcher ber Polytheismus wieder Theint, soweit zwar gemäßigt als der Ginfluß des driftlichen Prinips es erzwingen mußte. Richt der Chriftus der altern Evangelien, Delder die Bergpredigt und Gleichniffe vom himmelreich vorträgt ind mit feinen Jungern bas Unfer Bater betet, ift im driftologischen Dogma wieder zu finden, noch der h. Beift des D. Testamentes im neumatologischen, sondern der einseitig aus der Logos-Gnofis des

jungften Evangeliume erichloffene. Muß boch die Orthodorie nich immer erft in die Bibel einschieben, bem Gleichniß vom verlorener Sohn, vom begnadigten Bollner u. a. burch bogmatifche Ginichiebunger aufhelfen; wurde fie doch das Unfer Bater, - abgefehen von der Frag ob die drei göttlichen Berfonen als gegenseitig einander anbetend at benten feien, ob ber bogmatische Chriftus, wenn doch nur ber Gott Sohn bas Berfonliche in ihm ift, eigentlich beten fonne und wi vollende die letten Bitten, - ficherlich als ein allgemein theistisches viel zu wenig fonfret driftliches Gebet gurudweisen, wenn es, ftatt durd bes herrn Autorität gededt zu fein, erft jest von einem Chriften wolltmitgetheilt werden. Schon die Unrede fest ja einen nicht breieiniger Bott, indem fie ihn ben Bater im himmel nennt ohne ergangende andere Botteshypoftasen vorauszuschen, fodann ift die Bitte um Ber gebung ber Gunde mit feinerlei Berufung auf genugthuenben Opfertot Chrifti verschen; vollende aber lehrt ber Berr seine Junger schwerlich jo beten wie er selbst nicht mitbeten fonnte, vielmehr wenn er schor feine Berfuchbarfeit, obwol die Berfuchung besiegend als eine weggu wünschende Unvollkommenheit anschen muß, fo kann er bas "führ uns nicht in Bersuchung" mitbeten, und wenn wirklich bersuchbar gu fein und ben Sieg bisweilen ichmer erfampfen zu muffen, uns gwa: als unfer höchstes Beiligfein erscheint, feinem icharferen Urtheil abe ale eine ju überwindende Unvollfommenheit, jo fann er mit ur Bergebung beten. Ift ferner die Behauptung unbegründet daß i ben bogmatischen Ratechismen eine Menge der schönften Schriftwors burch ihre Abwesenheit glangen?") Fühlt man fich nicht beim Arboren dogmatisch liturgischer Formulare fobald bas Unfer Bater folg wie in eine andere Belt berfett? Den aus bem Beibenthum gefans melten Maffen imponirte ein anderes Chriftusbild, der auf die Er= herabgetommene, vorher fertige, aus ber Jungfrau geborene, miratul allmächtig wirkende, lebernatürliches allwiffend lehrende, in Leidund Tod metaphyfische Birtungen erzielende, aus dem Tod in de

<sup>\*)</sup> Job. Schultbeft Brogramm feiner öffentlichen Borlefungen über bat biftorifche Christenthum 1836, S. XXII.

selben Leiblichkeit auferstandene, in die Bobe gefahrene und einft ebenfo-wiedertommende und irgendwo fichtbar auf Erden das Beltgericht abhaltende Chriftus. Diefes Chriftusbild, dem ein entsprechenber b. Beift ale britte Bottheiteverson gur Seite tritt in fichtbaren Reuerflammen berabschwebend und Mirakelgaben erweckend, hat nothwendig in gang analogen Mirakelheiligen und Legenden fortgewirkt, Das fittlich religiofe Leben in's ascetisch weltflüchtige umgesett, Die Borte des Lebens in übernatürliche Dogmen und sogar rückwärts Die Mutter Dieses Christus anglog in die unbestedt empfangene Simmeletoniginn verwandelt, ja ihr ftillschweigend die gottlichen Gigen-14aften mitgetheilt, fofern fie allmächtig, allwiffend und allgegenwärtig fein muß um das zu leisten was der katholische Christ von ihr erwartet. Stande in Marienliturgien welche gar fehr gleich jenem Beibe gu Befu Ehren ausrufen: "felig der Leib ber bich getragen und die Bruft bie dich genahrt hat", stände dabei auch die Burechtweifung: "selig vielmehr die das Wort Gottes thun", Matth. 12, 48 f. Luf. 11, 27. 28: man wurde fich ploglich aus mirafulofem oder poetischem Phantafiereich versett fühlen in die Birklichkeit, aus dem dogmatischen in's ethisch fromme Leben. Kurz ber romische Legenden-Dogmatismus ift die folgerichtige Auswirkung der dogmatisch orthodoren Christologie, und jener laßt fich nicht überwinden fo lange man feine chriftologische Burgel zu hegen und zu pflegen fortfährt'), wodurch die vielen Apostafien gerade im Gebiete des fabilen und orthodoren Protestantismus in's romische Lager begreiflich werden.

2. Die ethisch religiose Auffassung des Christenthums, das westentliche Streben der Reformation ist zuerst nur in den subjektiven ober anthropologischen Dogmen geltend gemacht worden; denn dahin dielt die Glaubensrechtsertigung, sowie die Ableitung unsers Seils aus der göttlichen Gnade selbst, mit welchen Säpen die herkömmliche Superstition, die Werkheiligkeit und Seiligenverehrung, die magische

<sup>\*)</sup> hundeshagen a. a. D. S. 8. "Gin Uebergewicht ber religiöfen Ansicht (ber afterreligiöfen wurde ich lieber fagen) über die fittliche ist im Rastholigismus unleugbar. Auch die Reformation hat dieses nicht burchgreifend berichtigt."

Beilfraft der Saframente befampft wurden. Gine fittlich vermittelte Biedergeburt und Rechtfertigung befeitigt die hergebrachte miratulofe und magische, und biefes ift bie entscheidende Leiftung ber Reforma tion. Je beftiger aber ber Streit auf diese Seite fich marf, je meb ichon diefe Berichtigungen bes geheiligten Bertommens als Abfal bom Chriftenthum felbst verbachtigt wurden: besto mehr begnügte mai fich diese subjektiven Dogmen zu reformiren, die objektiven aber, nach bem man fie anfänglich wie Melanchthon in seinen loei commune theol. als die minder wichtigen und praftisch unfruchtbaren über gangen hatte, bann fo wie sie überliefert waren beizubehalten; juma daß fie der Schrift heterogen find noch nicht in's Auge gefaßt wurde ihr Recht aber gegen erneuerte Barefien unitarischer Settirer imme noch Anerkennung verdiente. Sobald aber die protestantische Dog matif biefe ftehen gebliebenen Dogmen weiter ausarbeiten wollte zeigte fich wie wenig man auf diesem Bege ber boch immer gesud ten ächten Menschheit Chrifti gerecht werden fonnte. erdrudende Gewicht der gottlichen Natur in Christus fuchte ma lutherischer Seits zu beschränten durch die Lehre der Renosis ode Arppfis, je nachdem man fich vorstellte der geschichtliche Chriftus um menschlich leben zu konnen, habe auf ben Gebrauch feiner got lichen Macht verzichtet ober wenigstens biefelbe nur verhüllt und veborgen gebraucht, was aber ohne eine lebenslängliche Berftellung obe gar Beuchelei nicht abgeben fonnte, wenn hier überall noch ein fit licher Magftab julaffig bleibt. Bei den Reformirten aber murde viel weiter greifende Beichranfungen der in Chriftus anzuerkennende Gottheit aufgestellt, indem man nicht blog, wie schon in den verein barten Marburgerfagen Art. 2 daran erinnerte daß feineswegs b Bottheit überhaupt noch alle brei Sppoftafen in ihm Menich gewoben, sondern noch ausdrudlich beifügte, nur die Logoshupostafe f in Christus infarnirt und auch diese bloß fo daß ihre trinitaris Berrlichkeit unverandert im Simmel fortherriche; nur daß baneb . ber Logos auch in Chriftus auf einzige Beife erschienen und in ib Menich geworden fei, jedoch nur fo wie Göttliches überhaupt Men 1 werden fonne und wolle. Alles Zeugniffe von der Ginficht baß \* bergebrachte Lehre von Chrifti Gottheit fein mahres Menschsein e

brude.") Be weniger aber bei festgehaltener Gottheiteverson in perionloser Menschheit die erwähnten Austunftemittel auf die Dauer befriedigen konnten, desto mehr zeigte fich seit hundert Jahren die Gefahr daß man, um Chrifti mahres Menschsein ficher zu ftellen, geradezu seine absolute Bedeutung und Einzigfeit preisgab, bis dieser Rationalismus endlich, ba das bloße Entgegenbehaupten der alten Dogmen werthlos blieb, von Schleiermacher überwunden worden ift mittelft einer von Grund aus erneuerten Chriftologie. Ift freilich Die Löfung ber Aufgabe nicht ichon auf befriedigende Beise erreicht, 10 boch ihre richtige Stellung; denn fehr verbreitet bleibt nun die Einsicht daß bei voller Anerkennung des wahren Menschseins Christi Die thatsachliche Einzigfeit seiner Burde und Bedeutung begriffen werben foll im Einflang mit dem Schriftzeugniß felbit. Man hat bas Gefühl daß Chriftus im driftologischen Dogma fich fo wenig wieder erfennen konnte, als etwa der verehlichte Petrus fich in feinen logenannten Nachfolgern wieder fande. Ueberall ift das Bedürfniß erwacht das geschichtliche Lebensbild Christi als ein sittlich religioses bervorzuarbeiten, obaleich vorerst den traditionell dogmatisch Gesinnten Diefes Streben felbst, abgesehen vom Inhalt der ersten Bersuche, so widerwartig ericheint daß fie diefelben, ohne fie nur lefen zu muffen, verdammen und sogenanntes Zeugniß ablegen, freilich nur für ihr dogmatisches Borurtheil; benn ein Zeugniß oder Martnrerthum ift doch nur möglich wo Nachtheile und Opfer damit verbunden find, nicht aber wo Vortheile und Begunftigung in sicherer Aussicht stehen.") Dabei gelingt es aber auch den fedften Zeugnifiablegern nicht, neben dem orthodoren Christus auch die parallele h. Beistesperson in gleicher

<sup>\*)</sup> Kahnis II. S. 598. "Chriftus war wahrer Menich. In biefem Sate liegt die Unmöglickfeit der orthodoren Faifung der Lehre von der communicatio idiomatum, beren Beraussetzung ift, daß die Legesnatur vom Morment der Empfängniß an im Bollgebrauch der göttlichen Eigenichaften ift. Eine mendliche Entwicklung wird badurch unmöglich." Bei den Reformirten ift das rum jene Lehre nie orthodor gewesen, da man immer gesengnet dat daß der Menscheit Chrifti die göttlichen Eigenschaften mitgetheilt seien.

<sup>\*\*)</sup> Wie billig haben wir auch wieder ein "Bengnift" erlebt für bas Stillfeben ber Sonne ober für die fedfte und absichtlichfte Ignorang.

Weise zu versechten, weil diese zur dogmatischen Orthodorie noth wendig mitgehörende Vorstellung auch ihnen fremd geworden ift und nur noch durch die Ethelothresseia eines dogmatischen Wachtsprucht hergezaubert würde.

- §. 115. Die Dekonomie des Sohnes umfaßt den Glauben an den absoluten Werth und die Ginzigkeit sowol der Berson Christials seines Werkes, welche beide einander durchaus entsprechen.
- 1. Das fromme Abhangigfeitegefühl, wie es in der driftlichen Erlojungereligion ale hingebendes Bertranen feine bochfte Qualität gewinnt, (§. 103) glaubt an ben erlofenden Gott oder Bater als an Die Beileursache burchaus so daß ber Bater ale folder ihm burch und in Chriftus als bem Sohn voll und abichließend geoffenbart und vermittelt ift. Daher fühlt der Chrift in seinem Seileleben fich 311nächst von Chriftus abhängig und nur durch ihn vom Bater. Diefer ift die Einzigfeit der Mittlerwurde Chrifti, welche zwar unfere un mittelbare Beziehung zum Bater nicht ausschließt, vielmehr biefe erft ermöglicht, immer aber als ein But welches nur durch Christus une erreichbar wird. Parum bleibt in der driftlichen Glaubenelehre ber Glaube an Chrifti Mittlerperson und Mittlerwerf das charaftermische und eigenthumliche. Wie nun die Lehre vom Bater in die beiben Seiten gerfällt bom Befen und vom Bert des Batere, jo auch Die Lehre bom Cohn; wie dort beide Seiten einander durchaus entipre chen (§. 62), so auch hier.') Die Dogmatif bat in ber That immer eine Christologie gesucht welche bem Erlösungewerf entspricht und von biesem vorausgesett wird, so wie umgekehrt ein Bert welches ber Berfon Chrifti entspricht. Gine pelagianisch niedrige Borftellung vom Erlösungewerf ale bloger Nachhülfe zu unserer eigenen Erwirfung bes Beils fest auch eine entsprechend geringe Burde fur die Berfon Christi voraus; eine gnoftisch phantaftische 3dee von ber Erlofung als methaphnfisch außer uns oder magisch an uns wirksamer verlangt

<sup>\*)</sup> Meine reform. Dogmatif II. S. 358 f.

einen entsprechenden metaphnischen, nur übernatürlichen somit itlichen doketischen Chriftus. Bu berjenigen firchenbaterlichen Erng welche zahlend oder Entgelt leiftend bie fündige Menschenwelt bem Rechtsbesig des, wie noch Luther meint, in diesem Rechtsbel getäuschten Satan befreien foll, gehört ein folcher Leiftung achsener metaphyfifcher Bottsohn, gur ninthologischen Erlojung eben folder Erlofer; jur anselmischen Erlofung, welche vielmehr durch die menschliche Gunde verletten Ehre Gottes die nothige tellung und absolute Genugthuung schofft, gehört der hiefür einzig higte dogmatische Gottmensch.") Auch Schleiermachere Lehre vom fer ift genau die seiner Lehre von der Erlösung entsprechende. eht die Erlösung in der Mittheilung herrschender Kräftigkeit det tesbewußtseine jum Daniederhalten der Gunde, jo wird eben die schende Kräftigkeit des Etesbewußtseins mit fündlosem Leben ursprünglich und heimisch in Christus feine Erlöferwurde oder m spezifischen Borzug bilden. Unftreitig ift also jederzeit vorausst worden daß der Erlofer und die Erlofung einander burchaus rechen; nur daß dabei wie oben in der Gotteelehre (I. C. 220) die Reigung zeigt der Person noch etwas lleberschüffiges, im f nicht mitverwendetes zuzutrauen, eine Begründung nicht bloß wirflich Gewordenen sondern überdieß auch noch einer niemals nirklichten Möglichkeit. Diesem Auswuchs ift nur die reformirte matit abgeneigt, indem fie in Chriftus doch nur den Beilemittler die Erwählten d. h. für die wirklich beil werdenden finden will, eich fie daneben doch auch zugesteht daß an und fur fich die jon Chrifti ausreichend ware allen Menschen zu helfen, falle

<sup>\*)</sup> Hundesbagen S. 9 fieht in biefem Togma "ein einseitiges Uebersen bes Religiösen über bas Sittliche. (Wir wurden fagen "des Metaphom über bas sittlich Religiöse.) Gine metaphosisch entstandene Schuld und ie transzendente Sühnung seien mehr hervorgehoben als die sittlich entstanschuld und die ibr entsprechende Erlösung. Caher die magischen heilmittel Kirche." Uebrigens hängt die Verstellung daß Beleidigung eines unendn Besens auch unenbliche Strafe erbeische, zusammen mit dem mittelaltern Strafrecht, nach welchem Verledung eines Fürsten strafbarer ift als eines In, eines Abelichen strafbarer als eines Freien ober gar Leibeigenen.

Beife gu verfechten, weil biefe gur b germablt hatte.") Scharfere wendig mitgehörende Borftellung o bei ber Gotteelehre fo auch in re sandichenden Kaufalitätsüberschuß als nur noch durch die Ethelothre worstellung zu beseitigen, da die Ur bergezaubert würde. mannermirflichende Möglichfeiten als Urjache

§. 115. den absoluter als feines

(Etl?

gr

wieses lleberschüffige bei der Bertes bann doch auch letterem zuge vunn doch auch letterem juge ber gehre daß, wie Christus liebend gerne für gestorben wäre, so die Kaisanien gestorben ware, so die Heisend gerne für genaf in sich trüge um Alle 211 aufanwennen oder den Widerstand aufakten. Just auf Bir moren oder den Biderstand aufgaben. — Ift nun in gie ernibbt woren Christus der Offenharar gite erwisten Gbriftus der Offenbarer und Bermittler der im pringit mit Mittheilung felbit foir is.

pringip und Mittheilung felbst sein Erefungewerf, so wird uns feine perfon biejenige fein welche diefer Leiftung gewachsen ift, wesentlich midte anberes noch mehreres, aber ebenfo nichts geringeres.

Entsprechen fich der Erlofer und das Erlofungewert jo febr baf man letteres auch geradezu als das blofe Sichdarftellen und Sichgeben bes erstern hat auffassen wollen, jo fann doch, wie oben in der Gotteslehre die Berte Gottes das uns gegebene und für die Lehre von Gottes Befen und Eigenschaften maggebende find. auch hier nur das Wert Chrifti, fein Ginwirfen auf une bas un mittelbar gegebene und erfahrene fein, fomit das mafgebende für die Christologie; baber Schleiermacher geradezu die Lehre von der Ber ion und Burde Chrifti aus unferer subjectiven Erfahrung von feinem Berfe ableitet. Allzu einseitig ohne Zweifel, denn Chrifti Person ift une doch nicht bloß in feinen Birfungen auf une gegeben fondern auch hievon unabhängig im biblifch beurfundeten und bei der Berichte denartigkeit neutestamentlicher Auffassungsweisen fritisch ju sichtenden Bild von feinem geschichtlichen Leben, mit welchem die Christologie ber Blauberslehre fich auszugleichen ftrebt. Offenbar aber hat die fubjeftive Erfahrung der Erlösung weit mehr die Eregese bestimmt ale

<sup>\*)</sup> Meine reform. Dogmatif II. &. 387.

avon diefer bestimmen laffen; die Schrift lautet ja durch alle ter und Konfessionen gleich, und doch ist die Christologie burch ichiedensten Gestaltungen hindurchgegangen, immer abbangig Urt wie man sich die Erlösung angeeignet und vorgestellt ver joginianisch belehrende Christus mit fast nur prophetischem nte ift erzeugt durch eine als Belehrung verstandene Erlösung, und itde dann jo aut es ging im N. T. nachgewiesen; vom bobenefterlichen und königlichen Umt ift die Rede nur weil ce in ber "lieferten Lehrweise mit enthalten war. Der romische Katholizie-18 bietet die nicht eigentlich uns sondern dem Gottvater abgerunie, von ihm erworbene Erlöfung dar in magifch wirtfamen Satranten und Michovfern für firchlich frommen Gehorfam; Chriftus of Maria und die Seiligen unterftütt wird baher ein metaphyfier, als magifch wirffames Saupt ber aus Engeln und Beiligen tehenden himmlischen Hierarchie und hierarchischen Kirche, welche Bibel beingemäß auslegt. Der Protestantismus ringt nach einer lich vermittelten Erlofung und eben folchen Burde bes Erlofers, n man vertrauen, den man lieben fann; während der fatholisch omme ihn jo ferne, jo fehr ale ben ju fürchtenden Beltrichter It daß näher stehende Batrone und Kürbitter, wie namentlich die lbe Beiblichkeit der Maria das nähere Vertrauen auf fich gieben. 16 nun hat sich die im Bringip vollendete Erlösungereligion oder B Evangelium als das selig machende und erlosende ergeben, somit hen wir die Burde des Erlosers in seinem Offenbaren und Berflichen dieser vollendeten Frommiakeit; denn der Natur der Sache maß vollzieht sich unsere Erlösung eben nothwendig und einzig im langen der Erlöfungereligion, da das Evangelium als Leben die otteektraft ist welche selig macht. Die dogmatische Erlösung hat sich gegen nie getraut sich als die einzige und durchaus nothwendige erklaren, da fie eben nicht in der Ratur der Sache begrundet ift; Imehr behauptete man doch immer Gott hatte die Erlösung auch f gang anderem Bege bewirken können als auf diesem nun einmal Geschlagenen, gang anders als mittelft der Sendung und Opferung net Sohnet, fo ju fagen auf iche ihm irgend beliebige Beife, und t wirklich angeordnete sei nur barum nothig weil sie nun einmal nämlich ber Rathichluß des Latere Alle erwählt hatte.") Scharfen Denfer wie Schleiermacher suchen wie bei ber Gotteelehre jo auch in Chriftus den niemals fich verwirflichenden Raufalitätsüberschuß als eine unnöthige und unhaltbare Borftellung zu beseitigen, da die Urfächlichkeiten für nie fich verwirklichende Moglichkeiten ale Urfache von Nichts fich enthüllen. Hebrigens ift diefes Heberschüffige bei ber Parallele der Person und des Bertes dann doch auch letterem juge schrieben worden in der Lehre daß, wie Christus liebend gerne für burchaus alle Gunder gestorben mare, fo bie Beilewirfung biefet Todes Werth genug in fich truge um Alle ju erlofen, wenn nur Alle erwählt waren ober ben Widerstand aufgaben. - 3ft nun in unserem Glauben Chriftus der Offenbarer und Bermittler der im Bringip vollendeten Erlöfungereligion, und diefe thatfachliche Darstellung und Mittheilung selbst sein Erfosungewert, so wird une feine Berfon diejenige fein welche diefer Leiftung gewachsen ift, wefentlich nichte anderes noch mehreres, aber ebenso nichts geringeres.

Entsprechen fich der Erloger und das Erlösungswert 10 jehr daß man letteres auch geradezu als das bloße Sichdarstellen und Sichgeben des erstern hat auffassen wollen, jo fann doch, wit oben in der Gotteslehre die Berke Gottes das uns gegebene und für die Lehre von Gottes Befen und Eigenschaften maßgebende find, auch hier nur das Wert Chrifti, fein Einwirfen auf une bae un mittelbar gegebene und erfahrene fein, somit bas maggebende für die Christologie; daber Schleiermacher geradezu die Lehre von der Perfon und Burde Chrifti aus unserer subjectiven Erfahrung von seinem Werke ableitet. Allzu einseitig ohne Zweifel, denn Christi Person in und doch nicht blog in feinen Birfungen auf und gegeben fondern auch hievon unabhängig im biblijd beurfundeten und bei der Berichte benartigkeit neutestamentlicher Auffassungeweisen fritisch zu fichtenben Bild von seinem geschichtlichen Leben, mit welchem die Christologie ber Blauberslehre sich auszugleichen strebt. Offenbar aber hat die fub. jektive Erfahrung der Erlösung weit mehr die Eregese bestimmt ale

<sup>\*)</sup> Meine reform. Doamatif II. S. 387.

) von diefer bestimmen laffen; die Schrift lautet ja durch alle italter und Ronfessionen gleich, und doch ift die Christologie durch : verschiedensten Gestaltungen hindurchgegangen, immer abbangig n ber Art wie man fich die Erlösung angeeignet und vorgestellt 1. Der joginianisch belehrende Christus mit fast nur prophetischem mte ift erzeugt burch eine ale Belehrung verstandene Erlöfung, und urde dann so aut es ging im N. T. nachgewiesen; vom hobeniesterlichen und königlichen Amt ist die Rede nur weil es in der erlieferten Lehrweise mit enthalten war. Der römische Katholizisus bietet die nicht eigentlich uns sondern dem Gottvater abgerunne, von ihm erworbene Erlösung bar in magisch wirtsamen Satraenten und Megopfern für firchlich frommen Behorfam; Chriftus uch Maria und die Seiligen unterstütt wird daher ein metaphysis er, als magijch wirksames Haupt ber aus Engeln und Beiligen stehenden himmlischen Hierarchie und hierarchischen Kirche, welche e Bibel beingemäß auslegt. Der Protestantismus ringt nach einer tlich vermittelten Erlösung und eben folden Burde des Erlösers. m man vertrauen, den man lieben fann; während der fatholisch romme ihn jo ferne, jo febr ale den ju fürchtenden Beltrichter ht daß näher stehende Patrone und Kürbitter, wie namentlich die ilbe Beiblichkeit der Maria das nähere Vertrauen auf fich gieben. ne nun hat fich die im Bringip vollendete Erlösungereligion oder 18 Evangelium als das felig machende und erlösende ergeben, somit ben wir die Burde des Erlofers in seinem Offenbaren und Berirflichen diefer vollendeten Frommigfeit; denn der Natur der Sache maß vollzieht sich unfere Erlöfung eben nothwendig und einzig im rlangen der Erlöfungereligion, da das Evangelium als Leben die ottesfraft ift welche felig macht. Die bogmatische Erlösung hat sich ngegen nie getraut sich als die einzige und durchaus nothwendige terflaren, da fie eben nicht in der Natur der Sache begrundet ift; elmehr behauptete man doch immer Gott hatte die Erlösung auch If gang anderem Bege bewirfen tonnen als auf Diesem nun einmal Befchlagenen, gang anders als mittelft ber Sendung und Opferung mes Sohnes, jo gu fagen auf jede ihm irgend beliebige Beife, und e wirklich angeordnete sei nur darum nöthig weil sie nun einmal

Die angeordnete ift, abnlich wie das Gute und Sittliche in feinem Inhalt nur auf dem arbitraren Willen Gottes ruht (I. S. 234. 299). Dieje unstreitig febr ungenügende Meinung ift aber nichte weniger ale zufällig entstanden, sondern gehört untrennbar zum dogmatischen Begriff der Erlöfung. Bft Diese nemlich nicht mit Rothwendigfeit Diejenige welche aus ber Natur unfere Berhaltniffes zu Gott berbotgeht, also nicht eine sittlich religiöse sondern eine arbitrar angeord nete metaphyfische, fo mußte man freilich sagen daß wohl noch Dupende gang anderer Erlösungen anzuordnen die gottliche Billfurmacht ebenfo gut im Stande ware, wobei man freilich an ebenfo abenteuerliche Erlösungemethoden denken mochte wie die laut ber Dogmatif nun einmal angewendete. Rurg es verrath fich in diefer Moglicherflärung gang anderer Erlofungen, wie wenig man die im Christenthum fich vollziehende ale die einzig der Natur der Dinge d. h. dem Berhältniß Gottes jum Menschen angemeffene und von Bott gewollte zu verstehen vermocht hat'), obgleich man doch die dabin leitende Ginficht festhielt daß ein vom Gintreten der Gunde an beginnender Erziehunge und Erlösungeprozeß fich im Christenthum abschließe. Bollzieht fich vielmehr die Erlösung in gar nichts anderem ale im Erlangen der Erlöfungereligion"), fo wird auch die Chriftologie in Chriftus weder mehr foch weniger aufzuzeigen haben ale gerade den welcher die Erlösungereligion im Pringip vollendet offen bart und mittheilt, was freilich durch bloges Lehren nicht geschen fann. Burde Chriftus fonft noch etwas fein und wirken, ce fonnte Dieses die Erlösungereligion nichts angehende auch nicht in der Blaubenelchre betrachtet werden, so wichtig ce für eine Biographie fein

<sup>\*)</sup> Tabelt doch jest noch ein Erlangischer Rezensent meine "Naturalissiums ber Erlösungsretigion", d. h. mein Streben das Christenthum seiner Deimatlosigkeit zu entheben, in welche es bogmatisch versest worden ist, und seine Bollburgerschaft in der Natur der Dinge zu erkennen.

<sup>\*\*)</sup> Das Aufgenommenwerben in's foedus gratiae ober in ben Gnaden stand wurde immer als bas Erlöstwerben angesehen, bas subjestive wenn man will, bann bleibt aber als objestives Erlösungswerk Christi eben sein Bernitt: lichen und Darbieten ber Erlösungsreligion.

aber Erlöstsein und in der Erlösungsreligion leben eines e, so muß eine sonstwie außer und ohne uns por fich : une nur angeworfene Erlofung ein Migverftandniß fein Steigerung ber Person Chrifti wefentlich über basjenige er jum Erlofen ift und leiftet. Bas Schleiermacher bie Rraftigfeit bes Gottesbewußtseins und beren Mittheilung bezeichnen wir, um jeden Gedanken an ein fraftiges itsein in Form von Gesetzeligion auszuschließen, als ung und Mittheilung des Lebens in der Erlöfungerelim Pringip vollendet in fich haben und mittheilen (Matth. eine Leistung einziger Art und fest einen Chriftus von Burde voraus, die aber als eine moralisch religiofe verden fann, und eben barum als eine ewig in Gott und plan begründete nicht bloß arbitrar gewollte. Db man t Christi ein Bunder nenne, ja das Bunder aller Bunals im Gesammtgang geordnete, darum nicht miratulose ig begreife, ift mehr ein Wortstreit als ein sachlicher.

## Erstes Kapitel.

## Die Person Christi.

i. Das driftlich fromme Bewußtsein fühlt fich in sbesit; schlechthin abhängig von Gott als dem Bater istus als dem Sohn Gottes, der darum der einzige

ias die geoffenbarte und enthüllte Erlöfungsreligion sei Elendung und Bollfraft ist oben in der Dekonomie des eftellt worden; daß und wie sie für uns durch Christus

vermittelt ift und darum an ihn gebunden bleibt\*), foll nun nachgewiesen werden. Davon freilich fann nicht die Rede fein daß Chriftus Die Erlösungereligion von sich aus erft erzeuge oder ihr die Beiletraft für Gunder erft leihe und in Gott ober feiner Beltordnung eine Abanderung wirke, vielmehr tragt fie das Seil in fich felbst gemaß ber Natur der Dinge oder fraft bes ewigen Rathschlusses; wie benn namentlich in ber reformirten Dogmatif Chriftus nicht etwa ben ewigen Beilerathichluß in Gott hervorzubringen oder zu ermöglichen fondem ihn ale ben aus freier Bnade vom Bater gefaßten zeitlich zu verwirklichen hat und hiefür selbst auch vorherbestimmt und erwählt ift: gesett man fage bieses nicht bom ewigen Logos und Gottsohn, fo boch vom Gott-Menichen Besus als bem Chriftus, er fei als Menich selbst auch ein Erwählter und zwar zum Saupt aller Erwählten vor berbestimmt. — Run scheint freilich die Erlösungsreligion nicht ganglich durch ibn geoffenbart und vermittelt. fofern fie weniastens in ihren Borofonomien bor dem Befet und unter dem Befet, somit im Beitalter ber Batriarchen und ber mofaischen Theofratic ichon bage wesen und sich, obwol nur unvollkommen enthüllt, doch an den altteftamentlichen Frommen als felig machenbe Beilefraft erwiesen habe: aber nicht bloß kommt feit Chriftus bloß noch die vollendete Dekonomit bes Evangeliums in Betracht, (§. 100) — weil wo diese fich dar bietet ein Verbleiben beim Unvollkommenen nicht mehr heilefraftig fein tann. — sondern auch einst auf ben Borftufen muß die Erlösunge religion diefelbe ber Substang nach gewesen fein welche in Chriftus fid vollendet offenbart. Das meint die dogmatische Lehre vom Gnaden bund mit Einheit der Substang in drei Defonomien (I. S. 341), das die Lehre von der Identität des Christus incarnandus und incarnatus."

<sup>\*)</sup> Lang in ber 2. Ausgabe seines Bersuchs einer driftl. Dogmatif §. Sift von biesem Ausbruck guruckgetreten, weil die Wahrheit in sich selbst gellt, unabhängig von dem der sie lehrt. (Wovon unten.) Dennoch findet er für die religiöse Belebung die belebende Persönlichkeit unentbehrlich und zwar §. 40 für alle solgenden Geschlechter. Auch von uns ist 1) die Erlösungsreligien is ihrer Idee, 2) in der geschichtlichen Verwirklichung dargestellt.

<sup>\*\*)</sup> August. Retr. 1, 13. Res ipsa, quae nunc religio Christiana nuncupatur, erat apud antiquos, nec defuit ab initio generis humani.

un können freilich diesen ganzen Prozeß nicht mehr als von empirischen Personleben getragen ansehen, wohl aber ist auf restusen ganz dasselbe Prinzip wirksam gewesen welches dann ere Personlichseit Christi konstituirt und sich in ihm vollends, Tertullians praeludium incarnationis\*) oder die Borahnun) Weissagungen auf Christus, das Streben des Logos Mensch den, ein Prozeß der sich unvollständig und zeitweise in Proabschließend und bleibend in Christus vollzieht.

Bie rudwarts fo icheint auch vormarte Die Erlöfungereligion jahrhaft an Chrifti Vermittlung gebunden, da feine Verson 1 fie die Erlösungereligion geoffenbart bat, von da an zurudand für une Spatere gleichgültig werden fonnte, ahnlich wie ismus Gott nur das Erschaffen ber Belt auschreibt, von ba r für die aus fich selbst ablaufende Welt feiner nicht mehr zu n glaubt. Chriftus ware nach feiner Leiftung ein Tobter ge-, indem er nicht mehr perfonlich auf une wirken wurde fonof mittelbar durch sein hinterlaffenes Bert. Diefer Ginwurf aber nur auf dem ungenügenden Begriff ber Religion als eit im Sinn bloger Lebre. In Sachen des Biffens und i, nicht allein des mathematischen, verhalt es sich allerdings eigentlich nur die Belehrung bas nothige ift, die lehrenden en aber nach mitgetheilter Lehre, für die Erfenntniß felbst Itig werbend ber Geschichte anheinifallen, mag immerhin eine e Bietat wenigftens ber unmittelbaren Schuler biefelben im en behalten; ja was personliche Eigenthumlichfeit ber Lehre udt hatte, mußte geradezu wieder ausgeschieden werden, weil iffen als für Alle dasselbe die perfonliche Eigenthumlichkeit Berth ansprechen fann. Bare das Christenthum nicht die igereligion felbst als lebendige Frommigfeit sondern nur die von berfelben, fo fonnten wir für Chriftus wefentlich nicht mpfinden als etwa für andere große Rirchenlehrer, Dankbarkeit

e Ch. veniret in carnem. unde vera religio, quae jam erat, coepit i Christiana.

Meine reform. Dogmatif II. S. 281 f.

für einstige Lehrmittheilung und für ben Muth mit welchem bi jelbe trop machtiger Begner vollzogen worden ift. Auffallend blie immer daß gegen alle fonftige Erfahrung einzig bier ein Lehrgebiet bi einem Einzelnen für immer vollendet worden mare und für alle ! schlechter erhalten wurde, da es doch nicht die Art des Biffens feine abschließende Fulle an einen Gingigen auszuschütten, fonde von Geschlecht zu Geschlecht fortzuschreiten nach Rlarheit und Ut fang, abgesehen davon daß fein Ginzelgebiet bes Biffens vollent fein fann bis alle Bebiete des Biffens vollendet erkannt waren. So lange man die Religion als ein Biffen behandelt und d Evangelium ale bloge Lehre, fann die für Chriftus postulirte einzi Bedeutung und Burde gar nicht verstanden werden, und m barum fofort, wenn man fie nicht aufgeben will, in eine n mirafuloje und dofetische umschlagen, wie fogar die Soginian Christus mirafulos in den Simmel entruckt denken, dort die Lebr ju empfangen welche er une auf Erben mittheilen foll; ober n die firchliche Dogmatik sofort jum deus ex machina ihre Buffu nimmt, wenn fie Chriftus jum metaphpfifchen Gott-Sohn mad der als ewig fertig in einem bestimmten Augenblick zu uns b niedersteigt. Immer noch verwechselt man Religion und Biffe wenn man jede unfrer Intelligeng einleuchtenbe ethisch historische 2 grundung der Gingigfeit Chrifti fur unmöglich oder fur unglau! und fündhaft erklärt, ja vor diefer Aufgabe warnt, weil fie zu ftel nothwendig dem Chriftenthum ichade.") Dem Dogmatismus u Aberglauben allerdinge, nicht aber der driftlichen Frommigfeit. 92 recht eigentlich als die der evangelischen Rirche endlich sich aufnot gende und nicht mehr abzuweisende brennende Frage allgemein c

<sup>\*)</sup> Lang S. 193. "Der puthagoraifche Lehrsat bleibt mabr, ob Pothagora gelebt und ihn ersunden habe oder nicht." Wenn Lang die driftliche Wabret bierin der mathematischen gleichstellt, so kann ich nicht beistimmen. Die driftlich Krömmigkeit ift nicht eine bloße Lehre, welche vom Erfinder unabbangig war wie Lang selbst wieder zugiedt.

<sup>\*\*)</sup> Diefen Unglauben vertritt namentlich die Evangelische Rirdenzeitung

anerkannt werben muß"), wie nämlich Christi wahres Menschsein mit der Gingigfeit und dem bleibenden Berth feiner perfonlichen Be-Deutung in voller Einigung mit dem absoluten Pringip wahrhaft aufzufaffen fei: das darf man fich nicht ale "grundfturgend" ver-Dachtigen laffen, gefett ce fturze etwa berjenige Grund auf welchem man den dogmatischen Chriftus als die zweite Trinitatsperson zum nur nicht eingestandenen Muthus macht. Die Religion ift gar nicht bon vornherein Lehre sondern Lebensbestimmtheit des 3ch; die perionliche Durchbildung aber, Gesinnung, Tugend, Frommigfeit wird in ber Menichheit nicht durch bloge Belehrung erzeugt und nach gang andern Befegen, ale nur bem ber jucceffiven Perfettibilität von Beneration au Generation gur Entwicklung gebracht. Im Runftlerischen fonnten griechische Meister, konnte für seinen Zweig ein Raphael die bodie Bollendung erreicht haben und für immer muftergültig bleiben, warum foll denn nicht im gentralen Gebiet der Religion auf viel kongentrirtere Beije die höchste Bollendung in einem Einzigen und in berbaltnismäßig fruber Beit erschienen fein fonnen, (G. 7) wenn es boch thatfachlich so porliegt ?\*\*) Ein Lebensgebiet welches wesentlich immer durch belebende Persönlichkeiten für die umgebende Masse gefördert wird, ist jo geartet daß Gine Perfonlichkeit die der Menschheit be-Stimmte lette Bollendung erlangen kann, welche reale Möglichkeit und Borherbestimmung fich im Christenthum geschichtlich verwirklicht. \*\*\*) Reineswegs aber ift in Christus die wahre Religion bloß zum erstenmal jum Borichein gekommen +), fonft ware nicht abzusehen warum denn nach Chriftus diese mahre Religion nicht immer beffer in denen welche von ihm angeregt find jum Borschein fame, jo daß er von Diefen in immer steigendem Dage übertroffen wurde. Es zeigt fich

<sup>\*)</sup> Auch supernaturale Theologen verlangen biefes, wie bie eben erschienene -Lebre von ber Offenbarung" von Lie. Kraus.

<sup>\*\*)</sup> Das murbe ich nicht burch Leffing's Sat abgeschnitten finden, "baft bufalige Geschichtswahrheiten nothwendige Bernunftwahrheiten nicht beweisen."

<sup>\*\*\*)</sup> hierin trifft Lang S. 195 wieber mit mir gusammen.

t) Cbent. S. 197.

daher daß bei dieser Annahme der thatfächlich vorhandene Gang b

Bft die Religion die lebendige Gemeinschaft bes 3ch n= Gott, bas Abhangig- und Bestimmtsein burch ibn, bas Leben a und in ihm, und ift Chriftus berjenige in welchen fich biefe in ih-Bollfraft und Reinheit abschließend verwirklicht hat: jo grundet Darauf seine Mission, für die gange Menschheit die gentrale Pers lichkeit oder der belebende Mittler des religiofen Lebens zu fein Lan ju bleiben, ohne daß fein perfonliches Ginsfein mit dem Bater mad mitgetheilter Lehre entbehrlich wurde. Matth. 11, 27. 3e mehr bas reine Berg Bott schaut und bas Gemuth der unmittelbare Trage des religiösen Lebens ift (§. 99), besto wichtiger werden die hierin hervorragenden Personen, desto entscheidender diejenige Person in welcher Gott ungetrübt offenbar wird, fo daß fie das Bort, die Offenbarung Gottes nicht bloß hat sondern ift, womit gar nicht gefagt fein will daß er bas allseitige Menschenideal fur alle Bergweigungen des Lebens unmittelbar darftelle. Freilich find Lebre und Bandel Sauptmittel das innere Leben für Andere fund ju geben, iodaß waren diese Lebensaußerungen Chrifti für une verloren gegangen ober wesentlich entstellt überliefert, die Mittel une fehlen murben mit feiner gottinnigen Person im Busammenhang zu bleiben; aber Lehre und Bandel haben nicht als folde ihre Bedeutung für Die Meligion, etwa wie das Kunftwerk, hinter welchem der es erzeugende Meister zurücktritt, da was er für die Nachwelt Bedeutendes in fich trug in fein Werf übergegangen ift; - fondern burchaus nur ale Rundgebung und Offenbarungemittel des innern Lebens, welches 3" ganglich bleiben muß wenn ce für immer feine Birfung ausuben foll. Gerade darum leiftet die eregetisch fritische Ausmittlung ber urkundlichen Beugniffe von Chrifti Lehre und Bandel, fo unentbehrlich fie ift, bei weitem nicht alles; denn zur Erfaffung einer Berfonlichkeit in ihrem innern Leben gebort eine Sabigkeit fich in Dieselbe ju verseten, "feiner fann ju mir fommen, ce fei ihm benn vom Bater gegeben" 3oh. 6, 44. Diefes unkontrolirbare - barum die Beranlagung zur geheimnisvollen Gnadenwahl — ift bier um fo berechtigter und vernünftiger, je mehr ce ber allgemeinen Erfahrung

icht über die Art und Beife wie in Freundschaft und Liebe line den Andern erfaßt und versteht und an feinem innern Theil gewinnt. Das Mittel der Lebensäußerungen in Rede Bandel wird hiefur zwar unentbehrlich fein, aber das quanti-Maak ihrer Auffassung ift nicht daß Maak für Erfassung ber 1 Berfonlichkeit. Bir begreifen daber aus der Ratur ber Fromit und ihrer Entwicklungegesete daß bom Glauben an diefe n ale einzig mittlerische bas Gedeihen ber Frommigfeit bedingt , und gerade im Chriftenthum Diefes fich auf einzige Beife gelmacht, mahrend andere, unvollendete Religionen ihrem Stifter olche Bedeutung bei Beitem nicht zuschreiben. Die Glaubensunbefriedigt von der traditionell dogmatischen Christologie, bat inzigkeit Chrifti ethisch historisch zu verstehen, und nachzuholen bie Reformation noch nicht zu leiften im Falle war. Im Rampf nthropologische Fragen ließ man, ohnehin der Barefie beschuldigt. jeologische, trinitarische und driftologische Lehre vorerft fteben, gelten, ohne fie vom reformatorischen Pringip aus ebenfalls zu Das nicht mahrhaft Angeeignete Dieser Dogmen ift in r schärferer Ausführung ihres Inhalts, bei den endlich ju Tage enen innern Biderspruchen, für den jum Grunde liegenden Glauelbst verhängnisvoll geworden. Ja die erneuerte Anthropologie Reformationszeitalters hat unter dem Ginfluß der nicht mit erten theologischen Dogmen gelitten; ) benn der bloße Bunderis und dogmatische Gottmensch paßt nur zu einer magischen. unerflärbaren Erlöfung, die nach absoluter Gnadenwahl den 1 zugetheilt wird, den Andern versagt bleibt, obgleich beiderlei ichen völlig gleich unwurdig find, und die Rechtfertigung allein geschenften Glauben soll vor sich geben in schlechthin verderbten bern ohne alle Fähigfeit wirklicher Gelbstbestimmung. Man fette h voraus Bott habe seine guten, gerechten Grunde für dieses paltige Behandeln feiner gleich fehr schuldigen Geschöpfe, und

<sup>\*)</sup> Schnedenburger Borlesungen über bie Lehre ber fleinern protest. mparteien erinnert S. 237 f. wie Swedenborg biesen Zusammenbang ems bat.

ol Die

beider

No cine

andern

-natif zu

ate aber

ig jugn

daher dan bei dieser Annahme der thatsächlich vort Dinge unerflärt bleibt.

2. 3ft die Religion die lebendige Ger Bott, bas Abhangig und Bestimmtfein buund in ihm, und ift Chriftus berjenige in Bollfraft und Reinheit abschließend ber barauf feine Miffion, fur bie gange " jang des lichfeit ober der belebende Mittler ! ...icit als das gu bleiben, ohne daß fein perfon! . ale (Sott für fein mitgetheilter Lehre entbehrlich r oder man trat irgendwie reine Berg Gott schaut und onne aber die nothwendig ju des religiofen Lebens ift (\* : .... Go fehr ift Das Ethiide vom hervorragenden Perfoner 2:... Bas im Anthropologischen ber welcher Gott ungetruf :: " Infammenhang mit regenerirter Offenbarung Gottes g gafflich berichtigen laffen. Die gange fagt fein will baf - Ereclogie, auf ausgezeichnete Beife bon gungen bes Lef . . ... Erfenntniß Diefer Aufgabe. Bandel Bay

jodak wäre ' Be Bankrit") ber Berfon Chrifti ift bem from aen ober ares in recet auf die Ginzigkeit feines Birtens anf mit sei war toe: für die Glanbenslehre als Biffenfdalt Lehre :He' Stentie and mit ben biblifchen Urfunden. ð,

🗻 🚉 nuader mit Bewußtsein, bas haben vor ihm Com tie Dogmatifer gethan, die Berjon Chrifti Birffamfeit pofiulirt wurde. 2. ien von letterer irrige Borftellungen vorfommen. ... Cammirfungen Chrifti auf une, wie Diejenigen ber

. a .. a nach bem Bergang von Albert Lange in beffen ansagnit Bergiffiche". Des Materialionne neunt es "bas Spezififche".

and a Obemelogie bes 21. E. Berlin 1866 vertheibigt im Bet-. 1 jabe gegen Benghenberg's Dogmationus, welcher bie miffen Serent Geren in der protestantiiden Rirde zu verfegern tracte.

beiligen auf fatholisch fromme Gemuther; aus ber ithin als subjektiver, sogar wo sie Viclen auf vird, nicht mit Sicherheit auf die objeftibe 'ng ausübenden Personen geschlossen weringeben ift baß Maria dasjenige wirtsubjeftiver Erfahrung fie fein lagt, ben, weil religiofen Erregungen fo wird ber protestantischen cen Burndtdrangen alles Aberens die Nachweisung auch bes chriftoblifchen Beugniß unentbehrlich, wie nicht joteriologischen Glaubens. Bas in unferen Lot in Bezug auf Christi Person so wie in Bezug elöfungswerk ftammt gleich allem in einer Gefammtheit inden Glauben gunächst immer aus der Tradition als in ing und im Leben von Andern ber une mitgetheilt, eine bie ber Protestant erft bann für vollberechtigt halten fann nhalt in den Urdofumenten des Chriftenthums feine Burgel nun voransgesett, bleibt ber Cat in vollem Rechte baß t seiner Bedeutung wesentlich aus bem was er auf bie virft erfannt werbe. Schon die erften Junger follten mas r sei, aus dem entnehmen was er auf fie gewirkt hatte, i, 13 f. indem er nicht etwa zuerst ihnen die Lehre von rde mittheilt oder gar aufdrangt, sondern fie felbst bie feiner Person aus bem was er wirft erschließen läßt, bar hiftorischer ist als die gleich Anfange sowol gelehrte bte Meffianitat im Johannesevangelium, das einen rein en Charafter nicht anspricht. Gleich allen welthistorischen ft auch Jejus eigentlich nur aus feiner Birtfamfeit, feinem Beruf zu erkennen, ba die innere Beschaffenheit ber Berit ein Gebeimniß bleibt. Bahrend Niemand fich getraut jeit die innerfte Berfonlichkeit und Befinnung eines Mofes, ber gar von weltlich großen Mannern festzustellen, selbst geschichtlich sehr beleuchteten Versonen, ja von wohl beitgenoffen, - mag man ihre Miffion und Bedeutung für

ahnete ale Grund ein gottliches Bedurfnif oder Bollen fomol bi-Berechtigfeit als die Barmherzigfeit gu bethätigen; ba aber beider er Erweifung fich nicht gegenseitig ausschließen fann, ale fei bie einene göttliche Eigenschaft nur fur die einen, die andere nur fur die ande gleich fündhaften Menschen wirksam: so gelangte diese Dogmatit einer Buadenwahl welcher in Bahrheit feineswegs unbefannte al aute Grunde fondern gar feine irgend denfbare Begrundung gu-uschreiben ware, suchte fich aber diefen unerträglichen Ausgang Dogma dadurch zu verbergen daß man dieje Grundlofigfeit ale Belieben und Gutdunfen Gottes bezeichnete, der als Gott fur Tein Belieben immer gute Grunde haben muffe; oder man trat irgend Tvie von der Spite des Dogma gurud, ohne aber die nothwendig berselben führenden Bege zu verlaffen. Go fehr ift das Ethische Dom Dogmatijden niedergedrudt worden. Bas im Unthropologischen ber Berichtigung bedarf wird nur im Busammenhang mit regenerirter Theologie und Chriftologie fich wirklich berichtigen laffen. Die gange Befchichte ber protestantischen Theologie, auf ausgezeichnete Beife bon Dorner bearbeitet, führt gur Erfeuntniß diefer Aufgabe.")

§. 117. Die Einzigkeit") ber Person Christi ist bem frommen Bewußtsein gegründet auf die Einzigkeit seines Wirkens auf basselbe, bedarf aber für die Glaubenslehre als Wissenschaft immer der Bermittlung mit den biblischen Urkunden.

-

म्बर्ग सुर्वे

.::<u>.</u>

.

77

. .

1.5 TE

1. Bas Schleiermacher mit Bewußtsein, das haben vor ihm weniger bewußt auch die Dogmatiker gethan, die Person Christinamlich so gelehrt wie es von Christi Birksamkeit postulirt wurde. (§. 115) Da aber von letterer irrige Vorstellungen vorkommen, Phantasien von Einwirkungen Christi auf uns, wie diejenigen der

<sup>\*)</sup> Benichtag's Christologie bes 22. 2. Berlin 1866 vertheibigt im Bermort biefe Aufgabe gegen hengstenberg's Dogmatismus, welcher bie wiffensschaftliche Theologie in ber protestantischen Kirche zu verkehern trachte.

<sup>\*\*)</sup> Lang nach bem Borgang von Albert Lange in beffen ausgezeich" neter Geschichte bes Materialismus nennt es "bas Spezifische".

ria oder der Beiligen auf katholisch fromme Gemuther; aus ber ren Erfahrung mithin ale subjektiver, fogar wo fie Bielen auf be Beife zu Theil wird, nicht mit Sicherheit auf die objektive flichkeit der folche Wirkung ausübenden Versonen geschlossen werfann, wenn doch nicht augugeben ift daß Maria dasjenige wirffei mas ber Ratholit fraft subjeftiver Erfahrung fie fein lagt, gar daß die Götter der Beiden, weil religiösen Erregungen prechend barum Realität hätten: so wird ber protestantischen mmigfeit bei ihrem unveräußerlichen Burudbrangen alles Aberibens ober grundlosen Glaubens die Nachweisung auch bes driftoichen Glaubens am biblischen Zeugniß unentbehrlich, wie nicht ber auch die des soteriologischen Blaubene. Bas in unseren iftellungen lebt in Bezug auf Christi Person so wie in Bezug bas Erlösungswert stammt gleich allem in einer Gesammtheit erhaltenden Glauben gunächst immer aus der Tradition als in Erziehung und im Leben von Andern ber uns mitgetheilt, eine dition die der Protestant erst dann für vollberechtigt halten kann m ihr Inhalt in den Urdokumenten des Christenthums seine Burgel Das nun voransgesett, bleibt der Cat in vollem Rechte baß istus in seiner Bedeutung wesentlich aus dem was er auf die nigen wirft erkannt werde. Schon die ersten Junger follten was Meister sei, aus dem entnehmen mas er auf sie gewirkt hatte, itth. 16, 13 f. indem er nicht etwa zuerst ihnen die Lehre von er Burde mittheilt oder gar aufdrängt, fondern fie felbst bie beutung seiner Person aus dem was er wirkt erschließen läßt, B offenbar historischer ist als die gleich Anfangs sowol gelehrte geglaubte Meffianität im Johannesevangelium, bas einen rein bidtlichen Charafter nicht anspricht. Gleich allen welthistorischen conen ift auch Jesus eigentlich nur aus feiner Birksamkeit, seinem geübten Beruf zu erkennen, da die innere Beschaffenheit der Ber-1 junachst ein Geheimniß bleibt. Bahrend Niemand sich getraut Bicherheit die innerste Perfonlichkeit und Gefinnung eines Moses, lajas oder gar von weltlich großen Mannern festzustellen, selbst It von geschichtlich sehr beleuchteten Bersonen, ja von wohl benten Zeitgenoffen, - mag man ihre Miffion und Bedeutung für Die Menschheit noch so bestimmt erfennen: bat der dogmatische Gir das Geheimniß der Perfonlichkeit Chrifti auf die bestimmteften griffe und Formeln gurudführen, ja diefelbe geradegu fpefulativ t struiren wollen.") Freilich Berfonen die durch thatiges Gingrei das außere Leben ber Menschheit umgestalten fraft ihrer Bille macht und Ginficht in die Bedurfniffe des Beitalters, erkennen aus der Summe ihrer Berte, immer aber gilt dieje Erkenntniß wir ihrer Bedeutung und Miffion; nicht aber der innerften Berfonlich Deit, Die für une gleichgültiger fein fann und vielleicht absichtlich fich verly üllt hat. Ein gang anderes Intereffe flogen une Berfonen ein beren Birt famifeit in der belebenden Mittheilung ihrer felbst oder ihrer Befinnung besteht, jumal wenn fie dem gentralen Bebiet der Religion jugewendet find. hier nun hat Chriftus feine Bedeutung und zwar feine gang einzige, sofern er und gerade nur er bas religiofe Leben vollendet. Befett nämlich ein Spaterer vermochte diefe Aufgabe auch zu lofen, was ichon darum nicht glaublich ift weil nur fur Jefus die in ber Beltgeschichte gang einzige messianische Stellung gerüftet war: fo wurde der Spatere das was er zu leiften hatte ichon geleiftet finden. und sich an das schon Bollendete hingeben bevor er fein eigenes inneres Leben felbständig ausbilden fonnte. ") Da aber für feinen Andern, felbst wenn er perfonlich ausgestattet ware wie Jesus, Die bedingenden Potenzen wie die Angehörigkeit an das vorzugemeife religios erzogene Bolt und deffen Meffiasidec verbunden mit dem tonzentrirteften weltgeschichtlichen Bedurfniß vorhanden find : jo fallt die reale Möglichkeit eines zweiten Chriftus dabin, abgesehen davon baß die Idee nur in dem welcher fich als deren originalen Trager und Offenbarer weiß, die gange Perfonlichkeit mit berjenigen Allgewalt ergreift welche Alles in ihren Dienft gieht. Go wenig aber die Menschheit je ohne Religion sein wird, so wenig wird fie je ohne Chriftus fein, der einegeworden mit der vollendeten Religion ein thatfachlicher und historischer ift, tein bloges Symbol, mag im'

<sup>\*)</sup> Lang §. 39.

<sup>\*\*)</sup> Ausgeführt in den Theol. Studien und Aritifen 1834, S. 835 f.

erhin fein geschichtliches Bild mit sombolischen Elementen verfest orden fein und nicht ohne Kritik sich feststellen laffen.

Uebrigens ift gerade hier die Perfonlichkeit wie wir fie ernnen möchten, doch nur in ihrem religiofen Berthe fur uns bedeund. Mag der Berfuch einer Biographie die Berfon zeichnen wollen ich ihrer individuellen Eigenthumlichkeit, Temperament, Gaben und nlagen, Familien- und Nationaltypus u. f. w., für die Glaubensbre ift nur ihr religiojes Leben, nur das Berhaltniß zu Gott von iedeutung, daber denn auch die Dogmatif eigentlich doch immer nur iefes zu firiren gefucht bat, alle fonftige Besonderheit Jeju aber fo emlich übergeht. Burden freilich jene Faktoren der perfonlichen igenthumlichkeit geleugnet, fo bieße das die lebendige und fonfrete Berfon zu einem abstraften Schemen herabseben, wohin diejenigen heologen neigen welche Chriftus als individualitätslose bloß allgeteine Gattungsperson bezeichnen. — ohne Zweifel die schlechteste Art on Doketismus; - die Glaubenslehre wird aber, ohne die verfoniche Eigenthümlichkeit Jesu zu leugnen, mit gutem Recht ausschließich der religiösen Bedeutung Chrifti sich zuwenden ale dem innersten Brund und Mittelpunkt alles verzweigten und verivherischen Lebens. Darum fann Chriftus als Bollender des religiofen Lebens das umaffende ideale Borbild werden, gesett er selbst habe sich personlich ucht an allen Studen bes peripherischen Areises betheiligt, namentich nicht an der Wiffenschaft, Runft oder dem Staatsleben, ja nicht inmal am gewöhnlichen Kamilienleben; ') benn bas in ihm lebende Brinzip heiligt auf fehr bestimmte und erkennbare Beise auch das-

<sup>\*)</sup> Rur ber gelehrte Jürcher Theologe Joh. Schulthes meinte wiber bas bibat etwas zu gewinnen wenn er bie Möglichkeit sehe baß Jesus verehlicht kweien. Weil wir nämlich auch baß Petrus es gewesen ift, gar nicht ersahren lätten, ware nicht biefür sehr zufällig von einer heilung seiner Schwiegekmutter bie Rebe, und hätte nicht Paulus zu seiner Selbstvertheibigung gesagt er könnte vie Petrus sogar sammt einer Gattin sich von ber Gemeinde erhalten lassen. Bir werden aber, sei immerhin ein Apostel verehlicht gewesen ohne baß eine bunde davon sich erhalten hätte, eine gleiche Möglichkeit für Christus nicht zuseben, zumal ächte Worte von ihm da sind welche sein Ehlichsein ausschließen, nb ware es nur Matth. 19, 12.

Die Menschheit noch fo bestimmt erkennen: hat der bogmatische Eif er bas Beheimniß der Verfonlichkeit Chrifti auf die bestimmtesten griffe und Formeln gurudführen, ja diefelbe geradegu fpefulativ ton ftruiren wollen.\*) Freilich Personen die durch thatiges Gingrei Ten das äußere Leben der Menschheit umgestalten fraft ihrer Bille Tie macht und Ginficht in die Bedurfniffe des Beitalters, ertennen wir aus ber Summe ihrer Berte, immer aber gilt diese Erfenntniß wur ihrer Bedeutung und Miffion; nicht aber ber innerften Berfonlich Teit, Die für uns gleichgültiger fein fann und vielleicht absichtlich fich verhüllt hat. Ein gang anderes Intereffe floben une Versonen ein beren Birtfamifeit in der belebenden Mittheilung ihrer felbft oder ihrer Gefinnung besteht, jumal wenn sie dem gentralen Gebiet der Religion zugewendet find. Sier nun hat Chriftus feine Bedeutung und zwar feine gam 3 einzige, fofern er und gerade nur er bas religiofe Leben vollendet. Geseht nämlich ein Spaterer vermochte diese Aufgabe auch zu loferwas schon darum nicht glaublich ist weil nur fur Jesus die in be-Beltgefchichte gang einzige meffianische Stellung geruftet war: F wurde der Spatere das was er zu leiften hatte fcon geleiftet finder und fich an das schon Bollendete hingeben bevor er fein eigen inneres Leben felbständig ausbilden fonnte. ") Da aber für teine " Andern, felbst wenn er perfonlich ausgestattet ware wie Befus, b bedingenden Botengen wie die Angehörigkeit an das vorzugemei religios erzogene Bolf und deffen Deffinsibee verbunden mit be tongentrirteften weltgeschichtlichen Bedürfniß vorhanden find : jo fal at die reale Möglichfeit eines zweiten Chriftus dabin, abgesehen bavodaß die Idee nur in dem welcher fich als deren originalen Trage und Offenbarer weiß, die gange Berfonlichfeit mit derjenigen AL gewalt ergreift welche Alles in ihren Dienst gieht. Go wenig aber die Menschheit je ohne Religion sein wird, so wenig wird nie Je ohne Chriftus fein, der einegeworden mit der vollendeten Religion ein thatfachlicher und hiftorischer ift, fein bloges Symbol, mag im?

<sup>\*)</sup> Lang S. 39.

<sup>\*\*)</sup> Ausgeführt in ben Theol. Stubien und Rritifen 1884, S. 885 f.

terhin fein geschichtliches Bild mit symbolischen Clementen versest vorden fein und nicht ohne Kritif sich feststellen laffen.

2. Uebrigene ift gerade bier die Perfonlichkeit wie wir fie erunen möchten, doch nur in ihrem religiöfen Werthe fur uns bedeuend. Mag der Versuch einer Biographie die Verson zeichnen wollen ach ihrer individuellen Gigenthumlichkeit, Temperament, Gaben und Inlagen, Familien- und Nationaltypus u. f. w., für die Glaubensthre ift nur ihr religiofes Leben, nur bas Berhaltniß zu Gott von Bedeutung, baber benn auch die Dogmatif eigentlich boch immer nur iefes zu firiren gesucht hat, alle sonstige Besonderheit Jesu aber fo iemlich übergeht. Burden freilich jene Kaftoren der verfonlichen figenthumlichfeit gelengnet, so hieße das die lebendige und fonfrete Berfon zu einem abstraften Schemen herabsehen, wohin Diejenigen beologen neigen welche Chriftus als individualitätslose bloß allgeleine Gattungsperson bezeichnen, - ohne Zweifel die schlechteste Art n Doketismus; - die Blaubenslehre wird aber, ohne die verfonbe Eigenthumlichkeit Jefu zu leugnen, mit gutem Recht ausschließb der religiösen Bedeutung Christi sich zuwenden als dem innersten rund und Mittelpunkt alles verzweigten und peripherischen Lebens. arum fann Chriftus als Bollender des religiofen Lebens das um-Mende ideale Borbild werden, gesetzt er selbst habe sich persönlich ht an allen Studen des peripherischen Kreifes betheiligt, namentnicht an der Biffenschaft, Runft oder dem Staateleben, ja nicht unal am gewöhnlichen Familienleben;") benn bas in ihm lebende ringip beiligt auf fehr bestimmte und erkennbare Beise auch bas-

<sup>\*)</sup> Rinr ber gelehrte Jürcher Theologe Joh. Schulthes meinte wiber bas libat etwas zu gewinnen wenn er bie Möglichkeit sehe baß Jesus verehlicht wesen. Weil wir nämlich auch baß Petrus es gewesen ift, gar nicht ersahren tten, wäre nicht hieffir sehr zusällig von einer Seilung seiner Schwiegesmutter ! Rebe, und hätte nicht Paulus zu seiner Selbstvertheibigung gesagt er könnte e Petrus sogar sammt einer Gattin sich von ber Gemeinde erhalten lassen, ir werden aber, sei immerhin ein Apostel verehlicht gewesen ohne daß eine Inde davon sich erhalten hätte, eine gleiche Möglichkeit für Christus nicht zusben, zumal ächte Worte von ihm da sind welche sein Ehlichsein ausschließen, th wäre es nur Mattb. 19, 12.

jenige Menschliche in welches er selbst nicht mit einzutreten batte, bas ihm fogar gleichgültiger erscheinen konnte, fo bag bie Ausgeftaltung des allseitigen menschlichen Ideals durch Jesus gar nicht ichon abgeschlossen ift. Die Forderung Christus mußte um allgultiges Borbild zu fein den gangen Umfreis des menschlichen Lebens, somit bei der Theilung der Arbeiten und Berufearten eigentlich diese alle perfonlich übernommen haben, fann ale irgend verftandige Forderung gar nicht im Ernfte gestellt werben. Dazu eignet fich eine geichichtliche Person nicht sondern, wie Kant richtig gesehen hat, nur bie religiöse 3 dec des Gottessohnes, d. h. des im Menschen herrichenden Buten sofern es versonifiziet wird, das Ideal des Menschen welcher alles Bute nicht nur ausubt fondern auch belebt und verbreitet und alle Leiden fittlich tragt.") Der Bersuch eines Lebens Besu, fragmentarifd wie berfelbe nothwendig bleiben muß, ba Jeju Leben nur für die letten ober, wie Ginige fagen, gar nur fur bas allerlette Lebensjahr eine Bezeugung gefunden hat, mag in jedes Detail diefes Lebens einzudringen trachten: in der Glaubenslehre handelt es nich einzig um die Erfaffung feiner religiofen Perfonlichkeit, wie fie ittl Glauben enthalten ift oder in benfelben eingeht. Im protestantischen Glauben fann aber bleibend nur dasjenige bestehen was mit unfern wiffenschaftlich erworbenen Kenntniffen vereinbar ift, weil nichts im Blauben wahr fein fann was wir wissenschaftlich als unwahr guru weisen. Die Lehrsäte des Glaubens find zwar Aussagen des frommen Selbstbewußtseins oder der frommen Erfahrung , tommen aber doch nur unter dem Ginfluß wiffenschaftlicher Theologie ju Stande urtb bedürfen diefes Ginfluffes; denn es liegt dem frommen Bemutbe immer nahe durch erfahrene Segnungen gum dantbaren Enthusiasmus für den Wohlthater gereigt ju werden und ihn rein subjeftiv 3" idealifiren, wie der fatholisch Fromme die Maria mit den Beiligen; vor Berthum gefichert fann man nur werden bei gewiffenhafter Babr. beiteliebe und Bulaffung der wiffenschaftlichen Erkenntniß. Es muß daher der Glaubenelehre, ale dem wiffenschaftlichen Gichbefinnen über

<sup>\*)</sup> Baur Gefch. ber Berfohnungelehre G. 578.

fromme Erfahrung, obliegen ihre Aussagen auf das begründete aß gurudguführen, wie ce die Reformation mit Begiehung auf ria und die Beiligen gethan hat, damit wir auch vor der Bifchaft ein gutes Bewiffen bewahren. Schon im Abschnitt von t übt die Biffenschaft der Glaubenslehre eine berichtigende Rritif , durch welche das Anthropomorphische fowie die Bermischung Thatsache und Poesie beseitigt wird; gang basselbe hat nun in Christologie zu geschehen, nur daß hier nicht bloß die Logit und lettif sondern weit mehr die hiftorische Kritif und Pfnchologie igebend find. Bir werden in Chriftus zwar die Idee und hiftoe Erscheinung nicht vereinerleien, wohl aber feine entscheidende bleibende Bedeutung gerade darin erfennen daß die Idee der endeten Erlösungereligion ale von ihm der Menschheit mitzutheie, daß also fein Mittler- und Erloferberuf bas innerfte Leben er Berson ift und in diesem untrennbaren Ginesein, so daß er ihr und fie durch ihn und in ihm wirksam bleibt, feine Burde Bit er vollends nach bem Tode am Rreug für immer als rer und Mittler Aller erhöht, (Apostelg. 2, 36) so daß er und 3bee nun ganglich geeint durch die Beltgeschichte geben: fo feben barin laut der Schrift (Philipp. 2, 8 f.) den ihm verliehenen n für die Treue welche er diefer Idec bewiesen und am Kreuge abrt hat. Niemand wird Luthers Person von ber 3dee seines ormationsberufes trennen, bennoch ift er nicht fo in seinen Beruf in die feine Berfon tragende Idee aufgegangen daß mancherlei all von der Ibee nicht Störungen bewirkt hatte; er ift auf eribare Beije zeitweise unter der Idee feines Berufe geblieben und et Clemente dar welche auf fein Wert hemmend eingewirkt haben, jut wie andere Reformatoren. In Chriftus, deffen Idee die abte und unendlich größere ift, bemerten wir feinerlei fein Bert inden Mangel, obgleich er den schwerften Unforderungen des Begu genügen fich abringen und die Berfuchung befampfen muß, i allemal durch Auffrischung seines Berufsbewußtseins geschicht\*);

<sup>\*)</sup> Schnedenburger Romparat. Dogm. G. 240 zeigt, bag icon bie mirte Dogmatif annahm, es fonnte im Gottmenicen burch einen natur-

oie 3000 jenige Menschliche in welches er felbft nicht i. Mõga bas ihm fogar gleichgültiger erscheinen fonnte .iau cindrin. tung des allseitigen menschlichen 3beals br jer Besorgnik abgeichloffen ift. Die Forderung Chrifte .fegern wollen. bild zu fein den gangen Umtreis bes tue vertragt Die der Theilung der Arbeiten und Bear gehört jur Un: fonlich übernommen haben, far t gum voraus eine gar nicht im Ernfte geftellt m ufammenbelaffen bes liche Berjon nicht fonbern, ... ift irgend eine Berfon religioje 3 dee des Gottes .us geworben ale was fie gelebt Buten fofern es perfo. .us ber Fall fein, und bas gerade ift alles Gute nicht nur mentarijd wie menidennatur fid zum Organ gemacht habe, zum nur für die geftraftum. mas Caire um Dogina von der Logosperson, die eine nur für die Abstraftum, was Sesus wohl sein wurde, salle Lebensjah wer welche ihn zum Christus gemacht absähe, fann Lebens werffiren, so wenig als mas ein bereit Lebens Juni Juni Lyrntus gemacht abfahe, fann einzie geworden ware einzie geworden ware einzie geworden ware wird aber leicht auf diese Seite and die das Papft. wird aber leicht auf diese Seite gedrängt durch die dos unmuthung, das Angesionseine Jumuthung, das Angeeignetwerden der menschlichen Natis Menschen Jesus an die ewig fertige Logosperson als eine A physischen Borgang auf den Moment der Erzeugung 3 widrinfen, fo daß eine menschliche Entwidlung in ethischem Gin nicht ober nur scheinbar noch möglich bleibt. Offenbar ift be t Pheologie unferer Beit berufen das vernachläffigte gange und voll Wenfchfein Chrifti mit menfchlicher Entwidlung unbedingt gelten ju machen, worin ber neue Zweig theologischen Erfeunens welche "geben Befu" genannt wird, feine eigentliche Bedeutung bat. 3. 3. Beg in gemildert biblifdem Supernaturalismus die Lofunver Aufgabe in übernatürlicher, etwa geradezu romanhaft ausgespon-

ichen Affett die volle Klarheit bes böhern Selbstbewußtseins auf Augenblide etrübt werden, so daß sie durch recordatio aeterni deereti sich berstelle: — oas offenbar die Evangelien selbst einräumen.

Beifen von Ragareth mit Preisgebung ihres idealen 'len wollte, verbanten wir Strauß die flare Rachnugenden beider Ginfeitigfeiten, bann die gur Rettung isgebung ber Beschichte unternommene burchaus des Lebens Jeju ale Minthus, und aulent ben efeit voraussegenden bahnbrechenden Berfuch, re gehobenen Geschichte gerechter zu werden · eflektischer und romanhafter ') Manier "upartigen wiffenschaftlichen Anschauungen die ...en Manne nicht absprechen fann.") Demselben Jent Schleiermacher's und Bafe's Leben Jeju, fowie aufen mit feinen weitschichtigen theologischen Borbereitungen, und Shenkel mit bem für Marfus als ficherfter Grundlage fich erklarenden Charafterbild Jefu, ein Versuch dem schon die bescheibene Begrengung der unausführbaren Idee einer Lebensbeschreibung gu berbanten ift. Diese und andere Berte, unter benen Ewald's und Reim's Leben Befu bie bedeutendfte Stellung einnehmen, verdienen als Beichen ber allgemein in's Bewußtsein getretenen driftologischen Aufgabe, welche nicht ungelöst bleiben barf\*\*\*), alle Beachtung gegenüber dem dogmatisch traditionellen Bewußtsein, welches den unabweisbaren Fortschritt als eine Berirrung und Krankheit betrachtet. Bir achten die Scheu der Bielen die ihr Idealbild mit dem dogmatifchen Christus zu verlieren fürchten, obgleich die Gemeinden sich bald eines Beffern befinnen wurden wenn fie nicht von ihren Geiftlichen

hichte versucht, dann aber der Rationalismus die gemeine

<sup>\*)</sup> Beim Ausstreichen bes Isomanhaften bei Renan pflegt man bas noch Romanhaftere bei heß ober gar Pfenninger mit bem Mantel ber Liebe zu beden. Die ungleiche Elle!

<sup>\*\*)</sup> Daran schon im Stadium ber Berkeperungessuth erinnert zu haben, ist bas Berbienst &. Ritter's "Ernst Renan über bie Naturwissenschaften und bie Beschichte mit ben Randbemerkungen eines beutschen Philosophen." Gotha 1865.

beshagen a. a. D. S. 26. Benfchlag Christologie Borwort. Rothe gur Dognatif S. 49.

- er wirft mit der Bollfraft der Idee, welche Bollfraft die 35 et gerade nur in diefer perfonlichen Auspragung gewonnen bat. Mon en fonst die leuchtenden Gestalten der Bergangenheit bei genau eindr Ingender Biographie von ihrem Glang verlieren, aus folder Beforg Die Berfuche des "Lebens Jesu" verbieten oder verkegern woll en ware eine fehr schwachgläubige Beltflugheit, Chriftus vertraat möglichft genaue und eindringende Betrachtung. Mur gehört gur Linbefangenheit driftologischer Kritif, foll diefe nicht gum voraus eine leere und negative werden, (oben G. 2) das Busammenbelaffen Des biftorischen Chriftus mit seiner 3bee; benn ift irgend eine Berfon erft durch die fie beseelende Idee das geworden als was fie gelebt hat, fo wird diefes bei Chriftus ber Fall fein, und das gerade ift die Bahrheit welche dem Dogma von der Logosperson, die eine perfonlichkeiteloje Menschennatur fich jum Organ gemacht habe, zum Brund liegt. Das Abstraftum, was Bejus wohl fein wurde, falls man von der Idee welche ihn jum Chriftus gemacht abfahe, fann une nicht intereffiren, fo wenig als was ein Luther geworden ware ohne den Beruf jum Reformator oder ein Innogeng ohne das Papit thum; man wird aber leicht auf diese Seite gedrängt durch die bog' matische Bumuthung, das Angeeignetwerden der menschlichen Natur d. h. des Menschen Jesus an die ewig fertige Logosperson als einen metaphyfifch phyfifchen Vorgang auf den Moment der Erzeugung 3" beschränken, so daß eine menschliche Entwicklung in ethischem Ginn gar nicht ober nur icheinbar noch möglich bleibt. Offenbar ift Die Theologic unserer Beit berufen das vernachläffigte gange und volle Menschsein Chrifti mit menschlicher Entwidlung unbedingt geltend ju machen, worin der neue Breig theologischen Erfennens welcher "Leben Besu" genannt wird, seine eigentliche Bedeutung bat. 3. 3. Beg in gemildert biblifchem Supernaturalismus die Lofung ber Aufgabe in übernatürlicher, etwa geradezu romanhaft ausgespon

lichen Affest die volle Klarheit des bobern Selbstbewußtseins auf Angen bliche getrübt werden, so daß sie durch recordatio aeterni decreti sich herstelle; was offenbar die Evangelien selbst einräumen.

: Geschichte versucht, bann aber ber Rationalismus bie gemeine jichte des Beifen von Nagareth mit Preisgebung ihres idealen ibes berftellen wollte, verdanfen wir Strauf die flare Raching des Ungenügenden beider Ginseitigkeiten, dann die gur Rettung Idee mit Preisgebung der Geschichte unternommene durchaus itige Darftellung bes Lebens Beju als Mythus, und julett ben biefes als Ginfeitigfeit voraussegenden bahnbrechenden Berfuch, fo fehr von der Idec gehobenen Geschichte gerechter zu werden ce Renan's boch nur efleftischer und romanhafter ') Manier igen ift, trop der großartigen wissenschaftlichen Anschauungen die dem gelehrten Danne nicht absprechen fann.") Demselben ben dient Schleiermacher's und Safe's Leben Jeju, fowie tfen mit feinen weitschichtigen theologischen Borbereitungen, und entel mit dem fur Marfus als ficherfter Grundlage fich ertlam Charafterbild Jesu, ein Bersuch dem ichon die bescheidene engung der unausführbaren Idee einer Lebensbeschreibung ju inten ift. Diese und andere Berte, unter benen Emalb's und n's Leben Jefu die bedeutenofte Stellung einnehmen, verdienen Beichen ber allgemein in's Bewußtsein getretenen driftologischen jabe, welche nicht ungelost bleiben barf \*\*\*), alle Beachtung gegendem dogmatisch traditionellen Bewußtsein, welches den unabbaren Fortidiritt als eine Berirrung und Arantheit betrachtet. achten die Schen ber Bielen die ihr Idealbild mit dem dogman Christus zu verlieren fürchten, obgleich die Gemeinden sich bald Beffern befinnen wurden wenn fie nicht von ihren Beiftlichen

<sup>\*)</sup> Beim Ausstreichen bes Romanbaften bei Renan pflegt man bas noch anhaftere bei heß ober gar Psenninger mit bem Mantel ber Liebe zu beden, ungleiche Elle!

<sup>\*\*)</sup> Daran icon im Stadium ber Berkeperungsfluth erinnert zu haben, ift Berdienft &. Ritter's "Ernst Renan über bie Naturwissenschaften und bie ichte mit ben Randbemerkungen eines beutschen Philosophen." Gotha 1865.

<sup>\*\*\*)</sup> Torner Lehre von der Berson Christi. 2. Ausg. I. S. 121. Suns ragen a. a. C. S. 26. Benfchlag Christologie Lorwort. Rothe zur natif S. 49.

aufgeregt werden, die weit mehr als fie fich's gestehen ftatt vom driftlichen Bahrheitefinn von dogmatischen Umteintereffen bestim find. Co rührend und achtungewerth jenes Boltegefühl ift, fo wer big fann bingegen diefer bequeme oder hartnädige Dogmatismus bem protestantischen Beiste auf die Dauer gusagen; ift es doch gerad em ein Sfandal daß Baftoren, von ihren fich der Sache halb ichamen Den Obern gereigt, wider Schriften protestiren welche fie gar nicht Der nur mit fchroffer Untipathie flüchtig gelefen haben. Daß eine zmwurdige Auffaffung Chrifti nicht durchdringe dafür ift geforgt, protestantischer Inder aber von verdammlichen Schriften wie ander feite von gebotenen") wird immer eine elende Nachmachung papfe licher Aufdringlichkeit bleiben. Die Reformation hat Bahn gemacht für die Erfenntniß der wahren Menschheit Chrifti, da fie überall auf reale Wirflichkeit bringt, mahrend ber Romanismus bei symbolischer Poefic, - benn seine Maria ist nichts anderes - sich am besten befindet und wenigstens dem ungebildeten Bolf gumuthet Dieselbe als Realität zu glauben.

- §. 118. Bährend ein ungeschichtliches, bloß gedachtes Ibeal menschlicher Bolltommenheit nur für die Gesetzereligion Berth haben könnte, ruht das Christenthum als Erlösungsreligion auf dem seiner Idee geeinten geschichtlichen Christus.
- 1. Eine methaphnische oder magische, somit außer une 3u Stande gebrachte oder doch nicht auf ethischem Bege uns zustetheilte Erlösung würde folgerichtig einen Erlöser voraussehen der in metaphnischer Region das magisch uns angeeignete Erlösungswett vollbringt, sei es geradezu im überirdischen Simmel innerhalb der Gottheit oder wenigstens nicht nothwendig sondern nur zufällig und doseisich auf dem Boden der geschichtlichen Menscheit. Dieser Sah

<sup>\*)</sup> Die evang. Kirchenzeitung strebt bieles an, wenn sie von gewisen Bu-chern infinnirt baß fie "in keiner Pfarrbibliothek fehlen bürfen", 3. B. Kullsmann's driftl. Ethik, die ich in der Prot. Kirchen-Zig. 1863 Nr. 50 carafterifirt babe.

nich zu rechtfertigen wider neuere Behauptungen namentlich von rauß welche gerade das Gegentheil aussagen, es sei nämlich für Dogmatif das Ericheinen Chrifti auf Erden für das Bollbringen Erlösungewerkes darum nothwendig geschichtlich in der irdischen enschheit geschehen, weil er innerhalb der Menschheit die Benugrung und Guhnung aller Gunden abtragen muffe; für eine fittlich igioje Erlojung hingegen leifte ein bloß gedachtes Ibeal fo wefent-) alles irgend nothwendige daß das geschichtliche Erscheinen bes ealbildes in der einzelnen Person Christi überflüssig und entbehrlich Benn das Bild des fündlosen, mit Gott einigen Menschen : Erlösung schon vermittle, so komme nichts darauf an ob dieses lb unter gang außerordentlichen Bedingungen als wirklicher Menfc mal dagewesen sei ober nicht; fonne jedenfalls feiner von uns ihm ichtommen, fo bliebe feine Bollkommenheit uns perfonlich eben fo mb wenn er wirklich gelebt hat, als wenn er nur das Bild unferer alifirenden Einbildungefraft ift. Ja daß das Menschheiteibeal im rtgang ber Geschichte fich immer allseitiger und reiner, wenn auch male vollkommen ausgestaltet, fei eine werthvollere Birklichkeit desven als wenn es für immer abgeschlossen in einem Einzigen einmal jewesen ware. - Folgerichtig und ein Banges ware demnach die Dogmatif, benn zu ihrem Erlofungswert icheint ber hiftorifche ttmensch nothwendig ju gehören; widerspruchsvoll und Salbheit re hingegen ber neuere Glaube g. B. bei Schleiermacher, wenn er feine Erlösung zum Ueberfluß ein geschichtliches Ideal verlangt t beim bloß gedachten stehen zu bleiben. — Es ist aber beides zu reiten sowohl die behauptete Nothwendigkeit des geschichtlichen Erers für's dogmatische Erlösungswert als auch die geleugnete für e sittlich religiose Erlösung. Nicht einmal die Scholastifer haben ihre metaphyfifch magische Erlösung der fündigen Menschheit den hichtlichen Chriftus und Gottmenschen als schlechthin nothwendig eichnet; benn nur wenn gerade biefe Erlofungeart nothwendig re, mußte dieser Erlofer es ebenfalls fein. Dune Scotue aber int vielmehr, Gott hatte die fundhafte Menschheit auch auf gang Derem Bege retten konnen; zwar erretten oder erlosen muß er fie, un fie nicht verloren gehen foll, aber bas fonnte Gott auch anberswie erreichen, und Thomas von Aquino, ja icon Auguft räumen ein daß diefer Erlofer mit diefer Erlofung feineswegs ichle hin nothwendig gewesen \*); vielmehr hatte Gott auch auf gang bere Beife die fundhafte Menschheit erlosen und retten konnen, oli 3meifel jedenfalls mittelft des Gottsohnes, aber feineswegs ger durch die Sendung und Opferung des Sohnes. Ebenjo meint Calmi "die Nothwendigfeit der ftellvertretenden Genugthuung fei feine ein fache und unbedingte, fie fließe aus dem gottlichen Rathichluß", zand Bega anerfennt, "daß Gott auch auf andere Beije die Menschen hatte retten fonnen, diese aber die vorzüglich geeignete gewesen fei." Umgekehrt glaubte man hinwieder dieje Menschwerdung mare erforberlich gewesen auch wenn die Gunde gar nie in die Menschheit eingetreten, und eine Erlösung gar nicht nothig geworden ware; benn nicht bloß wegen des Sundigfeins fondern als vernunftiges Geschöpf ichon als foldes hatte ber Mensch die volle Ginigung mit dem Bater nur durch den Cohn gefunden und erft im Menschwerden des Cohnes ware die Menschenschöpfung vollendet (oben 1. C. 325).") Freilich hat Unfelmus mit einer nur beziehungeweisen Nothwendigfeit ber Erscheinung des Gottmenschen, die nur darauf ruben wurde daß Gott aus den vielen möglichen Erlösungsmethoden nun einmal gerade biefe angeordnet, somit für uns zur nothwendigen gemacht habe, - fich nicht begnügen und eine absolute Nothwendigkeit im eur deus homo (I. 25) erkennen wollen; aber wer zweifelt daran daß die anselmische Denkweise jeder nun einmal als die firchliche überlieferten Erlösungsart die absolute Nothwendigkeit abgefolgert hatte? Darum wird auch die gange Theorie nur der Tradition oder dem als schlechthin feststehend vorausgesetten Dogma zu lieb so zurecht gemacht daß dieses nun

<sup>\*)</sup> Baur Berjöhnungslehre S. 232. 253.

<sup>\*\*)</sup> Calvin quamquam ab omni labe integer stetisset homo, humilior tamen erat ejus conditio quam ut sine mediatore ad deum penetraret. Meine reform. Dogmatif II. S. 299. Ebend. Beza: potuit sane deus alia ratione hominem servare — —, während Spätere sich freilich bemühen, die absolute Rothwendigkeit herauszubekommen, um die sozinianische Lengnung jeder Rothwendigkeit der Satiskaktion zu entwurzeln.

nal geschehene Menschwerden Gottes durch alle Mittel des Scharfs und der Dialektik zu einem nothwendigen Geschehen gesteigert de, ohne eine Ahnung von der bloßen Menschenweisheit, die dem zen Advokatenraisonnement zu Grunde liegt. —

Raber betrachtet ift gerade die Erlofung bes dogmatischen Sp-16 eine fo fehr metaphpfifche, nur zwischen Gott Bater und Gott hn auszumachende Sache; diese Suhnung und Genugthuung für Sunder, furz die Bermittlung ber gottlichen Gerechtigfeit und Onade so ganglich ein innergottlicher Aft bag eigentlich nur beglaubigte Bekanntmachung des vollzogenen Aftes nöthig wird, nicht aber bas Borfichgeben besselben auf Erben. Die frobe tichaft es fei biefe Bermittlung im himmel vollzogen und in ge davon malte nun die Gnade, mußte fur uns wenn gehörig laubigt gang benselben Berth haben wie die Runde, es sei biese mittlung einft im fernen Palaftina ju der und der Beit vor fich angen; auch könnte der fur wahr haltende fich auf das Ungebigte verlaffende Blaube ober das Sichhingeben einzig an biefe gultige Gnade in beiden Fallen mit gleichem Recht als Bedingung bas Theilbefommen an ber göttlichen Rettung verlangt werben. llends in der reformirten Dogmatif ist alles je wirklich werdende ofungeheil im ewigen Bertrag zwischen Bater und Cohn, fofern Lehrbücher das pactum aeternum erwähnen, jedenfalls aber im gen und absoluten Erwählungerathschluß so schlechthin begründet i ficher gestellt daß der Geschichte in der Zeit und auf Erden nichts ig bleibt, ale nur nothwendig fo zu geschehen wie vorher bestimmt und den Begnern diefer Lehrweise alle Beschichte gum wesenlosen attenspiel an der Band herabgesett erscheint. Bon einer Rudlang und Ginwirfung des auf Erden geschehenden und geleifteten Bott und seine Rathichluffe fann überall feine Rede fein, da ifti Berdienstleiftung felbst nur die borber bestimmte ift und zwar eine nur ben ewig Erwählten gu gut fommende.") - Go verhalt

<sup>\*)</sup> Schnedenburger Komparative Dogmatif S. 246. "Sobalb bie Sas kion in ihrer nicht Grund legenben sondern bloß erefutiven Bebeutung

ce sich mit der Behauptung daß für die alte Dogmatik der geschicklich erscheinende Christus eine absolute Nothwendigkeit sei. Uns freiklich erscheinende Christus eine absolute Nothwendigkeit sei. Uns freiklicht diese Schwierigkeit ganz hinweg, da wir die in der Ratur Dinge, wie Gott sie sest, begründete Erlösung der sündhaften, der Gesehesteligion nur verurtheilten Menschen als die einzig gehnsbare anerkennen und sie im Offenbarwerden der Erlösungsrelie sogesunden haben. (I. S. 342.) — Ob das beigefügte, für neuere Begriffe von der Erlösung, namentlich für Schleiermacher falle Diese Nothwendigkeit des geschichtlichen Ideals dahin und genüge das bloße Idealbild, — mit mehr Grund behauptet werde, ist eben so fraglich.

2. Porerft werben wir nicht laugnen bag eine Berflüchtigung ober wenn man lieber will Steigerung des geschichtlichen Chriftus, ähnlich wie ber Maria in ein Idealbild frommer Phantafie vielfach vorgefommen ift'); wie denn der dogmatische Christus trop des Grundsates daß die beiden Naturen nicht gemischt werden follen, augenscheinlich beibes in einander vermengt das Beschichtliche und das Ideal. Gothe hat schwerlich gang fehlgegriffen wenn er, damale ale lebhafter Freund feinem Lavater Die fcmarmende Liebhaberei zuschreibt, im enthusiastischen Ausmalen seines für geschichtlich gehaltenen Christusbildes fich felbst und einen eigenthumlichen Benuß 3u juchen"); Schleiermacher aber, unfünftlerifch wie er fich felbft nennt, in welchem die Phantafie schwerlich je den dialektischen Ernft in wiffenschaftlichen Lehrsägen übermeistert bat, ift eine so durchaus andere und fast nur verschieden geartete Perfonlichkeit daß bas abn' liche Urtheil, es sei ihm eine individuelle Leidenschaft das Ideal in einer Person verwirklicht zu sehen, sich nicht wird halten laffen, und zwar so wenig baß ja fofort die Berdächtigung vorgezogen wird, er habe wider befferes Biffen aus bloger Alugheit und Affommodation

erkannt ift, fällt die Rothwendigkeit bes (auf Erben) genugthuenden Gottmenschen weg." S. auch m. ref. Dogm. II. S. 297 f.

<sup>\*)</sup> Lavater's naives: "und wenn auch Alles Fabel mare, es fable nur — ju feiner Chre", woran Schultheß in ben Vorlefungen über bas bifteriiche Christenthum, Burich 1838, begreiflichen Anfloß genommen.

<sup>\*\*)</sup> Segner Beitrage jur nabern Renntnig Lavatere. G. 141 .

nen Chriftus fur jugleich urbildlich und geschichtlich ausgeboten. hne Zweifel ist seine Erlösungslehre wesentlich bemüht die metabfifche Erlösung auf eine sittlich religiose gurudzuführen, ba ihm e bloße Imputation einer rein außer uns gewirkten Erlöfung als agische nicht genügt, sondern nur die wirkliche Lebensmittheilung n Chriftus aus an die Glaubigen das entscheibende ift. htig muß ihm daher der dieses leistende Christus ein geschichtlich irflicher fein, und ein bloges Idealbild fann für feinen Erlöfungsgriff am allerwenigsten paffen. Daß bas stoifche Ibeal bes Beisen ver der philonische nur ideale Logos nicht entfernt so fraftig sich wiesen haben und namentlich nicht erlosend, ift Schleiermacher wohl tannt; noch viel gegenwärtiger war ihm bas phantaftische Idealien des Christusbildes, und so hat er — wie die Sendschreiben an ide es ausbrudlich beweisen - Die Frage nicht umgeben konnen 1 etwa die einzig fraftige Birtfamfeit des Chriftenthums gerade tr aus einer Illufion zu erklaren fei, welche obwol unbefugt bem schichtlichen Chriftus das Ideal des Menschen unterlege. Gine Iche Bergweiflungsansicht, die das werthvollste Ginwirken auf's inre Leben nur aus Täuschung ableiten tann, burfte jedem gefund ganifirten Denter fchwer fallen, wie benn auch Baur das Chriftenum nicht aus solcher Illusion sondern aus der Person Christi abten will.") Dag man die unächten, nur angeblichen Birfungen & Christenthums, den auch vorgekommenen Fanatismus, die Berandlung des sittlichen in's ascetische Leben, die rechthaberische dogatische Leidenschaftlichkeit, den Aberglauben, das Regertödten u. f. w. it Grund aus illusorischem Christenthum ableiten; unverfennbar igt das Christenthum über all diesem so durchaus edle Wirkungen if, daß wir fie nur aus der Kraft achtester Bahrheit ableiten konnen. in illusorischer Christus paßt zwar zum illusorischen Gott des Feuerh'ichen Religionebegriffes, nicht aber in Schleiermachers Glaubenshre, und zwar wesentlich darum nicht weil das Christenthum nicht 8 Gesehes - sondern als Erlösungsreligion aufgefaßt wird, das bloße

<sup>\*)</sup> Unter Buftimmung von Lang a. a. D. G. 205.

Ibeal des urbildlichen Menschen aber burchaus nur für jene Berth be nicht für biefe. (S. 39.) Für Kant bem bas Chriftenthum fast re-Die vollendetste Korm der Gesekerreligion gewesen ist, ergab fich Benügen eines blogen 3dealbildes gang von felbst, sowie auch bei Rationalismus und schon den Soginianern Christus eigentlich Et als Borbild und Lehrer Werth hatte.") Das Ibeal welches zwir felbst uns ausdenken wurden, fann immer nur als volltommen Dem Gefet gehorchender, absolut pflichtmäßig handelnder Denich gedacht werben, ein Bild das uns als versonifizirtes Geset gerade nur wie das Befet felbit unferer Abweichung, Ilebertretung, Gunde und Berdammlichkeit überführen wurde, weit entfernt eine Erlofung aus Sünden zu wirken. Die firchliche Dogmatif hat darum wohl erfannt daß ein nur das Bejet vollfommen lehrender und übender porbildlicher Chriftus mit bloß prophetischem Umte ein erlosender gar nicht fein konnte, und darum feinen entscheidenden Werth eben nicht im porbildlichen Ideal sondern im bobenpriesterlichen Amte gesucht, bas je ftellvertretender feine Leiftung ftatt der fehlenden unfrigen bor gestellt wird, desto weniger als Vorbild bienen fann. Ein allumfaf. sendes Borbild, ein nachzuahmender Muftermensch, wie er nur für Die Beschreligion Berth hatte, muß ohne Zweifel nothwendig blobes Ideal bleiben und fann gar nicht in einem einzelnen geschichtlichen Menschen gesucht geschweige benn gefunden werden, weil fein einzelner, dente man ihn noch fo vollkommen, alles was fur die in Berufeberhältniffen und Individualität jo verschiedenen Millionen Denichen nittliche Aufgabe und Pflicht wird, ale feine Aufgabe und Pflicht vorfinden und die Leiftung vorbildlich fo übernehmen fann daß jeder von uns nie etwas anderes zu besorgen hatte als nur das vorbildlich gethane nachzuthun, in welcher Lage wir übrigens eher herabgewurdigt als erhöht waren. Rur ein abstraftes oder perfonlich unbestimmtes, von unserer Ginbildungefraft in die jedesmal une vorliegende Leistung hinein zu modelndes barum nothwendig ungeschichtliches und ber be-

<sup>\*)</sup> Baur Berföhnungelehre G. 412 bebt Kant's Bermanbticaft mit ber feginianischen Lehre bervor. Brgl. auch G. 577 f.

hsten Phantasie überlassens Ibeal kann hier dienlich sein, wie die gesehliche Frömmigkeit des A. T. zwar eine Mehrheit damer relativ vorbildlicher Frommer und Gerechter geschätt hat, 18 aber die Idee eines geschichtlichen Einzigen ausheckte der für als vollkommenstes Borbild nachzuahmen wäre; denn gerade i ist das geahnte und geweissagte Bild des Messias weit ent-Also nur für die Gesepesreligion ist ein bloßes Idealbild, geschichtliches Erscheinen gleichgültig bleibt und darum auch 118 geglaubt oder ersehnt wird, brauchbar und werthvoll, daher e die Stoiker das Ideal des Weisen am meisten geschätzt haben viederum Kant im Idealbild dassenige wahre und brauchbare zu i meint was dem historischen Christus seine Gläubigen irrigerzuscheiden. Und sicherlich irren sie wenn sie Christus als diesen ermenschen ansehen wollen, da sie doch selber für vielerlei Arbeit rem irdischen Beruf sich niemals fragen wie Christus es gemacht

Ber aber dem Soll und Gefet, dem fategorischen Imperatit Racht zuschreibt uns Menschen gum Gehorsam zu bringen, der Die Leiftung durch ein unferer Ginbildungefraft oder unferem en vorgehaltenes Idealbild bedeutend erleichtert, ja beim aneren raditalen Bofen in uns allenfalls auch unentbehrlich finden. hingegen das Christenthum als die Erlösungsreligion verstanden wie sicherlich bei Schleiermacher, ba ift ein ideales Vorbild für nur eine andere Form des gesetlichen Goll; ce hilft nur, ba es doch niemale erreichen, une ale fundhafte Menichen übern und verurtheilen. Der Borgug Christi ist in der That nicht ju fuchen daß er für alle Lebensgebiete allen Menschen birettes tervorbild mare, man wird vielmehr zugeben bag Chrifti Borchfeit jo verstanden an Unvollständigkeit leiden murde, da er t für den Gelehrten = noch Runftlerberuf noch Staatsmann, ja 1 man will für gar keinen Einzelberuf unmittelbar vorbildlich ift. es Burudführen der Bedeutung Christi auf ein allgemeines Mufter ift ein ganglich verkehrter Bedanke und nichts weniger als Schleierlers Meinung.

3. Noch mehr; das für Sünder welche durch die Erlösungsion zu retten find, angemeffene, ihnen in der Hauptsache b. h.

im Erlöstwerden vorangebende Borbild mußte ein gang anderes ein felbst auch aus arger möglichst wertheiliger Berkehrtheit Sundenversunkenheit zur vollen Erlofung gelangter, wie ja Beif -ie Diefer Art, ein Paulus, Augustinus, Luther gerne bervorgeb bei werden und fich selbst als Burgen für abnliches Gerettetwerden In derer infinuiren. Nun ist aber das was man in Christus als Morbild bezeichnet, niemals nach biefer Seite gesucht worden, ba eine modernste Stimme boch fehr vereinzelt dem Ginfall Borte leibt, et babe Jefus im verlornen und begnadigten Cohne fich felbit ichilben Das hatte er ziemlich ungeschiedt gethan, wenn der Sinn feines Gleichniffes erft nach bald zweitaufend Jahren von wißigem Berftand und Scharffinn eines Ginzelnen endlich entbedt worden ware. Gerettete Sunder pflegen fich gang anders zu geben und gu außern ale Jefue; fie feben gurud auf die einstige Berirrung und lobpreifen die Gnade ohne welche fie gar nichts feien. Bare Befus ein solcher und hatte boch geredet und fich gegeben ale ein nie ber irrt gewesener, -- wie ja die angebliche Selbstschilderung in jenem Bleichniffe offenbar nur ein Sichverstecken fein konnte: -- fo mußte es mit dem Borbildlichen feines Erlöstfeins übel bestellt fein; er ware ein Berhehler, Scheinheiliger und Beuchler. Auch Strauf bat barum fehr wohl gefehen daß bem Jefus der Geschichte alles fehlt was bei geretteten Gundern niemals fehlt, Narben, Beichen bes beftandenen Rampfes, Dantbarkeit für bie unverdient erlangte Gnade. Dem driftlichen Glaubensbewußtscin so gut wie ber Beschichte ftebt Chriftus nicht auf Geite ber erlöstwerdenden Gunder, etwa ale ihr Anführer oder Voranschreiter, fondern auf Seite des Gnade verleibenden und erlofenden Gottes, als Offenbarer, Burge, Mittler und Spender dieser Gnade, ja ale Infarnation der erlösenden Liebe felbft. Bas er aber als ideales Borbild ware, dem wir nachzufolgen bemuht find, bas ware immerbin nicht der vollendete Befegekorfam des vollkommenen Anechtes, der wenn er Alles geleistet hat nur feine Pflicht erfüllt hatte, sondern die freie und freudige Bethätigung ber Liebe, eine Lebeneführung aus neuem, höherm, absolutem Bringip. Die Dogmatit hat diesen entscheidenden Gegensat zwischen vollem Befetesgehorfam und voller Liebesbethätigung in der Chriftologie

t flar erkannt noch festgehalten und in Folge biefes Mangels es verwirrt.\*) Schon daß Chriftus mehr leifte als das vollkomie Befet und Soll verlangen konnte, ift eine ichiefe Lehre, Die m einmal vom Ur- und Borbild behauptet bann auch unsere bem rbild nachstrebende Sittlichkeit verwirren mußte, fofern im Abbild Urbild fich fortsetzt und fur's beilige Leben der Christen ebenfalls opera supererogationis, d. h. auf Leistungen die über alle derungen des Gesetzes und der Pflicht hinausgehen, der Sauptth gelegt wurde. Chriftus hat nicht auf dem Boden der Bejetesgion mehr gethan als diefe verlangen kann, fondern er hat aus m hoch über diesem Boben stehenden Bringip heraus gelebt und sofern mehr geleistet als der vollkommenste Gesekesgehorfam werth te. Dieses beides hat man verwechselt. 3mar schen wir den Proantismus diese arge ethische Berwirrung berichtigen, aber weil er nur für die Moral der Christen gethan hat, nicht auch für die riftologie, vielmehr dort die Lehre stehen ließ daß Christus den sepesgehorsam der Pflichten und darüber hinaus noch ein weiteres lantum guter Berte und Berdienste, somit mehr geleistet als bas fet verlangt: so konnten nicht alle dogmatischen Brrungen befeiwerden, wie denn das Auseinanderhalten seines aktiven und fiven Gehorsams eine solche gewesen ist und die Frage aufdrängt nur der eine oder ob beibe Behorsamegebiete stellvertretend an erer Statt von Chriftus erfüllt worden feien, ob er nur den aftioder auch den paffiven oder gar keinen Gehorsam für feine eigene jon ichuldig gewesen. Dan verwechselte das was fur Christus es Berufes wegen \*\*) sittlich nothwendig wurde mit einem weil Undere nicht, darum auch fur ihn nicht vom Gefet geforberten, doch war das Kreuz eine Bumuthung vom Bater, die nicht zu

<sup>\*)</sup> Ginen Streit barüber bei Abfassung ber Konsensusformel in Burich 5 habe ich erwähnt im Artikel Beibegger in Bergog's Realengoflopabie 5. 654. Schleiermacher bahnt auch hier bie richtige Strafe.

<sup>\*\*)</sup> Um nächsten tam bieser Ginsicht die reformirte Lehre, Christus sei dem is als Mensch, dann auch als unser Heiland Gehorsam schuldig gewesen, Cientia naturalis et foedaralis.

erfüllen keineswegs sittlich frei stände sondern pflichtwidrig we Wan erinnerte dabei doch wieder, für Christus der als Gottsohn de Gefes nicht unterworsen sei oder doch nur falls er wolle, sei Rategorie des sittlichen Sandelns eigentlich nicht anwendbar, ein sie res Zeichen doketischer Christologie; denn ein Christus der über al für die Meuschen gesetzen Moral stände und nur wenn er unse wegen will, sich ihren Forderungen zu unterziehen hätte, könnte nic ein wahrer Mensch sein.

Mit dieser ungenügenden Lehre hangt weiter zusammen die blot Imputation der Verdienstleistung Christi, die bloß imputative Rech fertigung, die völlige Langnung jedes freien Billens im Menichet Die Bermechelung unferer Untüchtigfeit der Befebeereligion ju gen! gen, mit dem ichlechthin nur Gundhaftsein unfere gangen Bejer (I. S. 334), endlich bie von hier une folgerichtig erschloffene 31 theilung oder Berfagung ber Buade rein nur gemäß absoluter got licher Billfur, furg fehr viele jener Auswuchse protestantischer Do matif wider welche zu allen Beiten ebenso erhebliche als from Bedenfen fich gerichtet haben. Unfer befferes Bewußtsein wird dab dem Sabe guftimmen daß ein bloges Idealbild durchaus der Gejege religion angehöre und darum fundhafte Menfchen nur verurtheil! tonne, der Erlöfungereligion hingegen eine durchaus andere Einigus des geschichtlichen Christus mit feiner Idee am Bergen liege; re denn nur diefes, nicht auch jenes jum Begriff des Gottmenichen ut Gottessohnes hinleitet, mahrend das Borbild absoluter Gesegeserft lung nur die 3bee des gang vollkommenen Anechtes begrunden wurt Der Chriftus der Erlösungereligion wird gerade beim dogmatisch Begriff einer metaphpfifchen oder magifchen Erlöfung felbft auch c dofetischer, übergeschichtlicher und idealifirter, beim Begriff sittlich De mittelter Erlöfung aber bleibt der geschichtliche Chriffus, wie er u Diefer fein ju fonnen mit der Idee geeint ift und darum einen a Diese Christologie ift die be foluten und einzigen Werth hat. Schleiermacher erftrebte, feinem Guftem der Glaubenslehre nothme dige, mag immerhin die richtig gestellte Aufgabe nicht befriedige gelöst worden fein und noch lange an berfelben gearbeitet wert müffen.

- §. 119. Im geschichtlichen Christus offenbart sich als der ern seiner Persöulichkeit die erlösende Liebe, welche als die ichste Bestimmtheit im Leben des himmlischen Baters (§. 104 f.) Christus menschlich erscheint und sein ganzes Wesen trägt nach essinnung und Wirksamkeit, so daß er Eins ist mit dem Bater.
- Bahrend der dogmatische Gottmensch gerade die metaphyich ontologischen Eigenschaften Gottes haben soll, ist der wirkliche hriftus vielmehr die Darstellung des Baters, somit der ethischen kbensbestimmtheit Gottes, der höchsten dem Gemuth analogen (I. 3. 354, 357). Denn die Liebe, und zwar auf fündhafte Menschen prichtet, die erlösende mit ihrer barmberzigen Weisheit ift die lette md höchste Bestimmtheit welche das driftliche Bewußtsein von Gott 46 dem himmlischen Bater aussagt. Darum hat es auch keine höhere Insjage für die Person Christi als ebendieselbe, daß in ihm die erbende Liebe auf einzige Weise erschienen sei, indem sie seine gange Berfönlichkeit trage und den innersten Grund bilde seiner ganzen Jesinnung und Wirksamkeit, ja daß sie in ihm geradezu Fleisch eworden und er darum Gottes eingeborner d. h. irgendwie einziger Die Offenbarung Gottes als des Baters oder ale die iebe ist die abschließende, das letzte Wort welches bei Gott ist und ott ist; die Liebe als erlösende ist sowol die höchste Spize des Ittlichen Lebens als auch, wie Gott überhaupt nach seinen mittheilren Eigenschaften (I. S. 216) des Menschwerdens fabig, sofern menschlicher Natur mitgetheilt in ihr aufleben und, gesetzt auch r in Ginem religiojen Bentralindividuum das schlechthin befeelende trden, somit nicht bloß edle Regungen sondern geradezu ein höheres h konstituiren kann. Mur die Liebe, nicht die Allmacht Allwissenit Ewigkeit Allgegenwart des göttlichen Besens, welche Gigenaften fämmtlich nicht einen Inhalt sondern nur den unendlichen nfang, den unendlichen Charafter des göttlichen Lebens bezeichnen, an in menschlicher Natur unbedingt aufleben, ohne sich selbst auf-Reben oder zu entleeren oder zu beschränken, wie nur fie hinwieder n Menschen in den Simmel begleiten fann, während Glaube und

Hoffnung biefes nicht bermögen sondern ihre Qualität andernd i Schauen und Befigen aufgehen 1 Ror. 13, 13. Die Liebe ift a b. nicht bloß eine Bestimmtheit des gottlichen Befens neben andern nicht etwa eine fo ju fagen bloß theilweife, ber Erganzung bed urf tige, sondern die über allen andern gottlichen Gigenschaften erhabene, fie in fich aufhebende und gleichsam über fie berrichende, so baß im johanneischen Brief geradezu "Gott die Liebe ift und wer in ber Liebe bleibt badurch in Gott bleibt"; fie ift die abfolute, abschlie Bende Aussage des frommen driftlichen Bewußtseins über Gott, das Absolute alles Absoluten, als erlosende auch nicht beschränkt etwo burch die Gerechtigkeit, die vielmehr felbst in die beilige Liebe au T' geht und in ihr enthalten ift. Sat freilich die Liebe im Befen Gottes nicht nur ihre innerliche Absolutheit sondern als ewig und allgegest' wartig wirksame auch den Charafter der Unendlichkeit, welcher ber menschlichen Natur nicht mitgetheilt werden fann, wie namentlich b =t reformirte Dogmatik angelegentlich erinnert: fo kann bennoch die Lie mit ihrer innern Absolutheit als Spige der mittheilbaren gottliche Eigenschaften eine menschliche Natur ganglich erfüllen, obichon bab ber Charafter ber Beit und Raum burchwaltenben Unenblichkeit a gelegt wird. (I. S. 216.) Sie bleibt in menschlicher Ratur aufleber das absolute und gottliche Pringip, eine Bestimmtheit des gottlich Befens, was man mit einer Person verwechselt hat, und wird eine Infarnation da wo sie einen Menschen schlechthin in sich und ihr Dienst aufnahme, ohne wie lutherische Dogmatiker wollen'), bei fold -Infarnation den himmel, b. h. das gottliche Befen verlaffen ob in demfelben vermindert werden ju muffen. Denn die erlofende Lie E ist barum weil sie in Christus lebt, in Gott nicht vermindert worde so wenig als eine Tugend die wir andern mittheilen in uns verra T gert wird.\*\*) Sobald sie den Menschen nicht bloß vorübergebe

<sup>\*)</sup> So auch Rraus S. 320.

<sup>\*\*)</sup> Meine resorm. Dogmatik II. S. 296. Das resormirte, ber Logos fei totus extra Christum et totus in Christo. er habe Mensch werbend Simmel nicht verlassen.

10 nur theilmeife, ober burch Entgegenstehendes eingeschrantt befeelen indern ihn durchaus durchdringen und zu ihrem Organ machen wurde, ware fie, wie etwa die Gerechtigkeit in einem schlechthin gerecht bachten Richter, in ihm intarnirt und bas Göttliche Mensch geworen. Db und wie biefes nun bentbar, möglich, in Chriftus wirklich eworden fei, wird weiter unten untersucht; bier genügt es ju zeigen m was eigentlich bei bem gottmenschlichen Begriff und ber Infaration es fich handle, und wie unlösbare Berwicklungen bogmatisch rzeugt werden mußten sobald man diese Aufgabe unrem gefaßt und vorausgesett hat der historisch bezeugte Christus mußte die Menschwerdung Gottes ober ber göttlichen Natur nach allen göttlichen Eigenschaften fein, nach der Allmacht Allwiffenheit Ewigkeit Allgegenwart u. f. m., was boch weit über bas Schriftzeugniß hinausgreift und barum von den Reformirten bestritten wurde. Für Luther berbarg fich bas Ungeheuerliche biefer bogmatischen Ausschweifung in leinem perfonlichen ebenso frommen als großartigen mystischen Tieffinn, der ihn 3. B. auch den bedenklichen driftologischen Pantheismus im Buchlein "Die deutsche Theologie" übersehen ließ, mahrend Calvin biefem Buchlein nicht hold, nicht einmal dem von Thomas von Rem-Den Beifall gab.") Je unmpftischer aber Luthers dogmatische Rachfolger diese ausschweifende Art von Menschwerdung Gottes schulmäßig lehren wollten, besto unlösbarer wurde bie Berwirrung. wird Gott veranderlich wenn eine der Trinitatepersonen oder gar Die göttliche Natur fo Mensch wird daß sie den Simmel verläßt und weltregierend in Mariens Schoof liegt; auch der fein follende Menfch Sefus wird doketisches Phantasma wenn er fraft mitgetheilter gottlicher Ratur und Gesammtheit aller göttlichen Gigenschaften von Balaftina aus augleich allenthalben auf Erden gegenwärtig fein foll und allmachtig und allwiffend ift; wenn er ichon im Stande ber Erniebrigung nicht erft der Erhöhung, ja vom erften Augenblick des Beitlichwerdens an verdeckt und unter Knechtesgestalt allgegenwärtig ist and das allmächtige Weltregiment über alle Kreaturen ausübt, wie das

<sup>\*)</sup> Zentralbogmen I. S. 315.

orthodore Lutherthum will und fo gut es geht jest wieder verfich t - " Freilich mußte man, foll ein menschenartiges Leben möglich ichei ren, bingufügen daß der Gottmenich fich feiner Absolutheit entaußert ba be, Die Entäußerung foll aber boch wieder nur entweder eine Berhullen mg oder ein Nichtgebrauch der einwohnenden göttlichen Natur und Dlach gewesen sein, bei welcher Annahme dann doch das perfonliche So nicht im gottlichen Logos fondern im Menschen liegen mußte. -Die Fahigkeit des unendlich Göttlichen fich dem endlich Menfchlichen mitgutheilen sowie die Rahigfeit des lettern am erstern Theil gu Ch langen, wird deutbar fobald wir fie auf unfern Lehrfat begiehe 28; ein Menschwerden der göttlichen Ratur bingegen mit allen ihren Eigenschaften, auch denen die den Charafter ber Unendlichfeit aus druden, ift mit Recht von den Reformirten gurudgewiesen worden durch das Ariom finitum non est capax infiniti"; auf die gott liche unbedingte Liebe aber angewendet bleibt das lutherische finitum capax infiniti berechtigt, und fo wurde auch bier eine Union erzielt. Damit ware das Metaphpfifche ale nicht in die Glaubenelehre ge boriges Problem auf Das Meligiofe gurudigeführt und ein Gottliches in Chriffus erfannt welches er and Andern gumuthen und mittheilen fann: denn was Alle fich anzueignen ftreben, ift nicht die Allmacht und Allwiffenheit, wohl aber Die fittlichen Eigenschaften Gottes melde in der Liebe gusammengefaßt find.

2. Saben wir somit das Poppelproblem naher bestimmt, einer seites in welchem Sinn Gott in Christis erschienen, anderseits wie er in ihm Mensch geworden sein könne, folglich auch was der Ausdruck Gottmensch als dogmatische Formulirung des Gottessohnes der Religion bedeute : ): so wird sich nun nachweisen lassen daß die Jünger

<sup>\*)</sup> Schnedenburger Romparat. Degmatif II. G. 20%.

<sup>\*\*) (</sup>Beno. S. 229 das reformirte neque caro est infinita neque del \*\*) finita.

<sup>&</sup>quot;Die mabre Menschbeit mit menschlicher Entwicklung wird bervergeboben, bit Unperionlierkeit ver menschlichen Natur Christi ziemlich allgemein aufgege ben.

on Chriftus wirklich den Eindruck empfangen haben er gehe auf in iefe Liebe, ja daß ihre fromme Svefulation Die Michtung hatte bas lefu Erscheinung tragende Befen ale Diefe in ihm erschienene bochfte Bestimmtheit des Gotteelebens zu begreifen; benn empirisch läßt fid iemals das volle Aufgeben aller dagewesenen Lebensmoniente in's ragende Grundpringip wahrnehmen, ichon weil niemale alle Lebensnomente geschichtlich befannt werden, wohl aber läßt fich erfennen aß fammtliche bekannt gewordene Lebensaußerungen Chrifti im Ginlang fteben mit ber erlofenden Liebe. Erft eine fromme Spefulation ober Gnofis fragt nach bem die gange Erscheinung tragenden idealen Befen und fann das absolute Anfachen ber gangen Erscheinung in dieses Besen als (Blaube gewinnen; 1) nur wird folde Spekulation die Begriffe und Ideen welche auf das Erschienene um es zu begreifen angewendet werden, aus den im Beitalter furfirenden fpetulativen Begriffsformen entlehnen, da man fie unmöglich aus dem empirischen Auffassen Chrifti felbst entnehmen fann. Der alten Inspiratroneidee (3. 9) war von Gott felbst diftirt daß es den Logos in Gott gebe, daß er in Christus Rleifch geworden, daß in Christus der bimmlische Mensch erschienen sei u. f. w.; die Dogmatif war also ichlechthin an diese Lehren gebunden. Mit dem Aufgeben Dieser Inspirationsidee muffen die größten Beranderungen der dogmatischen Behre fich Bahn brechen, indem nun alle jene Theoreme gang einfach zeitgenöffische spefulative Begriffe find, auf welche man die imponi-

fin memobliches Rampten und Ringen genauer firirt; ein Sein Gottes in ibm von einiger und ewiger Bedeutung festgebalten, das auf einer ewigen Seinsweise in Gett felbst rubt und so eine immanente (?) Frinität voraussett.' Rethe a. a. T. S. 118.

<sup>&</sup>quot;) Corner 3. 875. "Die jortgebildete Trinitätslebre wird Gott bem Sobne mar eine besondere gottliche Seinsweise als seinen ewigen Charafter inschreiben, aber nicht unmittelbar, nur mittelbar den Antbeil an der absoluten göttlichen Periönlichkeit." D. b. um der Toppelpersönlichkeit zu entgeben wird man die göttliche Seinsweise nicht als Person sondern als P. inzip in Christus anerkennen. Wie man aber diese Seinsweise anders bezeichnen könnte als wir setban baben, ift nicht abzuseben.

rende Erscheinung Christi gurudführte, womit benn auch ihre große Mannigfaltigfeit fich von felbft erklart, uns aber bas Recht begrunt Det wird die jest lebenden Begriffe 3. B. von Idec, Urbild u. f. w. ebenfalls anzuwenden. (Dben G. 9. 11.) Reine Frage, was im gefchicht lichen Chriftus den Jungern ale die überwältigende entscheiden De Bahrnehmung imponirt, find die Rundgebungen feines Erbarmente gegen Gunder und Leidende, die Gelbstverläugnung, endlich das Sid geben in Leiden und Rrengestod, fury die erlofende, rettende lie be bon fo absolutem Charafter daß fie auch Reinden und Beleidige In fich erweist und alle irgend Empfanglichen fucht, ja bie Empfan D' lichfeit zu weden trachtet wo fie fehlt. Es will unverfennbar enn gentrales nicht zwar Selbstlob oder Selbstichilderung wohl aber 950 zeichnen der übernommenen Lebensaufgabe fein wenn Chriftus "den Sohn des Menschen gekommen weiß das Berlorene zu rettem Matth. 18, 11, "ale Argt für die Kranten und Gunder" 9, 1 13, "gefandt nicht fich dienen zu laffen sondern Andern zu diene ja fein Leben für fie bingugeben" 20, 28; wenn er "die Dubfelige " und Beladenen erquiden will" 11, 28, "fich gefandt weiß zu ben verlorenen Schafen Beraels" 15, 24. Go haben ihn bleibend b Apostel aufgefaßt, wenn die johanneischen Schriften ihn als "de Lamm Gottes bezeichnen welches ber Belt Gunde tragt" Joh. 29, ihn erschienen wiffen, "uns bon der Gunde zu befreien" 1 30 m. 3, 5, ale "Sirt ber fein Leben lagt fur die Schafe" Joh. 10, 1 Auch Paulus ficht in der felbitlosen, fich hingebenden und opfernden Liebe, in ihrem unbedingten, auch Feinde umfassenden Charafter de Bochste und Tieffte am geschichtlichen Chriftus, "denn da wir no Rraftlose waren, ftarb Chriftus für Gottlose; schwerlich ftirbt ein für einen Gerechten, für einen Gutthater mag einer zu fterben wagen " Rom. 5, 6. 7. Darum ift das Chmbol diefer Liebe bie in den To bas Rreuz, bas Panier bes Chriftenthums geworden. Die Liebe Chrierscheint aber als eine absolute und göttliche nicht bloß weil sie me it đ der himmlische Bater Guten und Bosen, Freunden und Reinden fi erweist, somit allumfaffend, porbehaltlos und unbedingt ift, Matt 5, 44. 45. 48, fondern gang befonders auch dadurch bag es bei Liebe bes Batere felbft ift welche chenbildlich im Sohne erfcheit == t,

10 Daß "wer mich ficht, den Bater gefeben hat".\*) Bugleich ift diefe Liebe, weil eine moralische, nicht aber eine ontologische Befensbestimmtheit Gottes barum in allen ihren Leiftungen, auch in ber Singabe für Andere nicht etwa eine stellvertretende bie uns eine Aleiche Liebesbethätigung erfpahren will, fondern eine vorbilbliche der jeder Gläubige nachzueifern hat; ja gerade wo Christi höchste Leiftung ermähnt wird fehlt biefe Aufforderung nicht, Matth. 20, 26 f., Rom. 5, 3 f., nur finden die Glaubigen biefe Liebe nicht wie Chriftus ohne Mittler in fich felbst rein aus dem Bater sondern durch ihn als Mittler. — Die erlösende Liebe ist so fehr als ber entscheidende Rern ber Perfonlichkeit Chrifti ben Jungern erschienen daß die apostolischen Zeugnisse, über ihn abgelegt bei der Berbreitung bes Evangeliums wesentlich die Singabe an's Rreuz und badurch erlangte Berrlichkeit hervorheben, die fogenannten Bunder aber theils bloß nebenbei ermahnen theils gerade nur diejenigen welche als Arankenheilungen selbst auch die rettende Liebe offenbaren. Die nach Dorner's Urtheil für Berftellung einer ausagenden Chriftologie befonbere ju beachtende reformirte Dogmatif hielt zwar bedeutende Beichrantungen der lutherischen Christologie fest, blieb aber boch wieder in den alten Dogmen gefangen. Gie hatte Raum fur die empirische Auffassung des geschichtlichen Christus in der Lehre daß ihm als Menichen die Rulle der Geiftesgaben mitgetheilt fei, fo voll diefes irgend einem Menschen ertheilt werben tonne; jugleich fand man biefe Erzelleng ber menschlichen Ratur Chrifti gang wesentlich in sittlichen Rraften, Die alle Andern übertreffen, Beisheit, Gute, Seiligkeit, welche bann Macht und Majestät nach sich ziehen, ihn über alle andern Rreaturen zum nächsten Grad unter der Gottheit erhoben batten; es seien diese zwar bei ber Geburt verliehenen bann aber sich entwidelnden Gaben immerfort endliche geblieben, wohl zu untericheiden von den Attributen bes gottlichen Befens, eine Beisheit

<sup>\*)</sup> Dieses Berftanbniß nennt freilich auch ein Dosterzee gleich ber ibealen Braeristenz ein gewaltsames Berbreben ber Schrift, und boch stammt er wohl bon resormirten Batern bie gerade diese Auslegung geben.

die nicht Allwissenheit, eine Macht die nicht Allmacht ist, auch seicfie gar nicht über alles Maaß hinausreichend, deun der ihm ohr Maaß ertheilte h. Beift (3oh. 3, 34) fei nur ein alle andern Rreturen übertreffendes Dlaaß, und die Gewalt über Alles im himn und auf Erden fei laut dem Bujammenhang Matth. 28, 18 m \_\_ die zur Regierung der Rirche erforderliche; das Menschliche merniemals schlechthin unendlich. Bei alledem suchte man aber bi Chriftus fpezifisch auszeichnenden Gaben doch in den Qualitäten weisen Biffens und der Macht, veranlagt freilich burch die luth icher Seits gelehrte Allwiffenheit und Allmacht welche ber Den To beit Chrifti feien mitgetheilt worden, und hat mertwurdiger Beije Die Liebe nicht hervorgehoben, mahrend doch die Frage wieder verhan Delt wurde ob Chriftus Blauben und Soffnung gehabt habe, und die fes, abgeschen von den Unvollkommenheiten, namentlich von jedem hoffen auf Barmbergiafeit bejahte. Sat man vielleicht unter den Gaben der menschlichen Natur Chrifti die Liebe darum nicht aufgeführt weil man eine Uhnung hatte fie fei das Logosleben felbft, somit in der gottlichen Ratur enthalten? Diese Lehrweise wurde aber beeintrachtigt burch die traditionelle Resthaltung der Sate, Christus als Gott fei dabei doch auch allwiffend, allmächtig und gerade nur in Folge bet Angeeignetseins an den Logos batte feine Menschheit jene Gabenfülle empfangen, somit momentan bei der Geburt, obwohl fie alb endlich fich haben entwickeln und fteigern muffen. Die Konsequenz ihm den Logos als Bringip, nicht als Person zuzuschreiben, wurde nicht ficher gezogen. ') - Immer war man nahe daran die Fulle der Gaben aus dem Ginfluß des absoluten Pringips auf Chriftus abzuleiten, verwirrte fich aber in polemischer Befangenheit wider Die Lutheraner durch die Behauptung diese Gaben seien nicht nur nicht unendliche fondern geradezu geschaffene; statt in den ethischen Borzügen, namentlich in der Liebe das göttliche Leben felbst in mensch licher Ausprägung wieder zu finden, wie doch Beza im Mumpel-

<sup>\*)</sup> Obwobl Concedenburger barin ben Schluffel gur reformirten Chriftelegie finden will.

rgespräch es eigentlich ausspricht, "die höchsten Gaben Gottes e in menschliche Natur gelangen, seien an Christi Menschheit It worden", - bann aber boch beifügt, "fie feien nicht bie rietaten der Gottheit welche unmittheilbar find, fondern geschaf-Baben". Die Lutheraner fpurten in diefer Lehre etwas Neftoches, Dualiftisches, dem in der That nur so zu entgehen ift vir das Gottliche nicht neben einem hochft gefteigerten Menichfür fich beharren laffen sondern beide geeint anerkennen, die als Gottes Befensbestimmtheit in Christus menschlich ausgeprägt. Eine spekulative und theosophische Gnosis, die das solch er Erscheinung zu Grunde liegende ewige und ideale Befen zu en sucht, fonnte erft entstehen als die Beschichte Jesu vollendet g und in bedeutender Fortwirkung folche tiefere Fragen bervor-Benn aber Chriftus felbit außer dem Chriftusberuf und der bjen Gotteesohnschaft schwerlich weiteres von sich ausgesagt bat, ntlid, aber feine Spur fich findet daß er ontologisch metaphyfifche 8 herbeigog um die Bedeutung feiner Verfon ju lehren; wenn bit sich weder den Fleisch gewordenen Logos nannte noch "die heit", da Lut. 7, 35 gar nicht diesen Ginn hat, noch den lischen Menschen oder zweiten Abam, noch den Sohenpriester ber Ordnung Melchisedef's: jo muffen diese und ahnliche bald ativ theosophische bald typisch allegorische Bersuche fein verbor-Bejen zu begreifen, durchaus als theologische Leiftungen von ern und Gläubigen betrachtet werden, als Unwendung damaliger atiber Begriffe und Schauungen auf den erschienenen Chriftus; ie denn fammtlich bald der rabbinisch judischen bald der helleben Spefulation entnommen find, ersteres besonders bei Paulus, ts in ben johanneischen Schriften. Der johanneische Christus begriffen mittelft einer Logostheorie, welche alttestamentlich reitet durch platonische Ginfluffe bei alexandrinischen Juden, bei beimisch geworden und im judischen Lande wohl bekannt war. ber philonischen Bestimmungen biefes Philosophems fehlt bei

Bentralbogmen I. S. 507.

Johannes, nur die Anwendung auf Jesus ift bes Jungers That; benn bas Fleischwerben bes Logos und vollends in bem einzigen Chriftus tann bei Philo nicht bortommen, wohl aber ift auch ibm Alles burch ben Logos geschaffen und diefer bas Prinzip alles Lebent und aller Erleuchtung\*), wie benn auch bei Johannes biefes nicht von Jesus sondern von dem in ihm erschienenen Logos ausgesagt wird. Immer aber wird wer Jefus fo begreift von da aus beffen Geschichte mit in diesem Lichte anschauen und darstellen, ja fie bat ihm gerade nur den Berth bas in Jesu erkannte Logosleben 31 offenbaren. Der religiofe Gottessohn stellt fich auf ben Grund bes metaphpfischen Logos oder Gottsohnes, bleibt aber boch ber empirifc mahrgenommene; benn "Gott ift die Liebe und wer in ber Liebe bleibt, ber bleibt in Gott und Gott in ihm" 1 3oh. 4, 8. 16. "Das Leben welches im Bater war und une in Chriftus erschienen ift" 1, 2 fann nur ber religiofe Ausbruck beffen fein was die Gnofis "bas Rleischwerden bes Logos" nennt, fo bag "wir seine Berrlich feit gesehen haben als die des Eingebornen vom Bater voll Gnade und Bahrheit", und "aus feiner Fulle empfangen Gnade um Gnade; benn burch Mofes ift bas Gefet gegeben, burch Jefus Chriftus aber ift uns Gnade und Wahrheit geworden", fo bag "burch ihn auch wir Rinder Gottes werden", welche Achnlichkeit mit ihm feine Burbe als religiose, nicht als metaphysische voraussett. Bas empirisch an Christus mahrgenommen murde, das Erfülltsein von erlosender Liebe, bas unbedingte Aufgehen in fie: bas ift bas in ihm Fleisch gewordene Logoswesen, benn wie des Baters hochstes Leben die Liebe ift, fie von Anfang bei Gott und felbst auch Gott, jo muß auch sein ab schließendes Offenbarungewort das er zu reden hat, somit der Logos Die Liebe fein. Durch fie ift Alles geschaffen, belebt und erleuchtet; fie ift's die in allen Gottesoffenbarungen uns naht und ale ab schließende in Chriftus völlig hervortritt, in ihm Fleisch geworben. Wir wurden fagen, bas absolute Pringip fei in Jesus oder bas Absolute als Pringip; benn schwerlich meint Johannes, ber Logos

<sup>\*)</sup> Reim Leben Jefu I. G. 217.

as Leben welches ewig im Bater war, ober die Liebe fei ein iches bom Bater berichiedenes Ich und fei in einem Menschen Stelle des diesem fehlenden Ich getreten; es ist ja nicht Allind Allwiffenheit sondern "Suld und Bahrheit" an ihm geschaut i, nur hat Jesu Ich ale Statte und Organ bes Logos eine Menschheit gentrale und einzige Bebeutung. Jebenfalls ein B daß Befu felbstverläugnende unbegrenate Liebe ben Ginbruck über allent zu fteben was die Mienschenwelt aufzeigt, eine bie ie Menschennatur überragende Liebe ju fein, insofern eine überliche\*), die Rraft des Gotteslebens voraussegende, fo daß die bung des Logostheorems auf ihn ein Zeugniß bleibt von dem 1 und unbedingten Berth der feiner Berfon zugeschrieben wird. ben dieses wollen auch die paulinischen Spekulationen, welche nicht wie jenes Logostheorem grundlegend verwendet werben, ien aber von der geschichtlichen Betrachtung aus aufgeschaut namentlich in ben mittleren Briefen. "Er, das Haupt der nde fei das Chenbild bes unfichtbaren Gottes, der Erstaeborne igen Schöpfung, \*\*) durch welchen Alles erschaffen fei, ja Alles ihn und auf ihn hin, wie auch Alles nur durch ihn besteht v." Roloff. 1, 15 f.; "in ihm wohne die Fulle Gottes leib-', 2, 9, doch könnet "auch ihr durch ihn der gangen Külle in vollem Maage theilhaft werben", Ephef. 3, 19. Alfo nier ift die geschichtliche Erscheinung Chrifti als eine fo einzig ermittelnde, zentrale aufgefaßt daß eine metaphyfifche Begrungesucht wird, die als solche nicht Gegenstand der Erfahrung unn sondern als eine spekulative Form sich diese Erfahrung n will. Richt andere verhält ce fich mit dem Berbeigiehen und iben alttestamentlicher und wohl auch kabbalistischer Typen und n, wie sie in der biblischen Theologie zusammengestellt werden. ben find alle, jum Theil jogar mit der Unwendung auf die isidee älter als die Erscheinung Christi, somit nicht von ihm t, geoffenbart und mitgetheilt; wohl aber befriedigt fich in ihrer

<sup>)</sup> Bie bie Zumuthungen an bie Jünger Matth. 19, 25 f. Mark. 10, 27.

<sup>&</sup>quot;) Was die Urianer für fich anführen fonnen.

Unwendung auf Chriftus das Bedürfniß ber Junger fich ben einzie artigen Gindrud ben er auf fie gemacht, ju erflaren, ein Bedurfnbas burch alle Beitalter herab fich geltend macht, immer in ben weilig bem bobern Denten eigenen Begriffen und Formeln. (= wenn die neuere Theologie von der im geschichtlichen Chriftus erich i neuen Idee oder ber mahren Religion,") vom Borbild welches gugle Urbild fei, ju reden pflegt. Es ift baber von Strauf völlig richt behauptet worden im Schleiermacherschen Chriftus wurde fein Apoft feinen Christus leicht wieder erkennen, wohl aber Plato, Spinoza (? Rant u. A. einzelne Buge davon reflamiren; nur ware beigufugen ba jene Bunger im nicanisch-chalcebonensischen Christus ben ihrigen nod meniger leicht wieder erfannt hatten, ja bag ein Betrus und Jafobus ichon im johanneischen Christus fich nicht leicht zurecht finden möchten, ba schon von diesem Bilde Plato und Philo und von dem pauliniichen vielleicht Gamaliel oder doch altere Schriftgelehrte und Rabbaliften erhebliche Buge reflamiren durften. Das eben ift gang in ber Ordnung und darum von Anfang an fo gewefen daß die fpefulative Frage nach dem in Chriftus erschienenen Wefen natürlich nur mittelft spekulativer Formeln beantwortet werden fann, jedesmal mittelft berienigen welche im Beitalter in Umlauf find. Schleiermacher und andere neuere Theologen haben alfo nur gethan was die altern Theologen, ja ichon Paulus und Johannes ebenfalls gethan haben, und fein Denkender unterlaffen fann.\*\*) Biel einfacher hat fich und Die Idee der Erlösungereligion als das im erschienenen Christenthum fich geschichtlich verwirklichende Wesen zu schauen gegeben, womit benn auch die Fragen nach dem in Christus und feiner Erlojung fich verwirklichenden Befen ihre Beantwortung finden.

§. 120. Diefes Menschwerden ber göttlichen Baterliebe ober bas Gottes Sohnsein Christi vollzieht sich auf Grund ber bagn

<sup>\*)</sup> Lang S. 197.

<sup>\*\*)</sup> Daber burfte S. 39 bei Lang noch mit fich reben laffen, fo viel Babres in bemfelben enthalten ift.

## peilten Anlage und Ansruftung in fittlich religiöfer Entwid= g und Bethätigung.

Sobald man die ontologisch unendlichen Bestimmtheiten ttes, die gottliche Natur infarnirt benft, muß ein folder Vorgang folechthin miratulofer und momentaner vorgestellt werden,\*) obch die größten Bedenken und bas Schriftzeugniß von Diefer Borlung weglenfen. Die Bedenfen liegen in der Analogie abnlicher rftellungen. Go wenig ber erfte Menich bie aftuelle und habituelle rechtigkeit ober Gehorfam und Tugend schöpferisch momentan kann pfangen haben (I. S. 296); fo wenig Pfalm 7, 2 "bu bift mein ihn, heute habe ich dich gezeugt" den Ginn hat, Gott bringe wids Person als fertigen König in's Dasein sondern er erhebe 1 angeredeten erwachsenen David burch die Salbung jum Ronige; wenig wer von einem schlechthin gerecht gedachten Richter fagen irbe es sei die Gerechtigfeit in ihm infarnirt, damit behauptet er als gerechter Richter erzeugt\*\*) ober im Moment der Geburt tig: ebenso wenig fann die Burde Chrifti, wenn sie eine sittlich igiofe fein foll, bei feiner Erzeugung oder Geburt eingegoffen und tig sein. Der wirkliche Christus will aber nicht ein durch momente Ausruftung mit göttlicher Vollkommenheit uns Menschen fremdes efen fein wie der doketische und metaphysische; auch die idealste rigerung in welcher wir ihn vorstellen, bleibt immer ein Ideal für & Menschen, dem wir une wenigstene annahern follen und fonnen. tes aber aller christlichen Frommigkeit durchaus fremd sich eine ber Geburt fertige Bollfommenheit ju wunschen oder nach Allicht Allwissenheit Allgegenwart und einem Sein von Ewigfeit streden, fann das gesteigertste Ideal uns hiezu einen Antrich ht geben: fo haben wir auch feine Berechtigung in Chriftus etwas

<sup>•)</sup> Quenstaedt, Christum jam inde a primo incarnationis momento inam majestatem plena usurpatione exercere et tamquam deum se rere potuisse, sed abdicasse se plenario ejus usu.

<sup>\*\*)</sup> Bas Castellio wiber Calvin geltenb machte. Bentralbogmen I. 331.

au fuchen woran Theil an nehmen wir ein Bedurfniß gar nicht fennen. Go wenig es driftlich glaubige unmundige Rinder gi bt, trot Luthers Bemühung jur Rechtfertigung feines Taufbegriffe biefe Borftellung fich abzupreffen, ebenfo wenig gibt es bas entip Te chende Urbild, nämlich ein unmundiges Kind ober gar einen Kot 118 welcher aftuell gottmenschlich ware oder gar eine Gottheit im Kottat auftand, was doch wohl in's Heidnische hinaus greift. Budem ma To Die dogmatische Abenteuerlichkeit einer momentanen Inkarnation ared bon ber Schrift feineswege unterftutt. Gerade die zwei Evangeli en welche in ihren Bortapiteln daß Chriftus von Anfang an ju dem mas er geworden ift angelegt und ausgeruftet fei, bis in's Miratulo ie iteigern, bezeugen feine fittliche Entwicklung und berichten bann bat Berabkommen des gottlichen Berufegeistes auf ben Erwachsenen; fo awar daß selbst dieses ihn vom Rampfen mit der Bersuchung nicht befreite, wie auch der Bebraerbrief ihn zu gesteigertem Beborsam genbt werben lagt in ber Bersuchung. Jesus ift ber Chriftus und Bottes fohn aktuell nicht von Geburt an, fei er noch fo fehr bagu bestimmt. erwählt, angelegt und ausgeruftet; er ift es auf Grund feiner ange legten Perfonlichkeit boch erft fraft eigener Gelbstbethatigung geworben unter mitwirkendem Ginfluß erziehender gaftoren, nur daß er außere Kaftoren, namentlich die messianische Idee ) zwar nicht wie fie an fich beschaffen sondern wie ce ihm selbst gemäß war, auf fich wirken ließ, und fie aus eigner Rraft so umgestaltet wie sie ihm gujagen und er fich ihr hingeben fann. Denn jo verstanden ift der Sab ein wahrer daß Chriftus nicht das Produkt der menschlichen Gattung

<sup>\*)</sup> Achnlich Ryssen pg. 236. humana Chi. natura scientiam habuit infusam et inquisitam: infusam accepit per spiritum s. eam donis suis replentem, acquisita est cognitio Chi. actualis per raciocinationem et experientiam. Gerne stimme ich der Ausdendsweise von Rraus S. 322 bei: "Er unterscheidet sich von Allen durch diesenige ursprüngliche Bestimmtheit bei der er fähig war sich zum vollkemmenen Offenbarungsträger zu entwicken." Nur kann ich nicht wissen, "daß die Menschheit unfähig war, ihn auß sich zu erzeugen", da ich diese abstrakte Menschheit, geschieden von Gottes Wirfung welche erst von Außen hinzukommen müßte, nicht kenne.

fondern in ihm ein Reues eintrete, beffen freilich bie Gattung ft gottlicher Bestimmung fabig fein muß, wie biefes ichon im taipiellen Bollenden ber Erlofungereligion enthalten ift. Geit man it mehr von der gottlichen Natur redet bie mit menschlicher fic nt habe, ein Ausbrud burch welchen die Borftellung vom mottanen Buftandekommen dieser Einigung wol mehr als durch die . rift veranlagt ift; feit man von der in Chrifti Verson wirksamen e fpricht: muß die Borftellung ale hatte diefe ihn momentan und fifch in Besit genommen und den Fotus ichon zu ihrem Trager Drgan gemacht, ihre wunderliche Abenteuerlichfeit enthüllen. Für allmälig werdenden, erft von dem öffentlichen Auftreten wesentlich lzogenen Progeg ber Ginigung Jefu mit ber religios fittlich bis Bottessohnschaft gesteigerten Christusidee, zeugt doch die Erzählung 1 feiner Taufe; benn wie immer man fie beute, fonnen die folches erzählen für wichtig halten nicht voraussehen daß Jesus lange ther schon in unmundiger Kindheit alles empfangen und aktuell effen habe was ihn zum Christus macht, jo daß er diese Kraft fichtlich verborgen oder willfürlich ungebraucht gelaffen hatte. lebjens wird das Erzählte am sichersten verstanden wenn wir in dieser ieihe zum anzutretenden Christusberuf das Urbild deffen sehen was mer noch an denen geschieht welche in felbstbewußter Mundigkeit den Christenberuf sich feierlich weihen laffen in Taufe und Konmation; benn auch ba öffnet sich ber himmel und wird die Bottesbe offenbar, auch ba läßt der Beift sich auf die von der Feier griffenen fo thatsachlich nieder wie fein Symbol, die Taube herabwebt, auch da gibt ce die Stimme: "bas find meine Kinder an nen ich Wohlgefallen habe."\*)

2. Hat sich aber Zesus zum Christus entwickelt und ist er nicht omentan als fertiger Gottessohn erzeugt, so scheint die johanneische leischwerdung des Logos damit nicht zu stimmen, wenigstens hat sie

<sup>\*)</sup> Fünfte Predigtsammlung S. 101. — F. Solms S. 55 hat nachgewiesen is die Gläubigen so gut Sohne als Kinder Gottes genannt werden, nur is Luther Sohne und Sohnschaft öfter mit Kinder und Rindschaft übersett.

gang wefentlich zu biefer Dofetifirung Chrifti in der Dogmatit Beranlagung gegeben.

Bir fragen aber ob ber johanneische Prolog benn wirklich ein. momentan fertige Infarnation borausfete und feinen Logos als emig-Perfonlichkeit betrachte, die freilich nicht andere als momentan be Stoff an einer menschlichen Natur aus bem Mutterschoof batte fich nehmen können. Die neuere fritische Theologie\*) bejaht bie Frage, wie sie überall geneigt ift die biblischen Vorstellungen ale refrembartige zu betrachten, um dem antiten Standpunkt ber biblifd . Literatur unbefangen gerecht zu werben und fich einen über bas at ichichtlich überlieferte Chriftenthum erhabenen Standpunkt zu niche en. Und doch will dieser Prolog schwerlich behaupten daß der Logos eine vom Bater unterschiedene gottliche Perfon fei \*\*) und fein Bleifchwerden ein momentan bei Erzeugung des perfonlichkeitelofen Befus vollzogener Aft, ba gerade in diesem Evangelium Jesus sich ein ihm eigenes 3ch aufchreibt, aus welchem was er in Wort und That offenbart nicht herstamme. Seift es boch eben bei Johannes daß "wir in Jejus bem Sohn Jojephs von Ragareth benjenigen von welchem Mofes und die Propheten geschrieben, gefunden haben", Johannes 1, 46, welchem ale "Cohn Gottes und Ifraele Ronig" 50, 31 huldigen ift, "der Chriftus, ber Sohn des lebenden Gottes" 6, 69, daß dieser "Jesus, Josephs Sohn, beffen Bater und Mutter wir tennen" 6, 42, gleichwohl "bom Simmel getommen nicht um feinen sondern den Willen des Baters der ihn gesandt hat, zu thun" 38, um ale "bas wahrhafte Brot vom Simmel der Belt bas Leben 31 geben" 33. Das und was weiter bazu gehört lesen wir im Johannesevangelium, alles überdieß spekulativ begründet mit dem Logosphilofophem, 1, 1-14; hingegen daß diefes "der Logos murde Rleifch" ein momentan abgeschloffener Vorgang gewesen und ber Logos als

<sup>\*)</sup> Auch Lang S. 198.

<sup>\*\*)</sup> Benschlag die Christologie bes R. E. S. 169 finbet bieses auch nicht, so wenig als Weizsader. Die alte Hypostase war benn boch vom modernen Begriff einer Person weiter entsernt als von bem was wir Lebensbestimmtheil Gottes nennen.

eine Simmelsperson zu benten sei, ber Mensch Jefus aber als unperfonlich, wird nirgende gefagt, und die zu diefem Dogma gehörige britte himmeleperson ift dem Evangeliften so ganglich fremd baß "Bejus indem er fie anhaucht, fpricht: empfanget den heiligen Geift" 20, 22, im verheißenen Paraflet aber nichts anderes schildert als "ben Geift der Bahrheit welcher in den Jungern wohnen wird" 14, 17, das mustische Wohnen des weggegangenen und geistig wieberkommenden Chriftus, des gottmenschlichen Pringips felbst in ben Blaubigen, 23. Bare bei Johannes im bogmatifchen Ginn Chriftus "bom himmel gekommen", fo hatte ce feinen Ginn, ihm einen Billen jugufchreiben den er nicht ansube fondern den Billen bes Baters. Soll freilich bas Fleischwerben bes Logos weit hinausgehen über bas Bohnungnehmen und Bleiben bes Paraflet in den Jungern, fo liegt doch nur in einem heidnischen, nicht aber im driftlich johanneis iden Begriff ber Jufarnation der momentane Borgang. Der Evangelift tennt ale bas Subjett in welchem er ben Logos Fleisch geworben ihaut, weber einen Fotus noch ein unmundiges Kind fondern ben "deffen Berrlichfeit als des Gingebornen vom Bater voll Gnade und Bahrheit wir gesehen haben" 7, 14, "aus dessen Fülle wir alle empfangen haben Onade um Onade", "Jefus Chriftus, burch ben und Gnade und Wahrheit geworden ift wie durch Moses das Geset," 17, "das von Aufang feiende Leben welches wir als erschienenes mit unfern Augen geschen, genau beobachtet ja mit unsern Sanden betaftet haben, das Leben welches ewig beim Bater war und uns erschien" 1. 1, 1. 2. Alfo im Leben Chrifti, beffen Zeugen die Junger find, ichauen sie das ewig beim Bater seiende Leben oder den Logos erihienen. Sein Fleischwerden aber seht der Evangelist als ein unserm Kinder Gottes werden analoges 1, 13, wobei ebenfo wenig unfer Justand als Fötus oder Unmündige gemeint ist. Kurz es fehlt jede Andeutung daß das Fleischwerden des Logos momentan oder im Botus fertig zu Stande gekommen fei; nur daß es an der Spige bes Evangeliums fteht, verleitet uns ihm eine zeitliche Parallele guduschreiben zu der Geburtegeschichte bei Matthäus und Lukas. Wenn eine Art Inkarnation des Satan in Judas erst gegen dessen Lebens-<sup>ende</sup> hin vorgeht, 13, 2, 27, offenbar nicht als physischer Borgang

gedacht wie bei bem Beseffenen der andern Cbangelien, die biefe Evangelisten völlig fremd find, sondern als moralischer: jo fann au das Gegenbild, Die Infarnation des Logos in Jesu nur als eine sittlicher Entwidlung fertig geworbene gedacht fein, barum auch t Logos felbst nicht als ein perfonliches Wefen, da alles was im Brol von ihm ausgesagt wird, über alttestamentliche Aussagen von t Beisheit nicht hinausgeht und von der Setzung einer Zweiverfc lichfeit Gottes weit entfernt ift. Das Philosophem unterscheibet n Gott den immanent bei fid, bleibenden von Gott ale bem aus f berborgehenden, fich offenbarenden, nennt letteres den Logos ober b Bort, in gang gleichem Ginn auch bas Leben welches emig Bott und Gott felbit war, durch welches Alles geschaffen, in welch alles geschöpfliche Leben und Licht begründet ift; nennt ihn das Lek und das Licht, die ebenso wenig Personen sind, und schaut namentl alle Gotteeoffenbarungen im A. I. ale bas mahre Licht jedem Di ichen leuchtend, aber von der Belt, beren ichopferisches und erb tendes Pringip er ift, nicht erfannt, in's Seinige gefommen und v ben Seinigen nicht aufgenommen, die aber welche ihn aufnahmen Rindern Gottes erhebend, julett in Jeju Bleifch geworden, gangl und abschließend hervorgetreten. Jebenfalle mare eine bei Erzeugu und Geburt sittlich religios vollfommene Person ungeeignet uns t zu werden was Chriffus uns geworden ift, unter anderm auch B bild; er fonnte nur ein bofetischer Mensch fein und nur gum Co menichlich leben. Er fonnte nichts fragen, erfahren, überlegen, n Alles schon fertig in seinem Bewußtsein lage, und wenn er b Fragen stellt, maren es nur, - die prüfenden ausgenommen, scheinbare Fragen. Er mußte sich beständig verstellen um ein Men au fcheinen wie er es nicht ware. Saben wir oben gefehen t Sittliches nur ift was fich felbst aftualifirt, daß es Reinem physisch . mächtig kann angethan werden, (I. S. 265. 296) so ergibt sich sch aus diefer Ginficht bas Unhaltbare ber bogmatischen Christologie

\_....

<sup>\*)</sup> Auch Herm. Weiß in dem trefflichen Artifel "Sündlofigfeit Je (Herzog's theolog. Realengoklopädie XXI. S. 192) rügt die "widerspruchen Kormen der halcebonensiichen Christologie."

3. Findet das Johannesevangelium für die Einzigkeit bes erichienenen Chriftus die spekulative Begrundung in dem Logosphilosophem, jo zeigen die altern Evangelien ein ahnliches Bedurfniß die Einzigkeit ihree Chriftus ichon hinter ber geschichtlichen Erscheinung zu begrunden, indem fie ihn wenigstens wunderbar erzeugt werden laffen zwar im mutterlichen Schoof, aber durch Rraft des göttlichen Beiftes ftatt eines menschlichen Baters. Das erzählen freilich nur die Borkapitel bei Matthäus und Lukas, sonst aber wird es nirgends im Reuen Testament erwähnt ober auch nur vorausgesett, auch nicht in diefen Evangelien felbst, noch weniger bei Johannes, deffen Fleischwerden des Logos die natürliche Beugung fo wenig ausschließt, als unfer Rinder Gottes werben, Die ebenfalls nicht nach des Gleifches ober Mannes Billen erzeugt find, Die natürliche Zeugung ausschließt. In diesen unter einander nicht vereinbaren Erzählungen gänglich unbekannten Ursprungs, da das Zengniß der Avostel nur bis zu Zefn Laufe hinaufreicht (Apostelgesch. 1, 21. 22), spricht sich das wohl begrundete fromme Bedurfniß aus, der Gingigkeit Christi, wie fie in feinem aktuellen Leben fich gezeigt hat, theils eine entsprechende Einzigkeit der verfoulichen Unlage und Ausruftung ichon bei der Erzengung und Geburt juguschreiben, theils aber in diefer Ausruftung mehr bu fuchen ale nur bas Produft menschlicher Beugung. Will aber bas fromme Fragen und Nachdenfen bei Diefem wohl begründeten Poftulat nicht stehen bleiben fondern sich das genetische Wie dieser Ausruftung vorstellen, fo magt es fich über bas Gebiet möglicher Erfahrung hinaus, ba nicht einmal die Eltern, geschweige denn Andere über die besondere Unlage und Auernstung ihres Kindes mehr wiffen fonnen ale fich aus bem fpatern Leben beefelben errathen lagt. Gine vaterlofe Er-Beugung vollende bedürfte einer Beglaubigung die ftarfer fein mußte ale für alles übrige in Zefu Geschichte; nun liegt aber das Gegentheil bor Augen, die ungemeine Schwäche ber geschichtlichen Bezeugung. Borerft gibt es im Reuen Testament außer Diefen Borkapiteln zweier Evangelien feine Spur von dieser Erzeugung Jesu, wohl aber und gerade auch in diesen Evangelien selbst febr bestimmte und fogar in Die Bortapitel noch eindringende Beugniffe für Jefus als Cohn ber Cheleute Joseph und Maria; benn nicht nur neunen die Leute ihn so, ohne berichtigt zu werden Luf. 4, 22, wo Jesus felbst eine & wort gibt 23 die fein Einverftandniß vorausset; Matth. 13, wo er, 57 ebenso einverstanden antwortet, wie Mart. 6, 3 f. C 1, 46; sogar nach Bestandtheilen jener Borkapitel ift Jesus ger nur durch Joseph aus dem Sause Davids sei es durch die Kon linie, fei es burch eine gang andere entsproffen, wozu tommt nicht bloß bas Beichlechtsregister, fondern fogar auch ber Engel Joseph als Sohn Davids bezeichnet Matth. 1 20, und Joseph Davide Saus ift Luf. 1, 27; 2, 4. Da Maria nirgende bem S Davids zugetheilt wird'), so kann auch Paulus nur an Joseph bei wenn er Jefum "bem Rleifche nach aus Davide Camen" sproffen nennt Rom. 1, 3 und wiederholt gerade "dem Fleische i ihn bon den Batern" entstammt weiß 9, 5; auch benkt er wenigsten an eine jungfräuliche Beburt wenn er ihn wie alle 38 liten "bom Beibe geboren und unter bas Gefet gethan" ne Bal. 4, 4. Steht es fo übel mit bem geschichtlichen Zeugniß Die Baterlofigkeit Jesu und ihr entlehnte bloße Berlobung der ( leute, fo wird überdieß gang bestimmt fund gegeben daß die ji frauliche Mutter aus der Brophetenstelle erfolgert sei, welche nu ber ungenauen leberjetung ber Siebzig von einer Jungfrau re im Urtert aber von einem jungen Beib die ju Jesajas Beit geb Bu alledem tommt ber ungeschichtliche Charafter Dieser Ergählur von Jefu Erzeugung sowie Geburt und Kindheit, der unausgleich Biderspruch zwischen ihren Bestandtheilen. Bethlehem ale Geburte nur der davidischen Abstammung zu lieb vorausgesett, hat weiter fein Zeugniß, da Joh. 7, 41 f. die Leute sich gerade daran ste baß Jesus aus Galilaa und nicht aus Bethlehem komme; bei D thaus wird Jejus bort geboren weil die Eltern bort wohnen,

<sup>\*)</sup> Die gequalte Bemübung Maria bem Haus Davids zuzueignen, auf bei jebem Dogmatifer. Ryssen weiß als Begründung nur: "weil Chri bei Propheten etwa David heiße, weil die Estern als dem Hause Davids gehörige nach Bethlebem gingen, wo Christus geboren ward, und weil die be Geschlechtsregister dafür zeugen." — Alles Zeugnisse für Zesu davidice ftammung durch Joseph.

Qutas aber weil fie ber Schatzung wegen borübergehend bort fich aufhalten. Das Geburtsjahr ift eben fo ichmantend, ba es balb unter Serodes lette Regierungszeit bald in die gehn Jahre fpatere Beit ber Schatung des Quirinus verlegt wird, beides dem Gedanken dienend baß wo die Roth Beraels am größten, ba die gottliche Bulfe am nachsten sei. Bei Matthaus ist des Rindes Lage fofort eine gefahrdete, bei Lutas eine mit größter Deffentlichkeit gefeierte. Der Stern mit feinen Magiern will bom erften Erzähler offenbar nicht geschichtlich verstanden werden, er symbolifirt die auch bas Beidenthum ju Chriftus hinweisende Beisfagung, baber er ftill fteht wo Chriftus gefunden ift; bie hymnischen Reden und Dialogen bei Lufas fonnen eben fo wenig fo gesprochen fein, wie auch ber Engel Gabriel und feine Sendung der frommen, im Tone etwa des Buches Tobia gehaltenen Legende angehört.\*) Iedenfalls bezeugt sich hier bas wohl begründete Bedürfniß, Jefu eine einzige geistige Ausruftung und Anlage juguschreiben, auf Grund welcher er das geworden ift als was wir Bie aber Gott es anstelle, die fur den Chriftusberuf bestimmte Perfonlichkeit bei ber Erzeugung ichon auszuruften, ob er es nur mirafulos erwirfen fonne ober von Anfang ber Belt an bie Menschheit befähigte biefe Perfonlichkeit zu gewinnen, ift eine Frage bie mehr nur einem intereffirten Bunderbegriff wichtig erscheint als unfrer Glaubenelehre.\*\*)

4. Gine Präegistenz Jesu im eigentlichen Sinn ist nicht Schriftlehre, ba mas biesen Schein erweckt entweder zur Spekulation (S. 14)
gehört und der in Christus erschienenen Idee gilt oder vom ewigen
Porherbestimmitsein Christi im göttlichen Rathschluß zu verstehen ist. Die
lutherische Dogmatik strebt zwar viel weiter, die reformirte aber nicht.\*\*\*)

<sup>\*)</sup> Brgl. m. Beleuchtung biefer Borfapitel "über Chrifti Geburtsjahr" in Baur's theolog. Jahrbuchern 1847. I.

<sup>\*\*)</sup> So bei Kraus S. 322, ber aber sein supernatürliches Bunber eigents lich selbst wieder aufhebt, wenn er daß jeder als individuess erzeugt wird, aus übernatürlichem Eingreisen Gottes erklärt.

<sup>\*\*\*)</sup> Bas Ofterzee nicht zu bebenken scheint wenn er gegen biese Auffassung ben bosen Con anschlägt, welcher für "mobernen Unglauben" gut genug sein soll.

Daß Chriftus mit feiner religiofen Beutralftellung auf entsprechendem Rathschluß oder Weltvlan Gottes ruhe, ift allgemein zugeftanden, fobald man die gange Borftellung von einem Beltplan gugibt, wofür wir lieber von der gottgewollten Natur ber Dinge reden; bag im geschichtlichen Christus gerade ber wesentlich ihn fonstituirende, ideale Raftor ein ihm praeristirender ift, fann auch nicht bezweifelt werden; denn der Chriftus, Meiffigs ift als Idee und geschichtliche Macht nich nur eriftent fondern fogar wirtfam gewesen lange bor Jefu Geburt vollende aber bas Leben Bottes als erlofende Liebe ift ein emige der Logos ein ewiger, fo daß wer fich als Chriftus weiß, gwar nice in burrer Schulfprache mohl aber in finnig johanneischer Beife fagfann: "che benn Abraham war, bin ich", zugleich aber boch wiede-"Abraham hat meinen Tag gesehen und sich auf denselben gefren 30h. 8, 56 f. wie auch "viele Propheten und Gerechte fich gefet haben zu sehen was ihr sehet" Matth. 13, 17, Luk. 10, 24, w 1 Petr. 1, 10 einfacher ausgebrudt wird. Darum tann ber Tauf obwol als bahnbrechender Borläufer Chrifti aufgefaßt, in finnig Paradoric vom Meffiae fagen: "der nach mir fommt ift bor 11 gewesen und eher als ich" Joh. 1, 15. 30. Wenn freilich die 📭 geneigten Juden zur Verhöhnung Jeju folche Aussprüche gleich ande jum Unfinn deuten, ale ichreibe Jefus feinem empirischen 3ch bie Allter zu 8, 57, fo follten wir um fo bestimmter erfennen bag be idealen 3ch die Rede ift, bom gottlichen Offenbarungeleben in Meffiavidee gipfelnd, wie es allen Gotteverweifungen ichon in Schöpfung zu Grunde liegt, vollende allem Prophetenleben des A. da 1 Betr. 1, 11 "Christi Beist in den Propheten wirksam wa= Diefes Offenbarungeleben Gottes habe endlich abschließend in Christ deffen 3ch fonstituirt. Beil dieses der Sinn ift, so fehlt es an je-Spur daß die Praeristenz irgendwie als Erinnerung in Besus fe-

<sup>\*)</sup> Es ift nur verschiedene Ausbrucksform, wenn die alttestamentlicksfrommen welche Christi Tag zu sehen verlangen, bei den Sonoptikern ihn u. i gesehen, bei Johannes aber Abraham ihn gesehen; denn mit dem leiblichen A baben sie Zesu Wirken nicht gesehen, wohl aber mit dem geistigen.

wirke ober er fich auf bor feiner Geburt Erfahrenes beriefe. Darum hat denn auch die lutherische Dogmatit ihre ausschweifende Borstellung bon Chrifti Praerifteng immer wieder gurudnehmen oder berichtigen muffen, wenn fie die praegiftirende Logosperson boch bei der Menschwerdung fich gewiffermaßen abstreifen lagt, um bem beginnenden empirifchen 3ch Raum und Möglichfeit zu geben; ja Quther felbst berichtigt seine aktuelle Gottheit des Christuskindes doch wieder, wenn er ihm eine wachsende Entwidlung zuschreibt.") Die bogmatischen Bunderlichkeiten von einem Christus deffen menschliche Natur perfonlichkeitelos fei, fo daß eine von des Baters Berfon verschiedene Gottsohnperson das 3ch Jesu gebildet habe, und diese Inkarnation ein momentaner Aft gewesen fei, führen alle auf einen bofetischen Christus, der dem Menschengeschlecht so fremd ift daß er dem sittliden Gefet eigentlich wie dem Menschsein gar nicht angehörig fein fann, jondern als Gottsohn darüber erhaben, bloß eines besondern Entschlusses wegen als Quasi-Mensch auftritt und der sittlichen Lebeneführung sich unterzieht. Es ift flar daß auf folchen Grundlagen ein fittlich religiofer Gottessohn gar nicht erwachsen konnte, fondern nur der dofetische Bunderdriftus fich aufbaut, welcher freiwillig bas fein wolle mas er boch gar nicht ift, ein wirklicher Mensch. Reformirten hatten immer das Gefühl daß die dogmatische Infarnation der zweiten Gottheitsperson die Menschennatur zersprenge, finitum non capax infiniti, und lehrten daher nur die Präeristenz theils des Logos theils die des Gottmenschen im ewigen Rathschluß. \*\*) In welchem Sinn aber das lutherische finitum capax infiniti mit lenem Gegentheil vereinbar fei, hat fich ergeben.

§. 121. Die angelegte Einzigkeit Jesu verwirklicht sich mittelft ber Ginzigkeit ber Defsianität, welche er als seinen

<sup>&</sup>quot;) Dorner Geich. b. prot. Theol. S. 192. — llebrigens könnte Maria ein Kind welches ihr so mirakulös geschenkt ware, auch nicht erziehen, noch weniger sich über seinen Ausspruch "baß er im Hause seines Baters sein musse" wunden, noch seine herrliche Entwicklung so bemerkenswerth finden. Luk. 2, 50.

<sup>\*\*)</sup> Meine ref. Doamatif II. S. 284.

Beruf übernimmt und zur reinen Gottessohnschaft verklärt. Dara gründet sich ein Bewußtsein einziger Herrlichkeit mit Ansprüch bie kein Anderer erheben kann.

1. Un die Stelle des dogmatisch fonstruirten Christus"), de alles was er ift schon im Fotusschlaf zugetheilt wird, ohne daß Embryo gewesen \*\*), ift in unferm Glauben ber wirkliche Chrift getreten welcher in religios sittlicher Rraft bas in ihm Ungelegte t Befus ift jum Chriftus, Bollender und Mittler bes r giofen Lebens beftimmt, bei ber Beburt ausgeruftet, von Ewig: bagu erwählt, wie die reformirte Dogmatit fagt; geworben ift er auf Grund seiner Unlage und in den spnoptischen Ebangelien erwa ten bochft gunftigen Entwidlung ju berrichendem Gotteebewußti burch eigene Selbstbethätigung unter Mitwirfung außerlich gegebe Faftoren, namentlich der Christusidee und ihres Strebens nach & Daß diefer in der gangen religiösen Erziehung Menschheit gang einzige und gentrale, durch eine einzige Perfont feit zu verwirklichende Meffiaeberuf fur ihn gubereitet und bestimt turg fein Beruf fei, und bag er biefe einzige Gottessendung ba kann Jesus nicht als unmündiges Kind wissen sondern erst Abschluß einer mit Ahnungen beginnenden Entwicklung, ba er außer ihm ichon gegebene meffianische Ibee fennen lernen und bu benten, das damals ungemein gesteigerte Bedürfniß nach ihrer 2 wirklichung mahrnehmen und so "ale die Zeit erfüllet war" sich sei felbst immer bewußter werden muß. "") Diese Entwicklung ift die geschichtlich unbezeugte Beit ber Jugend Besu vorauszuseten beim öffentlichen Auftreten wesentlich abgeschloffene, zumal die fi Dauer feines Wirkens ben Raum zu irgend erheblicher weiterer C widlung (wie man feit Reinhard fagt Planabanderung) nicht bie

<sup>\*)</sup> Welches Konftruiren Lang S. 39 treffenb ichilbert.

<sup>\*\*)</sup> Meine reform. Dogmatif II. S. 309. Offenbar wegen bes fehlen manulichen Samens.

<sup>\*\*\*)</sup> Diejes finde ich vortresplich wieber in ber jo eben erichienenen Sch von Lie. Rraus S. 321, vollends bei Reim.

ba nur bei geschlossem, über alles Schwanken gefordertem Selbstbewußtfein und charafterfestem Billen ein fo entscheibender Erfolg möglich wird, auch biefes nur als ein Siegen durch Untergang. Daß Befus bom Beginn feines Auftretens an den Chriftusberuf als ben feinigen weiß ift überall im Neuen Teftament bezeugt, nicht nur durch bie fein Auftreten weihende Taufe, welche Befus gerade weil fie auf's meffianische Reich hinwies annimmt "alle Gerechtigkeit zu erfüllen", sondern auch durch die gange Schilderung feines allerersten Birkens in fammtlichen Evangelien, Matth. 4, 12 f. Mart. 1, 14 f. Lut. 4, 14 f. vollends bei Johannes. Gang schlagend spricht bafür die unmittelbar vor den Berufeantritt geftellte Ergablung von feinem Bersuchtwerden durch den Satan, die weder einen Traum noch eine Bision noch eine Sage noch einen Mythus zur Grundlage hat sondern gleich der Taufergahlung, mit Ewald zu reden, höhere Geschichte barftellend die thatfächlichste Birflichkeit in plastischer Form gusammenfaßt, indem ne nichts anderes schildert als die für den messianischen Beruf wirklich gegebenen Berfuchungen, baber benn biefes Berfuchtwerden Jefu fein Sichwissen als Messias vorausseht. Die Christusidee, vorbereitet und wirtsam seit Jahrhunderten, unter romischem Drud heftiger wieder auflebend, hatte fich in fo verschiedenartigen Bugen ausgestaltet baß Besus nicht auf dieselbe eingehen konnte ohne sich mit ihr auseinander Bleischlich politische und geiftig ideale Buge bildeten ein Chriftusideal voll innerer Widerspruche, die im Idealbild wenig empfunden, für die geschichtliche Berwirklichung gehoben werden mußten bon jedem der fich berufen glaubt diese 3dee zu verwirklichen. Das bochste Produkt des alttestamentlichen Prophetengeistes ist auch das für Berael verhängnisvolle geworden, da die eine mögliche Auffaffung bes meffianischen Ibeals zu einer vom Gauloniten Judas eröffneten Reihe von aufrührerischen Gewaltthaten geführt und das Bolf in gelotischem Fieber ichließlich zu Grunde gerichtet\*), die andere aber, bon Jefus vollzogen als die beilbringende Segensfrucht fich bewährt

bat welche am Baume Diefes Bolfes gereift das Gemeinaut bes menichlichen Geschlechtes geworben ift: ein verhangnisvoller Gegenicat wie ihn die Leidensgeschichte vorführt im Rebeneinanderstellen be Barabbas und Beju. Das Bolt enticheibet fich wiber ben ttenden Chriftus und Cobn des Batere gu Bunften des andern Jefmet, auch Cohn des Baters oder Bar-Abbas genannt, der in aufrühre Diicher Gewaltthat die Rettung gesucht i, und jedenfalls gerade bart m polfebeliebt ift weil er gur Berwirflichung ber fleischlichen Deffiasite mitwirft, welche dem Bolf und feinen Borurtheilen ichmeichelt. Da ber lag die Finsterniß absoluter Blindheit über dem Bolfe mabrend Befus freugigt.") Befus muß mit der Meinasidee fich auseinan Der geseht baben bevor er wirksam auftreten fann, indem er die ibm widerstrebenden Bestandtheile berfelben ausscheidet, Die ibm tongemia len aber festhält und gemäß feiner perionlichen Sinnesweise aus gestaltet. Bieder nicht ein im Kindheitezustand vollzogener, überall nicht ein momentaner Aft sondern ein bis zum Abschluß fich entwidelnder Brogeft. Diefen Abichluß ale erfüllte Bedingung Det Auftretene Befu ichilbert une in anschaulichem Bilbe bie Berf u. dungegeschichte."") Die drei Bersuchungen find bie weber in Traum oder Biffon, noch in Sage und muthischer Dichtung ober Legende fondern febr reell in der Birflichfeit an Jefus fich richtenden Bumuthungen ber volfsbeliebten fleischlichen Meffiaeibee, Die man Beju mahrend feines gangen Birfens aufdrangen wollte, er aber por feinem Auftreten fchon für immer gurudgewiefen bat. Er foll bat fastende Bufteuleben seiner unscheinbaren Riedrigkeit verwandeln in

<sup>1)</sup> Meine fünfte Predigtiammung G. 125.

<sup>\*\*)</sup> Gbend. G. 135. Was bie buchftabliche Finfterniß auf fic hatte, zeigl Richter bas driftliche Glaubensbefenninig. Berlin 1868. G. 72.

<sup>\*\*\*)</sup> Ebend. E. 91. Beniger zutreffend babe ich in einer Zudendichrift bie Erzählung eine Parabel genannt, immerbin dem Mothus gegenüber bie richtigere, bennoch nicht die korrekte Bezeichnung. Es liegt eine plaftische Erzählung Zein felbit zum Grunde, die er in der dritten Person vom Sohn bes Menichen den Zungern vortragen konnte, zumal diese Reinichalung ber Messanitäl von den Jüngern kaum gang festgebalten geschweige benn gebichtet wird.

errliches Genugleben, aus Steinen der Bufte Brot machen; er urch Schauwunder sich ausweisen, indem er ohne Schaden sich fturgt; er foll fich gur Beltherrschaft emporschwingen, indem er fürsten der Welt huldigt, kurz er soll (Joh. 6, 15) Messias m fleischlichen Sinne ber Juden. Diese ihm von Außen tomin Bumuthungen, borbanden fo lange er lebte\*), muß Befus er auftritt für immer bon sich weisen und stellt ihrer schein-Schriftgemäßheit, auf die fich ber Berfucher beruft, den achten ftfinn entgegen in einer Beife wie nur ein fich als Menfc ider Chriftus es thun fann: "der Menfch lebt nicht vom Brot ", "du follst Gott beinen Berrn nicht versuchen", "du follst berrn beinen Gott anbeten und ihm allein bienen". \*\*) Dic quthete fleischliche Meffianität wird als nur von Außen fommende n seinem Innern keine Burgel habende Lodung, ale vielmehr 1 Sinn zuwider leicht abgewiesen ohne Spur eines eigentlichen ifes, anders als in Gethsemane; find doch diese volksbeliebten lichen Erwartungen in fich thoricht und fündlich \*\*\*) und wurden Thriftus Gottes in einen Deffias bes Satan verderben, den en Segen in den verderblichsten Rluch umwandeln. Freilich hat i die widerspruchevolle Messiaeidee nicht unbedingt verwirklicht, t fie gereinigt, die ihm zusagenden Buge namentlich im jesajan Gotteefnecht ausgestaltet (Lut. 18, 31) fraft feines eigenen ce, fraft der erlofenden, rettenden Liebe und Gelbitverleugnung hn erfüllt, und follte gerade um diefer entscheidenden höchsten ing willen ale Meffias verkannt, verworfen und getöbtet werden

<sup>)</sup> Taher ber Bersucher laut Lukas nicht für immer von ihm abläßt son-

<sup>\*)</sup> Benichlag a. a. D. S. 42 hat sehr mahr hervorgehoben baß nur tensch nicht ein Gott-Sohn so sprechen kann. Man könnte weiter gehen ragen ob ein Verwandeln von Wasser in Bein, eine Brotvermehrung als äbliche Bunder so verschieden wären vom Verwandeln der Steine in Brot, so nicht auch diese Erzählungen einen geistigen Gehalt versinnlichen.

<sup>100)</sup> Daher man die "Dummheit" biefes Satan nicht als fo unbegreiflich verdächtigen follen.

Matth. 23, 37. 1 Ror. 2, 8. Darque gingen bann für ibn gang andern, nicht mehr gur Luft lodenden fondern bom ermablten Bfade wegichredenden Berfuchungen ber Unluft herbor, welche geomen Ende feiner Laufbahn fich steigernd einen stärkern Reig auf = as menichlich fühlende Berg ausüben und nur fampfend überwunten werden, fo daß er die Junger lobt "die in feinen Berfuchungen ihm ausgehalten" Luf. 22, 28 und oft bas Bedürfniß fühlt nich einsamem Bebet zu sammeln und zu ftarten. Erft burch biefe boch fte Bewährung, die Meisianität ale leidende und in ichmachvoller in richtung endende dennoch zu behaupten, gewinnt Chriftus feine hochfte Berflärung (Philipp. 2, 8. 9) gehoben durch die Ginficht daß gerade als freiwillig leidender Meffias der mahrhaft Gott gefällige und mit dem mahren Beifte des Al. E. im Ginklang fei. Diefes ift Die Bedeutung der Berflarungsgeschichte, denn wie immer fie geschichtlich ausgelegt werbe, ift fie jedenfalls ausdrucklich angereibt an den Bendepunft ba Jefus von den Jungern aus eigener Ginfich! ale Meffias erfannt, anfing ihnen fein Leiden und Sterben angufundigen Matth. 16, 13 f. 21; nicht als fei ihm felbst diefe Ginficht erft jest aufgegangen, sondern weil die Junger diese Mittheil ung vollende nicht ertragen hatten bevor fie aus fich felbst ihn ale Meffiat erfannten. "Gine Boche nachher" feben ihn die vertrautesten Junger in verflärter Geftalt mit Dlofes und Glias, den Reprafentanten Des A. T. fich unterreden "über den Ausgang mit dem er in Berufalem vollenden wurde", gut. 9, 31 und werden angewiesen "biefes Geficht niemand zu jagen bie des Menfchen Cohn werde auferftanben fein" Matth. 17, 9. Wie laut der Apostelgeschichte 10, 11 f. Betrue spater die ihn jo hart ankommende unmittelbare Bulaffung der Beiden nicht zuerst im wachen Bewußtsein versteht, fondern die mit ihm ringende Bahrheit zunächst in visionarem Schauen fich ankundigt: 10 ringt jest die Wahrheit des leidenden Meffias als boch im A. I. begrundet mit den Jungervorurtheilen, und "im Geficht" ichauen Die vertrantesten was viel spater ihr waches Bewußtsein flar und rubig als nothwendig und heilfam erfennen follte, den gum Leiben ent fchloffenen Chriftus verflart und dem jo verflarten die Suldigung Des A. T. dargebracht mit ber erneuerten göttlichen Buftimmung, wie

- er nicht erzählt und in welcher Form immer überliefert muß es hatfache sein daß Tesus der Zustimmung des A. T. zu seinem eiden, welches im zweiten Theil des Tesaja am deutlichsten vorlag\*) wiß geworden, da er wider die Gewalt dieser erschütternden Berichungen sich wiederholt durch Berufung auf die Schriften, welchen isolge er leiden musse, gekräftigt hat Matth. 26, 54. 56, Luk. 24, 5 f. obgleich bestimmte Prophetenstellen nicht genannt werden sonern die Schriften als Ganzes Luk. 24, 26 f.
- 2. Db die Messiasidee oder der Logos Jesum fich angeeignet, vie die Dogmatif diese Einigung durchaus nur als That bes Logos ei völliger Paffivitat des Menschen Jesus gelehrt bat, und folange ie Einigung als momentane galt nicht anders lehren tonnte, ober b das Umgekehrte ju glauben sei daß Jesus sich die Idee angegnet; ob wie man die Frage bogmatisch formulirt, Gott Mensch ber der Mensch Gott geworden, läßt fich nicht einfach beantworten. icher ist daß die Meisiasider nicht Jesu Erzeugniß ist sondern als aeristirende von ihm vorgefunden wurde, ebenso gewiß aber hat er nicht wie sie ohne sein Buthun schon gegeben mar, nur adoptirt b fovirt oder fich von ihr bloß abhängig und beherrscht gefühlt. a fie für Jedermann gegeben mar, bon allen Undern unverftanden er migbeutet, von ihm allein aber ergriffen und durchgeführt, fo 91 das Entscheidende jedenfalls von Icfu Berfon aus. Dennoch er konnte er ohne diefe 3bee vorzufinden und in fie einzugeben, cht der Christus geworden sein noch als Christus Eingang und leibende Wirksamkeit gefunden haben, da im Berbreitetsein und amale heftigen, oft fanatischen Biederaufleben der messianischen Erwartung die Empfänglichkeit für fein Wirken wefentlich begründet Dar. Bir muffen alfo eine Bechselwirfung annehmen, die borgeundene Idee tritt an ihn heran mit der Zumuthung fie zu verwirk-

<sup>\*)</sup> Ob Zejajas ben Delfias meine, ift nicht enticheibend, genug baß bort bas höchfte geschilbert wird wozu der Geist im A. T. empor zu schauen vers mochte, die zur Rettung Anderer fich hingebende und Alles ertragende Liebe.

t. Frommigfeit, ju welcher nur bie Begeistertften ufaeschaut hatten, Gott als Bater, in fich die unbe-1d Singebung, bas bereitwillige Dulben für Unbere, e Cohnesvertrauen jur Grundlage aller Frommigfeit tere Abglang und Cbenbild ober eingeborner Cobn bre Bottesreich ju begründen; durch alles biefes · vorbereitete Bollendung des religiofen Lebens 'e die nationale Bulfe abstreifend das Beilstheit. Daber Jefu Bernfungen auf jene wie das öfter gitirte "ich will Barm-9, 13; 12, 7; ober die Berufung we bermorfenen Lippendienst Matth. 15, 8 f. seundsteinwerden des von ben Bauleuten verworfenen 21, 42, oder das Gervorheben des "höchsten Gebotes tth. 22, 37 f. Ebenso bat er die Junger befähigt ibn a. t. Bugen ju zeichnen, als den "ber unfere Krantnimmt und unfere Gebrechen tragt" Matth. 8, 17, t Beift den Bolfern das Evangelium verfündigt, nicht ift, bas gefnickte Robr nicht bricht, den glimmenben ht" Matth. 12, 18. - Daber neben diefer Unlehöhen des Al. I.") die bestimmte Ablehnung dortiger eiten, wie das leichte Chescheiden Matth. 19, 8, bas vieten bloß der bofen Sandlungen ftatt ichon der erften :luftens Matth. 5, 21 f., das superstitiose Sabbats-, 27 f., das Bochstellen levitischer Reinheit Matth. beiligerachten der Gaben an ben Tempel als an die (pral. 12, 3 f.), das "hier ift nicht als der Tempel" "Barmherzigfeit hoher weiß ale Opfer" \*\*); ferner tus das A. I. immer, ichon in der Berfuchungs-

lus es fortfett, wenn er Abrahams unbedingtes Gottvertrauen Ghriftenglaubens geltend macht u. a. m. Achulich Joh. 8, 39 f. 3 ee überfieht diefen Zusammenhang und meint barum, wer ben Tempel erkläre sei mehr als Menich.



lichen, und er tommt ihr entgegen mit Ahnung und erwachenbe Bewußtsein baß biefes fein Beruf und feine Gottesfendung fei; ab erft ber von ihm fraft feines perfonlichen Behaltes gereinigten m vollendeten Idee gibt er fich unbedingt bin und steigert an ihr fe Ich jum messianischen bes Gottessohnes. Sierin liegt nun eine nttli religiofe Macht ohne ihres gleichen, durch welche die Energie b Person auf einzige Beise gesteigert sich als zentrale Personlichte mit ber gentralen Diffion an alle Menschen weiß, ale Mittler m Trager der abschließenden Gotteeoffenbarung fur Alle und fur imme Einst mit ber Offenbarung, ja das Gleifd gewordene Bort.") Dah bie vielen Ausspruche über feine perfonliche und berufliche Bentre bedeutung, wie fie gang undeufbar waren bei einem nicht in dief Bentrum gestellten Menschen. Statt voreilig folde Ausspruche bart: weil fie im Munde jedes Undern frech oder schwarmerisch mare als die eines Bottes angufchen ober mit Renan fie in Chrifti Die felbit als ichwarmerifch ju richten, mithin auf's Begreifen gu b aichten, haben wir die gentrale Gingigfeit des durch ihn geläuter-Meffiaeberufe zu wurdigen, ale die Macht an welcher die zur lieb nahme beefelben fich innerlich und außerlich berufen fuhlende 15 fonlichkeit, ber bem erften Menschen als Begrunder ber geiftis Menschheit gegenübergestellte "Mensch Besus Christus" Rom. 5, au gang einziger Bobe und herrlichkeit fich auspragt, fabig ber & fonliche Bentral- und Sohepunft der Menschheit qu fein, in welch Die Einigung des Menschen mit Gott vollzogen wird Matth. 11, mas der dogmatischen Gottmenschheit eigentlich vorschwebt. wirft zusammen, die fo vorsehungevoll innerhalb der Menschenzz bereitete Einzigfeit der Meffiasstellung und die dieser entspreche einzige Anlage, Ausruftung und Entwidlung der Berfon welche ftimmt ift und die Miffion hat diese Stellung einzunehmen, um im Meffiasberuf angelegte Gotteeiohnichaft zu verwirklichen. Berson ist größer als der vorgefundene Beruf, da fie ihn laute und steigert, dennoch aber ohne ihn nicht denkbar; fabig die bochst

<sup>\*)</sup> Lang S. 40 abnlic.

Spigen ber a. t. Frommigfeit, ju welcher nur die Begeistertsten porübergebend aufgeschaut hatten, Gott ale Bater, in fich die unbegrengte Liebe und hingebung, bas bereitwillige Dulben fur Andere, Das nie manfende Sohnesvertrauen gur Grundlage aller Frommigfeit gu machen, des Baters Abglang und Chenbild oder eingeborner Cohn 3u fein und das mahre Gottesreich zu begrunden; durch alles diefes aber die im Judenthum vorbereitete Bollendung des religiofen Lebens Bu vollziehen, fo daß diese die nationale Gulfe abstreifend bas Beilspringip wird für die Menschheit. Daher Befu Berufungen auf jene Spitzen ber a. t. Frommigfeit, wie das öfter gitirte "ich will Barmbergigkeit, nicht Opfer" Matth. 9, 13; 12, 7; ober die Berufung auf den icon bei Jefajas verworfenen Lippendienft Matth. 15, 8 f. ober auf das "Grundsteinwerden des von den Bauleuten verworfenen Steins" Matth. 21, 42, oder das Hervorheben des "höchsten Gebotes der Liebe" Matth. 22, 37 f. Ebenso hat er die Junger befähigt ibn felbst mit folch a. t. Bugen zu zeichnen, als den "der unsere Krantbeiten hinweg nimmt und unfere Gebrechen tragt" Matth. 8, 17, ber "in meinem Beift ben Boltern bas Evangelium verfündigt, nicht streitet noch gankt, das geknickte Rohr nicht bricht, den glimmenden Docht nicht löscht" Matth. 12, 18. — Daher neben dieser Anlehnung an die Soben bes A. E.") die bestimmte Ablehnung dortiger Un vollkommenheiten, wie das leichte Chescheiden Matth. 19, 8, das Paften am Berbieten bloß der bojen Handlungen statt schon der ersten Regung des Gelüstens Matth. 5, 21 f., das superstitiose Sabbats. gebot Mark. 2, 27 f., das Hochstellen levitischer Reinheit Matth. 15, 17, das Beiligerachten der Gaben an den Tempel als an die Eltern 15, 4 f. (vrgl. 12, 3 f.), das "hier ift niehr als der Tempel" 12. 6, weil er "Barmherzigkeit höher weiß ale Opfer" \*\*); ferner gebraucht Christus das A. T. immer, schon in der Bersuchungs-

<sup>\*)</sup> Wie Baulus es fortfest, wenn er Abrahams unbebingtes Gottvertrauen als Baterfcaft bes Chriftenglaubens geltenb macht u. a. m. Achnlich Joh. 8, 39 f.

<sup>\*\*)</sup> Dofterzee überfieht biefen Busammenhang und meint barum, wer fich für mehr als ben Tempel erklare fei mehr als Menich.

geschichte, die ichon dadurch als von ihm felbst herrührend sich ausweist, mit überlegenem und freiem Beifte; auch wo er gutreffendes au seinem Schicksal von dort entlehnt wie Matth. 21, 42 ben "berworfenen Bauftein", ebend. 13 daß "mein Saus ein Bethaus beißen foll", daß an ihm fich erfülle "ich will den hirten schlagen und bie Schafe werden fich gerftreuen" 26, 31; "ber mit mir bas Brot ift hat die Ferse wider mich aufgehoben" 3oh. 13, 18, Alles mit ber freien Ueberlegenheit welche wir bei Jungern und Evangeliften im Bitiren des A. T. fo oft vermiffen!, wenn 3. B. Matth. 27, 9 Judas breifig Silberlinge erhalten foll gemäß einer Beissagung bei == Beremias, oder Besu Einreiten in die Sauptstadt bei Matth. 21, 4 f\_\_\_\_. fogar wie es fcheint mit Diffennung bee hebraischen Parallelismut in "ber Efelin, ja bem Rullen" von Bacharias und Befajas vorher= gefagt sein foll; wenn vollends die Rindheitegeschichte wie auf a. t =. Stellen theils angelehnt theils aufgebaut erscheint, die vaterlofe Erzeu gung wegen ungenau übersetter Jesajaestelle Matth. 1, 22 f., di \_=c Geburt in Bethlehem wegen Micha 5, 1 bei Matth. 2, 6 mit benaiben Buftimmung des gangen Spnedriums; die Alucht nach Cappte- -n und Rudfehr wegen Hofea 11, 1 bei Matth. 2, 15, der bethleber er mitische Kindermord') wegen einer Mosestelle mit Beremias tombini rt Matth. 2, 18. -- Die Frage wie fich das Bitiren des A. T. b. -ti Chriftus und das bei den Jungern unterscheide, ware einer Prei aufgabe ichon würdig. — Offenbar bat aber Zejus das von Jugen - 10 auf bon ihm gelesene A. I. weit mehr verwerthet ale in den Ebar gelien berichtet wird, fo freilich daß er ce höherm Pringip dienstha macht und bort taum wirflich verstandenes nun ju Beift und Lebeerhebt, Gott ale Bater, fich und feine Gläubigen ale Sohn un-Sohne Gottes, das Gottesreich, die Liebesgefinnung, das unbeding te Bottvertrauen, die Ergebung, Canftmuth, Geduld, Langmuth. Bev-r

<sup>\*)</sup> Das von Josephus nicht gefannte (Freigniß soll nun wieder gesiche Tifein, weil ber Heibe Makrobius etwas der Art erwähne, meint das so eben albem Rauhen Hause erscheinende Leben Jesu. Gut genug filr seine Leser, Die nicht einmal das wissen was im Kommentar von Mever über dieses Bisat gesagt ift.

n die boben Gelbstaussagen Chrifti sofort als Beweise feiner ermenschlichkeit anspricht, ware zu erwagen wie weit bas Defbewußtsein seine Tragweite erstrede und wie weit allfällig überbende Berichterstattung in Abzug fame. Sogar bag Chriftus nden vergiebt, ftellt ihn nicht außerhalb des Menschseins, denn Is fagt er nicht wie die romischen Priester Ego absolvo te fonı "beine Sunden find dir vergeben (worden)" Matth. 9. 2. theils : beruft er fich ausdrudlich auf "bie Gewalt des Menschensohnes Meffias Gunden ju vergeben", und hat barum fogar ben Geiin "das Binden und Lofen", somit ein Bergeben ber Gunden etheilt 16, 19; 18, 18. und alle Prediger feines Evangeliums aftragt, die Bergebung der Gunde, selbstverständlich auf Buge bin sfichern. Bie follte benn fein eigenes "beine Gunden find bir geben" den Sinn eines gottlichen Machtspruche oder eines willichen Bergebens haben und nicht vielmehr ben der Buficherung r Vergebung welche gang auf Diefelbe Sinneganderung bin erfolgt, jest noch und feit es Bergebung gibt, ale Bedingung vorausgefest b? Freilich muß Sefus jenem Kranten, den er zugleich heilt, die fertige Gefinnung angeschen haben, ohne Zweifel aber nicht durch rnatürlichen Blid, da gerade diefer Krante auffallend genug durch bertrauensvolles Sindringen ju Besu die jum Bergeben ber nde geeignete Gesinnung fund gethan hatte, namentlich in ber ablung bei Martus 2, 1 f. Auch Matth. fagt übrigens: "Da us ihren Glauben fah, fprach er: beine Gunben find bir erlaffen rben".")

§. 122. Das Einswerden Christi mit seiner Bernfsidee beindet seine Sündlosigkeit, indem diese das Ergebniß ist theils beiligen Bernses theils der ihm entsprechenden und au ihm heiligenden Bersönlichkeit.

<sup>\*)</sup> Die weit gebenden Ansprüche ber messianischen Berson, barum weil an: Menschen sie nicht erheben, sofort als Beweise übermenschlicher Gottheit zu werthen, gab orn. Delb wie Anbern Gelegenheit, burch pathetische Borträge Damenwelt zu entzüden. Bas tommt aber weiter babei heraus?

1. Die Dogmatit begrundet die Sundlofigfeit Chrifti metaphysisch mit seiner vaterlosen Erzeugung, weil wenn Alle in Folgvon Abams Fall mit verschuldeter Erbfunde, als unvermeidlich ira aftuelle Sunde und totale Schlechtigfeit führend, geboren werben, bi-Befreiung von diefem allgemeinen Loofe dem einzigen Chriftus num burch miratuloje Erzeugungeart ertheilt fein tonne\*); bergleichen = mehrere gebe, benn abgeschen vom Erschaffen Abam's aus ber Er scholle\*\*), sei das Beib aus dem gattinlosen Manne entnomme worben, warum benn nicht auch umgekehrt, freilich nicht bei be Schöpfung fondern mitten in ber Beschichte unsere Beschlechtes, ein Mann aus ber Jungfrau\*\*\*)? Da fich une biefe Geburteergablungen nicht ale außere Geschichte bewährt haben, so fällt damit auch jedes Interesse an der Frage nach der Möglichkeit. Da wir ferner Das Sittliche vom Natürlichen bestimmt unterscheiden muffen, fo tann Die Berwechtlung und Bermischung beiber, wie fie jenem Dogma gum Grunde liegt, une nur ale irrig erscheinen. Ueberdieß ift bas ausbrudliche Ableiten ber Gundlofigfeit Jesu bont vaterlofen Erzeugtsein der Bibel felbst fremd und ganglich nur eine Art von Denfchen weisheit, ein bogmatisches Maisonnement, welches feine Aufgabe um so schlechter löst weil die Erbfunde doch von der Mutter so gut wie vom Bater auf das Rind übergeben foll, ein miratulofes Bewahrt. werden aber dem vaterlichen Ginfluß gegenüber nicht schwieriger fein fonnte als bem mutterlichen, wie Schleiermacher erinnert. Entweder hat baber Jesus die für seine Bestimmung nothige Ausruftung bon Bott fo empfangen daß die elterlichen Erzeuger es nicht hindern,

<sup>\*)</sup> Sogar Kraus S. 322 weiß "baß Chriftus außerhalb ber junbigen Menichheit entsprungen fein muß, um sunblos leben zu konnen".

<sup>\*\*)</sup> Darwin's Supothese so wenig fie fich bewähren burfte, sollte bed bas menschliche Bewuftiein nicht so bitter aufregen, ba ber Durchgang felbft burd einen Affen immer noch so vornehm ift wie burch eine Erbscholle.

<sup>\*\*\*)</sup> Noch Culmann's driftl. Ethit 1868 bringt biefe bogmatifde Aberteuerlichkeit. Brgl. Protest. R.: 3tg. 1863 G. 1113. Die Evang. R.: 3tg. aber nennt es ein Buch, bas in keiner Pastorsbibliothek fehlen follte. Gine Richen: politik beren Frlichte in Berlin sich nun zeigen.

ber wenn Gott ein ehelich Erzeugtes jur Chriftusbeftimmung auseftatten außer Stande mare, fo mußte diefe bogmatifche Meinung, n Begbenten des menschlichen Batere nur halb befriedigt, gu weiteren iofinlaten fortschreiten, auch die ob noch fo jungfräuliche Mutter fei on der Erbfunde ju befreien gewesen, indem auch fie unbeflect habe npfangen werden muffen, wie ja die romische Dogmatit, ohne eine spur von geschichtlicher Runde bas neue Dogma wirklich aufgestellt at ale ein nicht mehr entbehrliches Boftulat ber romischen Frommigit. Rur fieht man nicht ein warum Gott, wenn die Maria, bann icht einfach alle Menschen von der Erbfunde befreit hat, wenn bagu es Sohnes Sendung nicht nöthig ift. Diefe anaftliche Sorge bon befu Menschheit alles Gutoliche ju beseitigen, ift um fo unnöthiger e mehr diese Menschheit sofort vom Logos ober Gottsohn angeiommen fein foll, wodurch ja die fofortige Beiligung der menschlichen Seele und bes Körpers ohnehin bewirkt wurde; wie benn Calvin mebrudlich nicht von der vaterlofen Erzeugung fondern vom beilijenden Gottesgeifte ber die Erbfunde befeitigt bentt.") Bas aber viel mißlicher ale diese dogmatischen Argumentationen und Bernunfeleien\*\*), bas ift die Unthunlichkeit einen aus biefem Grunde fundofen Chriftus als Borbild für Andere zu verwenden; es ware benn tur in ber Beife wie Gottes Bolltommenheit uns gum Streben nach Bollfommenheit ermuntern foll, welchen Sat übrigens Chriftus burchaus von der Bolltommenheit in der Liebe und Reindesliebe verstanden hat Matth. 5, 43-48. Benn Christus von feiner physischen Er-Bengung her burch unmittelbares Eingreifen ber Allmacht für alles Sundliche schlechthin unempfänglich, darum auch unversuchbar ist: so tann fein Lebenswandel unmöglich Borbild werden für Menschen

<sup>\*)</sup> Meine reform. Dogmatit II. S. 310.

<sup>\*\*)</sup> Beitere Bernünfteleien waren 3. B. Maria müßte, weil Joseph nicht Bater sei, auch aus Davids Hause stammen; bei ber Empfängniß sei ChristiLib sosort in allen Theilen ausgebildet, im Moment fertig gewesen und die Seele bineingegossen, er sei nie Embryo gewesen; Christi Wenschheit sei zwar auch im sündigen Abam gewesen, die Sünde aber ihm als mirakulös Erzeugtem nicht imputirt. Brgs. m. resorm. Dogmatik II. S. 309 f.

welche fammtlich mit Bang jur Gunde geboren nur durch fcweren fittlichen Rampf etwelchen Gieg über die Gunde erringen follen, mat auch in der Erlösungereligion nicht beseitigt wird. Zum Glüd ift aber diese dogmatische Aussonderung Christi aus ber gemeinsam menschlichen Ratur, fo febr fie aus ber Erzengungergablung ber evangelischen Borfapitel folgen mag, der neutestamentlichen Christologie durchaus jumider; denn diese schildert und einen wirklich verfuchbaren Chriftus, welcher Die Berfuchungen in gum Theil fcwerem Rampf überwinden muß. Darum ift auch Schleiermacher, zu einfeitig bom johanneischen Chriftuebild eingenommen, mit feiner bie Sündlofigfeit weit überschreitenden Unfundlichkeit Chrifti über ben biblisch bezengten Christus hinausgeirrt und fann weder dem Rampf in Bethsemane noch den vielen Beugniffen fur Chrifti ernstliches Bersuchtsein gerecht werden. ) Zwar hat auch das johanneische Christusbild feine Bahrheit, aber boch nur im Aufgeben bes Standes der Erniedrigung in den der Erhöhung, b. h. des irdisch lebenden Christus in den ebenso realen verherrlichten. Gine wesentliche Unfundlichkeit, bei welcher alles Versuchliche schlechthin feinen Reiz und keine Bebeutung haben fonnte, ift dem geschichtlichen Chriftue fo wenig gugeschrieben bağ er vielmehr fur den Rampf mit der Bersuchung und überall zum Borbild gemacht wird, bottrinell am bestimmtesten im Bebraerbrief, nicht weniger aber in der ebangelischen Darftellung und in feinen eigenen Aussprüchen. Ift er freilich dabei ale fundlos, bie Berfuchung überwindend bargestellt, fo muß diese feine fiegende Rraft einen gang andern Grund haben ale jene vaterloje Erzeugung, Die nothwendig zur unbiblischen Unfundlichkeit führen wurde ftatt gur biblifden Gundlofigfeit; nur daß wir die jenen Ergablungen ber Borgefchichte jum Grund liegende Anerkennung einzig vorzüglicher Unlage und Ausruftung der Berfon Chrifti nicht außer Acht laffen, wie fie in der reformirten Dogmatit maagvoll fich ausspricht ale Salbung mit bem h. Geifte bestehend in den edelften Anlagen und

<sup>\*)</sup> Der athanasianische Eiser bes hilarius leugnet sogar, bag Chriftus habe hungern ober überhaupt die lebel empfinden können.

Baben welche überhaupt in einen Menschen gelegt werden können.\*) Denn die Erfahrung zeigt uns daß nicht bloß in ethisch indifferenten Inlagen die Menschen sehr verschieden schon in's Dasein treten, whern auch in großen Berschiedenheiten welche für die sittliche Ausilbung nichts weniger als gleichgültig sind.

Die Sündlosigkeit muß ale folche eine wefentlich sittlich zu itande getommene fein', wie Schleiermacher bie Rraftigfeit bes lottesbewußtseins als Grund betrachtet und Dorner wie Liebner e Forderung stellen daß die Sündlosigkeit und der Gottmensch hifch begründet werden müssen, indem sie sonst gar nicht verstanden firden. Da nun in Chriftus eine Gundloffateit ohne Gleichen anurfennen ift, fo haben wir dieselbe aus seinem Ginewerden mit der ar Gotteesohnschaft gesteigerten Christusidec abzuleiten, welche zwar genthumliche, nur für Chriftus vorhandene Berfuchungen erzeugt, m aber auch eine ganz einzige Kraft zum Siege über alle Berachung verleiht. Ueber die gemeinen Versuchungen finnlicher Luft der Unluft ift er schon dadurch befreit daß die viel bedeutendern rines Berufes ihn in Anspruch nehmen, gleich wie das Ergriffensein on bedeutender Miffion zu allen Zeiten Ginzelne über die Berfulungen bee gemeinen Daseine erhebt und bie Aufmertsamfeit und tliche Kraft für die in der großartigen Mission auftretenden neuen erfuchungen in Anspruch nimmt. Jesus erscheint überall erhaben ber die Lockungen des sinnlichen Lebens; Behaglichkeit, Effen und rinten, so wenig er akfetische Fasten schätzt, — die ja gerade nur m folden Reizen mehr Unterworfenen verdienstlich erscheinen, -4 Renan's schone Galilaerinnen find ihm so geringe, dem Beruf Iterguordnende Reize daß fein ruhelofee Birten und Sichopfern, enn es nicht einmal zur Mahlzeit Muße laßt, "ben Seinigen als le Ueberspanntheit, ber man ein Ende machen muffe" erfchienen ift

<sup>\*)</sup> Meine reform. Dogmatif II. S. 324. Summa dona deitatis quae Creaturam cadere possunt, non sunt proprietates deitatis — sed habialia dona creata. Begen biefer natürlichen und fibernatürlichen Gaben ten bie Bater von zedecodas gesprochen.

Mart. 3, 20 f.') Sat boch auch für einen Baulus ichon apostolische Miffion ein Begfein über diese Dinge zur Folge, ja Sichfreuen über die Entbehrungen und Leiben bes Berufe 1 Rom 9, 26 f. 2 Korinth. 4, 8 f. 11, 23 f. und wird boch immer n jeder der von wurdigem Beruf oder Amt fich ergreifen lagt, dade über viele Berfuchungen hinausgehoben welche bem für nichts bet tendes Lebenden gefährlich find. Im Deffiasberuf felbit ermuch freilich eigenthumliche bedeutendere Bersuchungen des Ehrgeizes 1 ber Berrichjucht; Befus hat dieselben fammt ber gangen politi fleischlichen Seite ber Messiasibee an der Schwelle feines Auftret als für ihn nicht gefährliche gurudgewiesen traft seiner reinen In migfeit, und bemgemäß immer "nicht seine sondern bes Baters & gesucht", "nicht fich dienen laffen, sondern Andern gedient bis in Tod". Da überall fehlt jede Spur von einem Rampfenmuffen Diesen Bersuchungen, über die er ohne Kampf ichon erhaben Sochmuth und Chraeiz locten ihn nicht. Er behauptet gwar Einzigkeit feiner Sendung und gesendeten Berfon auf's entschieben immer aber ohne geiftlichen Sochmuth ober Stolg. "Ber ben Si laftert, bem fann es vergeben werden, nur nicht die Lafterung h. Geistes" Matth. 12, 31 \*\*); "vergib ihnen, sie wiffen nicht ! ne thun" Lut. 23, 34; "ich fuche nicht meine Chre fondern bie Batere", "wer an mich glaubt, glaubt nicht an mich fondem den der mich gesandt hat" Joh. 12, 44. Das 3ch der messe ichen Sendung wird als das mittlerifch gentrale für Alle gelt

<sup>\*)</sup> Ausgeführt in meiner fünften Predigtjammlung S. 42. Renan webenso philisterbaft, Chrifti burch feinen Beruf gesehte Erhabenheit über Gebundensein an die gemeinen Familienbande und die entsprechende Forden an seine Junger sei nur aus Schwärmerei begreislich, so daß auch er ihn "die Seinigen" in Gewahrsam nehmen würde.

<sup>\*\*)</sup> Beilaufig gesagt auch ein Beweis baß ber Sohn nicht bie Gottesmin Anspruch nimmt welche bem Geist Gottes zukommt, sonft ware bas Laft bes Sohnes nicht verzeihlicher als bas bes Geistes hilarius meint freil eben bas Leugnen ber zweiten Gottesperson in Christus sei bie Sande wiben h. Geift!

gemacht mit allen hohen Momenten welche in der reinen Messasidee liegen, bei den ältern Evangelien wie im jüngsten; des Menschen Sohn und Gottes Sohn oder schlechthin der Sohn bezeichnet dieses messanische Ich, von welchem schon Iohannes der Täuser all das Hohe ausgesagt welches dann die Jünger Iesu als von Iesu Person geltend beim Wort nehmen; immer aber spricht Christus von einem Ich welches an und für sich, abgesehen vom Christusberuf diese Bedeutung nicht auspricht, dis auf das "was nennest du mich gut? Einer ist gut, Gott" Mark. 10, 18.

Chrifti Gundlolofigfeit tann daber nur abgeleitet werben aus feiner fraft Unlage und Entwidlung ibm eigenen Sabigfeit in den heiligen Chriftusberuf aufzugehen und an diefem ein boberes, geheiligtes Ich ju gewinnen. Thatfachlich fteht vor une bag Sefus nirgende von seinem Beruf unbelebt oder gar abfallend und ihm bemminiffe bereitend erscheint, wie etwa (S. 41) unfere Reformatoren ihrer Miffion und der Apostel Betrus ber feinigen Gal. 2, 11 f. bisweilen nicht gewachsen waren. Wenn nun fogar einem Paulus aus seinen Briefen nicht leicht etwas nachzuweisen ware worin er von seinem schweren Apostelberuf abgefallen ware oder ihn gehemmt hatte. fondern ein Jahre langes Aufgeben in diefen die ganze Perfon umgestaltenden und hebenden Beruf sich bezeugt: fo kann nicht zweifelbaft sein daß theils der Christusberuf, dem das Apostolat nur dienstlich ich unterordnet und seine Kraft verdankt, eine unendlich höhere Macht ausubt auf feinen Trager, theils aber die diefen Beruf auf fich nehmende und durchführende Perfonlichkeit um eben fo viel hoher fteben mußte als ein Paulus. Wenn irgendwo jo ift in der Geschichte unseres Geschlechtes bort etwas Gingiges und Bentrales thatsachlich berwirflicht worden, jo bag felbit Strauf Davon gurudgefommen ift diesen Christus aus der Menschheit auszuweisen in's Rebelland bes Mythus, wie die Dogmatiker ihn in's boketische Utopien versegen. Breilich die vollständige Nachweisung der Sündlofigkeit einer ganzen Lebensführung ist niemals möglich, weil nicht alle Lebensmomente Andern bekannt werden, und das "wer kann mich einer Sunde zeihen" (30h. 8, 46) immer nur dem außern Sandeln gilt; fur Chriftus bollends ift diefes gar nicht zu leisten, weil feine ganze Jugendzeit geschichtlich unbefannt geblieben und nur fei ce ein, feien es bochfe drei Jahre feines Manneswirkens ju unferer Kenntnig gelangt fin In dieser turgen Zeit aber gibt er fich so daß von den bei Baulus, von Augustin, Luther u. A. nicht zu reden, - fo ftart auftretende Rudweisungen auf frühere, erft durch Befehrung beseitigte Berirrung\* nicht die leifeste Spur fich findet; vielmehr offenbart er eine Reinbei und Rraft ber Gefinnung, eine Liebesmacht in welche Alles an ib aufgeht, und bewährt fie in fiegreichem Kampf wider die gefährlichten Berfuchungen die ce fur menschliches Empfinden geben tann. Den jo leicht überall die gemein menschlichen Bersuchungen von Chrifte abgewiesen werden als seiner Sinnesweise fremd oder reiglos, fi ernstlich feben wir ibn tampfen und nur fampfend obsiegen wibe Die versuchlichen Schredniffe, Erniedrigungen und Qualen welche be vorhergesehene Ausgang seines Birfens ihm bereitet; denn nicht er in Gethsemane führt er diesen schweren Kampf sondern ichon vorber obgleich der Ratur der Cache nach oft einfam; daber nur leife Spure davon überliefert worden find, die wenigstene bei reformirter Besthalten ber vollen Menschheit Chrifti gerne beachtet werden, wie jogar bi erzorthodore Marefius") und Andere die Berfuchlichkeit mit eines strafbaren Reig anerkennen, freilich aber überwunden werden laffer Rur überfehe man nicht daß es fid durchaus nicht bloß um leiblic Qualen handelte, (fo wenig als um metaphyfifche) fondern gang w fentlich um geistige, das Gefühl des von Gott Berlaffenfeins, bt Erniedrigung und des aus dem Rreng hervorgehenden Aergerniffet Die Sorge um die dem Erlebnig noch wenig gewachsenen Junge und ihren Glauben, alles zusammen eine jo entsetliche Lage ba faum ein Anderer fie auf fich nahme, wenn es eine ob auch fundlich

<sup>\*)</sup> Deffen "ich bin ber größte unter ben Sunbern" als Bekenntniß ieines chriftenversolgenden Berirrung ebenso rührend ift, als leider zur afsektirten Phrasi wird wenn hohe und niedrige Pastoren im Nachsagen sich wichtig machen, als rob Paulus die Zeit seines Apostolates meine!

<sup>\*\*)</sup> Infirmitates quasdam poenales — assumsit, tristis erat anima usque ad mortem, sed tamen de facto numquam peccavit. Brgl. meini reform. Dogmatif II. S. 331.

Röglichfeit bes Entfommens gibt. Selbst bas Johannesevangelium, effen fcon in Berherrlichung gefchautes Chriftusbild gur Berfchmeiung des Gethsemanekampfes führen muß, bezeugt wie "ichwer die ommende Stunde auf Jefu Bergen lag", obwol bas Schwere boch le ein rasch beseitigtes bargestellt wirb, 3oh. 12, 27 f. Die altern bangelien vollende schildern nicht bloß ben Rampf in Gethsemane is einen die Burgeln des Lebens erschütternden, fo daß die Dognatif wie neuerdings Steinmeber einen metaphpfischen in den ethiden Rampf hineinzutragen veranlaßt war; fie verlegen diefes Rampfen uch weiter gurud, wie bei Lut. 12, 50 Bejus ausruft, "es fei ihm jange vor der Bluttaufe die er bestehen musse", bei Mark. 10, 38 iber die Junger gefragt werben : "bermoget ihr ben Relch zu trinfen den ich trinke und die Taufe auszuhalten die über mich kommen Dagu bic Spuren feines Sichzurudgiehens in die Ginfamhit um zu beten 3oh. 6, 15, Matth. 14, 23, Luf. 6, 12. Schon für Schleiermachers, noch mehr für die dogmatische Christologie bemitet diefes wirkliche Rampfen mit ber Versuchung Verlegenheit,") 10 daß jener es abschwächt in gewagter Eregefe, diese aber trot des Grundsages nichts davon und nichts dazu zu thun vielmehr ber Schrift fich gefangen zu geben, Bieles zwischen die Beilen ber Erzähung von Gethsemane hineinschiebt, wovon dort nicht die leifeste Andeutung zu lesen ift; wie benn auch die frühern Erwähnungen bes kelche und der schweren Taufe nur der blutigen Sinrichtung gelten, und Bebr. 5, 7 "Chriftus diefes Alchen und Klagen vor den gebracht pt der ihn vom Tode retten konnte", wo überall keine Spur ist Dom dogmatischen Postuliren einer metaphhischen Qual. Für unsere Christologie ist diese Verlegenheit so wenig vorhanden daß Christus um diefes Kampfes willen uns nur größer und theurer erscheint. Ein für allen Reiz der Versuchung von Geburt an schlechthin unempfindlicher oder doch gegen mögliches Unterliegen durch eine übernaturliche Erzeugung zum voraus ficher gestellter Chriftus, als Mensch

<sup>\*)</sup> hilarius verbächtigt biese evangelischen Erzählungen, als hatten fie in guten handschriften gesehlt. — So gewaltsam nuß die Dogmatif die Bibel sich affenwohren, wie das alte Gloria von ihm bogmatifirt worden ift.

nur botetisch bentbar, tonnte bie größten metaphpfischen Borgio haben, nicht aber menschlich ethische. Er ware une nur fremb, nich etwa bloß wie unfer eigenes Ideal zwar hoch über uns aber do c gleichartig; er konnte une weber sittlich vorangeben noch unfere 3 schwache ober zu getrübte Sittlichkeit erganzen und beden, noch at unserer Statt die sittliche Aufgabe lofen, ba er ber Möglichkeit Der Sundigens, somit auch des folder Möglichkeit gegenüber freien Nichtfündigens enthoben, ein Befen gang anderer Urt ware. Sat man vollende aus Paulus berausgedeutet bag Chriftus ale fundloi eigentlich gar nicht sterben könne, so wurde er es auch nicht statt Underer fonnen.\*) Streifen ichon im N. T. einzelne fpefulative Formen ihn zu verherrlichen bis an diefes Doketische, fo wollen fie gleichwol nicht einen dofetischen Christus barftellen und können gegenüber dem n. t. Gesammtbild als versuchtem und fampfend fiegendem nicht in's Gewicht fallen. Preist doch der Brief an die Bebraer, fo boch er Chriftus ftellt, ihn als einen "durch Leiden vollendeten" 2, 10 ber "in Allem seinen Brudern gleich werden mußte, daß er Mitleid habe als ein treuer Sobenpriester und als felbst in Leiden geprüft denen helfen fonne die geprüft werden" 17, 18, "ber Mitleid habe mit unfern Schwachheiten als in allen Studen versucht wie wir, ohne ju fündigen" 4, 15, "ber in Leiden Gehorfam erlernt" 5, 8 und felber "vollendet worden ift" 9, der "in den Tagen feines Fleische Bebet und Gleben mit Klagen und Beinen bor den gebracht welcher ihn bom Tobe erretten fonnte" 7, -. ") Rurg Chriftus hat nicht ein vollendet angetretenes oder ihm angethanes jum voraus unfundliches Leben bloß zu offenbaren, er hat fich felbst und fein Leben in ernstem Ringen gegen bas was versuchlichen Reig für ihn hatte zu vollenden; er hat die Erlösung der Brüder nicht bloß zu verfündigen sondern fie 30 erwerben und um den theuersten Breis zu erkaufen, "") indem er seinen Lebensberuf fampfend und als Verbrecher gefrengigt jum Biele führt.

<sup>\*)</sup> Theol. Studien und Rritifen 1858 G. 431. f.

<sup>\*\*)</sup> Brgl. Benfclag die Christologie des N. T. S. 177 f.

<sup>\*\*\*)</sup> Was man nur nicht als eine Zahlung an Gottes Gerechtigfeit ober an ben Teufel migbeuten foll.

- §. 123. Das Einswerden Christi mit seiner Ibee zeigt sich irdischen Dasein als so treue Hingabe an die steigende Schwere Beruses daß die absolute Idee ungehemmt durch ihn hindurch it, zum Lohn dieser Treue als schlechthin Einsgewordensein der absoluten Idee im Stande der Erhöhung.
- Das ichon bei Johannes eröffnete Burudftellen der Berfuchfeit Christi sowie das Schildern seiner Erscheinung im Lichte des herrlichtseine hangt zusammen mit dem überwältigenden Gindrud ber verherrlichte Chriftus auf die Glaubigen hervorruft, da fie im hinschreiben seiner Geschichte ihn nicht mehr wie er einst e sondern als verherrlichten in sich tragen. Ronnte dieses wohl h einem gewesenen Begleiter Jesu in späteren Tagen Bedürfniß , so wurden durch die johanneische Abfassung des vierten Evanums weniger Rathsel erzeugt als durch das völlige Unbefanntsein Berwechseltwerden eines biefer Abfassung gewachsenen Christen aus 1 zweiten Jahrhundert. Denn die johanneische Frage ist noch ner eine offene, so ausgemacht ber nicht einfach historische Charatter Evangeliums fein wird.\*) Benn die Dogmatif ihre boketifirende riftologie doch nicht lehren konnte ohne im Unterscheiden des Stanber Erniedrigung von dem der Erhöhung ein Mittel zu finden die rifto augeschriebene absolute Botteenatur für fein zeitliches Leben Erden irgendwie zu beschränken, was auch für Luthers mystischen ffinn Bedürfniß war \*\*): fo tonnte damit die Aufgabe boch nicht ost werden, weil man die beiden Stande eben nicht auf Chriftus idern auf das ewige trinitarische Gottessubjekt des Logos zu bejen pflegte, so wenig diese Borstellung mit der behaupteten Unanderlichkeit Gottes fich reimen fann. Fallt nun die unrichtige ibjeftebestimmung babin, fo werden die beiden Stande fdriftgemaß briftus bezogen nichts anderes bezeichnen als das im Chriften-

<sup>\*)</sup> Die Berunglimpfung meiner Schrift über bas Evangelium Johannes id Strauf habe ich protest. Kirchenzeitung 1864 Nr. 17 jurudgewiesen.

<sup>\*\*)</sup> Dorner a. a. D. S. 192.

alauben sehr wesentliche Unterscheiben des auf Erden lebenden und ben Sieg ertampfenden Chriftus vom verherrlichten und triumphiren. ben, abnlich wie (oben G. 15) die auf Erben tampfende Rirche bon ber im Simmel triumphirenden und die auf Erden tampfenden Chriften von den im himmel verklarten fich unterscheiden. Richts mare aber perfehrter als Chriftus auf Erden den der Geschichte und Realitat, den Christus im Simmel aber den bes Glaubens im Sinne von Ginbil. bung zu nennen, ba vielmehr ber Glaube ben gangen Chriftus nach beiden Ständen zum Objekt hat, sowie die Rirche nach ihren beiden Sogar wenn die Auferstehung jum Leben und bas Er bobtfein in ben Simmel zu Gott nur als ein Fortleben in ber Rad welt verftanden wurde, erheben fich die diefes erlangen in eine ideale Berklartheit wie bas von Schladen geläuterte Golb. Namentlich die im Rampfe für Guter ber Menschheit außerlich vernichtet werden, fteben zu leuchtender Berklärtheit auf, der geläuterte Rern ihres per fonlichen Befens mit Burudlaffung ber Schladen; und tein eblem Mensch hat jemals geglaubt daß er durch das Opfer der hingebung bis in den Tod mehr verliere als gewinne, ba ein machtigeres als ber Tob bethätigt und ein höheres Gut als das irdische Dafein gewonnen wird. "Wer fo fein Leben verliert wird ce erretten, wer es aber erretten will wird es verlieren", ift ein oft ausgesprocent Grundfat Jefu, eine Bahrheit zur Beherzigung für feine Junger, und wie immer gedeutet, für jedes Menschenherg, ba die pflichtmäßige Singabe des Lebens une nicht nachtheilig, die pflichtwidrige Erhaltung bessclben une nicht heilfam fein fann, wie auch ein Gofrates ertannt bat.\*) Diefer Glaube hat fich an Chriftus machtig aufgerichtet, benn je liebender die Singabe in den bitterften Tod, defto zuverfichtlicher wird der Glaube an eine Auferstehung zu verklärtem Leben; und nicht etwa ist Selbstfucht, welche vom lieben, ob noch so unbeden tenden und schlechten 3ch nicht laffen fann, die Burgel biefes Glan-

<sup>\*)</sup> Daher Justin sagt: "die dem Logos gemäß leben find Christen, selbst wenn man sie für gottlos gehalten, wie Sokrates, Heraklit, Abraham u. s. w.;
— wie später auch Zwingli.

bens, vielmehr eine Buversicht auf gottliche Borfehung und Baterliebe verbunden mit ehrfurchtvoller Bewunderung der eblen Machte welche im Menschen ftarter sein konnen als die Tobesfurcht ober die Liebe jum Dafein und zur Ehre bor ber Belt. Rur wird biefe Grundlage folden Glaubens bemjenigen Sinn unzugänglich fein welcher bas Dasein im Rleische fur bas allein reale halt und ein fortwirtendes und fortsegnendes Berklartsein für eine viel schlechtere ober gar teine Realitat. Gerade an Solches bentt ber Apostel wenn er ausruft: "Bas boch und weise ift vor Gott, ift biefem Beltfinn niedrige Thorheit", ohne unter diesem Sohen für gemeinen Sinn mberftanblichen bogmatische Absonderlichkeiten zu verfteben. Areuz und ber am Rreuze hingerichtete Beltheiland mit feiner Berherrlichung ift bas mas thoricht ift vor ber Welt, weise aber por Gott, bas mas in feines Menschen Berftand eingegangen, benen aber bie Gott lieben durch seinen Geift geoffenbart wird 1 Ror. 2, 6 f. Baben boch bamals alle Beifen gebacht bas Rreug mache biefem Chistus ein Ende, mahrend Gottes Beisheit ihn gerade durchs Rreug dur herrlichkeit erhebt. Der Chrift, meinen wir, tann nicht umbin ein gesegnetes Berklartwerben für weit werthvoller ju achten als bas Beitliche Dafein, jumal wenn er feinen verklarten Chriftus nun in Berrlichteit wirten fieht an taufend Orten jugleich und burch bie Sahrtausende, während das gebrechliche Dasein im Fleische nur seine turge Zeitdauer hatte und in jedem Zeitpunkt nur an Ginem Orte fein und wirken konnte. Solch werthvollerem Sein und Birken als einer nur ebleren Realitat und vollendeten Buftandlichkeit feines Dersonlichen Befens sieht Chriftus bei Johannes entgegen, wenn er im Tode eine Verherrlichung erwartet gleich dem Beizenkorn welde allein bleibt, bis es in ber Erbe verwesend ju erweitertem Sein auflebt 3oh. 12, 24; auch zu mächtigerem Wirken fofern die Erhobung burch Liebestob auch die verharteten Gemuther zu richten ober du öffnen vermag, 32. Sollte bas religiofe Leben ber Menschheit in einer gentralen Perfonlichkeit die Bollendung finden und von da aus für immer auf Alle fich verbreiten, mas sowohl in der Schrift behauptet wird als seither thatsächlich vorliegt: so muß wer biefe Stellung als seinen Beruf ergreift gang wesentlich auf basjenige

bleibende und so zu fagen allgegenwärtige Leben und Birten rechne welches er erft nach bem zeitlichen Dafein gewinnen fann; wie ben ber johanneische Chriftus biefes fehr bestimmt ausspricht wenn er feit Biederkommen als einerlei mit dem Kommen des Varaklet ober beh. Geistes erft nach seinem eigenen Tobe werden fieht Joh. 14, 16 7. 28; 15, 26, jo daß darum über feinen Singang die Junger Fich freuen follten, 16, 7. 20 f. Diefer verherrlichte Chriftus, gur Rechten bes Baters erhoben und nicht nur mit ber Christus- und Gottessobnund Menschensohn-Idee schlechthin eine, fondern soweit es einem berklarten Menschen zu Theil werden tann, sogar burch Mittheilung ber ontologischen Eigenschaften Bottes belohnt, fofern er an vielen Orten zugleich und burch Sahrtausende sich ale gegenwärtig und wirtsam erweist, haben die Junger nach ber Rreuzigung als ben aus ber Niederwerfung zum Sieg erhobenen Führer und König geschaut, Apo stelgesch. 2, 24. 36, so daß er nun "bei ihnen bleibt bie an's Ende ber Welt" Matth. 28, 20, und auch ein Baulus "von Christus nach bem Fleische, felbst wenn er ihn gefannt, nichts mehr wiffen will" 2 Korinth. 5, 16, ein Luther aber selbst in die Abendmablestiftung biefen verherrlichten allenthalben feienden Chriftus guruchschaut und . fo die dogmatische Mittheilung göttlicher Eigenschaften an Christi Menschheit zum berftebbaren Gedanken erhebt. Richt nur der rud, blidende Darfteller evangelischer Geschichten sondern auch jeder fromme Lefer pflegt unwillfürlich bem Chriftus im Fleische ichon Diese durch Tod erlangte Berflärungeglorie beizugeben, welche fein Beitgenofft fo an ihm gesehen hat. Das wissenschaftliche Leben Jesu verfährt burchaus forreft wenn ce mit Ewald diefe wie jede Lebensbeichteit bung mit dem erfolgten Tode schließt; im Glauben und in der Glaubenslehre aber ist der verherrlichte Christus nicht etwa eine dem de gemefenen fremde oder nur ale allgemeines Menschenideal, über beffen Inhalt man niemals einig ware, angeschaute sondern seine eigene verklarte Perfonlichkeit, die reale Frucht seiner zeitlichen Lebeneführung, zwei Buftanblichkeiten Gines perfonlichen Befens, die man jedoch nicht vermischen follte. Es burfte freilich außerhalb ber theologischen Bildung wenige Gläubige geben die nicht, trate Jefus wie er im Reifde Dagewesen ist vor sie hin als Angehöriger feines Volkes mit entspreender Gefichtsbildung, Sitte und Sprache, hochlich befrembet und werst verwirrt wurden, vollends wenn sie einen Augenblick fich flanden daß fein Leib auch nahrungsbedurftig (was ein Silarius radezu läugnet) und ben leiblichen Sefretionen unterworfen mar, m denen zu reden er felbst nicht verschmabt bat (Matth. 15, 17). do aber diese Erinnerung ohne Zweifel Unwillen erregt, ba tritt tr ju Tage daß die Glaubenelehre mit der Bahrheit Ernft ju achen Urfache hat mit ber Unterscheidung des irdischen Daseins id des Berherrlichtseins Christi, zumal das Al. T. trop vortommender ermischung im Großen und Gangen biefe Unterscheidung fehr bemmt festhält, nur nicht als ware ber verherrlichte Chriftus eine eftalt bloger Einbildung, ein bloß gedachtes Idealbild fondern die pr reale, ja unendlich realere Buftandlichkeit welche ber Chriftus im eische fich erworben, die von Gott beabsichtigte Frncht seiner Treue f Erden.\*) Burbe ber Christus ber Beitlichkeit und ber verberrhte im Glauben allerdings bald ohne weiteres vereinerleit, bald er beide ale durchaus eigentlich einander fremd auseinander gehal-1: fo ftellt fich nun die Glaubenslehre die Aufgabe beibe Buftande it einander zu vermitteln und im Unterschiede ben Ginen thatsachben Chriftus zu erkennen, ben dagewesenen und ben stets wieder mmenben.

2. Dazu ist die richtige Auffassung der beiden Stände Chrifti ir förderlich, benn der Stand der Erniedrigung war, schon auf die 190sperson bezogen doch in der Dogmatisirung Christi das Mittel in göttliches Dasein auf Erden einigermaßen zu beschränken gegenter dem Stand der Erhöhung als dem nachirdisch verherrlichten ustand. Die dogmatische Ständelehre vom persönlich ewigen Logos 18gesagt läßt sich aber weder denkbar ausführen noch folgerichtig Aziehen, weil die Erniedrigung einer Gotteshppostase zum Menschen

<sup>\*)</sup> Wer unser Dasein im Fleische für höchfte Realität halt, bebenkt nicht is die so real erscheinende Außenwelt, deren Theil unser Leib ift, in Licht und arben prangt, in Tönen jubelt, die außer unsern Sinnen weder leuchten noch ben, so daß diese ganze Realität sehr leicht als eine geringe zu erkennen ift, der welcher es vollere gibt.

in Anechtesgestalt auf Schein und Berftellung binauslief, ob nun bas Burudhalten ber gottlichen Majeftat als Renofis ober als Rrppfis gebeutet werbe, und weil ein Gott auch nicht erhoht werben tann. So verftanben ift fie barum von Schleiermacher befeitigt worben. Ueberdieß hatte die Standelehre, wenn fie ursprünglich vom trinitariichen Subjett mare ausgefagt worben, nothwendig, wie nun Rabnis lehrt, brei Stande unterscheiben muffen, ben bor, ben in und ben nach der Erscheinung auf Erben. Die Dogmatit bat gwar eine Braeriftens biefer Art behauptet, aber boch nicht als einen britten Stand, ohne 3weifel weil die Identitat bes in beiben Standen gefesten Sottmenschen für die Braeristenz sich nicht halten läßt, obwol luthe rifche Dogmatiker eine Praeristens nicht bes Logos bloß sondern bes Sottmenschen als folchen au lehren fich bemuhten\*); bibelberlaffen ohne Bweifel, es ware benn man vermische ben erschienenen Chriftus mit den spekulativen Formeln die auf ihn angewendet werden, ober man streife die mustische Karbung von den johanneischen Christusans fprüchen ab, mas füglich ben jubifchen Borern zu überlaffen mare, beren Bosheit biefe Ausspruche in burren Buchftaben bannt, um fie als Unfinn zu verhöhnen; oder man ertlare die Stelle im Philipperbrief 2. 6 f. fo daß fie von der praktischen Bumuthung welcher fie als vorbilbliches Motiv bienen foll, losgeriffen murbe. "Ihr follt gefinnt fein wie Jefus Chriftus auch gesinnt war" fann nicht burch ein Thun bes trinitarischen Gottsohnes sondern nur durchs vorbilb liche Thun bes auf Erben handelnden Christus motivirt werben, wie benn ausdrucklich beigefügt wird daß er erst durch seinen Behorsam bis zum Tobe bes Rreuges bas ihm gutommenbe Serrlichsein und fonigliche Regieren erlangt habe. Aehnlich wie auch 2 Korinth. 8, 9 gur augemutheten Liebessteuer ermuntert wird mit bem "Besus beffen gulb ihr tennet, welcher reich feiend arm lebte", turz mit feiner Gelbfe verläugnung, Singabe und Freude am Selfen.\*\*) Es ist wesentliche

<sup>\*)</sup> Sonedenburger bie orthobore Lehre vom boppelten Stand Chrifti. 5. 27.

<sup>\*\*)</sup> Scholten a. a. D. S. 470. "Die Berba auf we bezeichnen nicht ein Berben fonbern ein Sein, nrogewo beift nicht arm werben fonbern ern

Schriftlehre bag Chriftus burch feinen Gehorfam vollendet murbe und erft als ber verherrlichte feine volle Bedeutung erlangt bat, bag er erft in diefer Erhöhung über alle Gebrechlichkeit und Berfuchbarteit, über alles Rampfen und bei Gott Rraftigung Erfleben binmeg gehoben schlechthin Gins geworden ift mit ber von ihm auf Erden bargeftellten Ibee bes Gottes- und Menschensohnes, ber reine Abglang bes Baters in menschlicher Ausprägung, bas urbildliche Borbild aller Menichen, ber Mittler und Auswirker ber Erlofung.\*) Rur nicht als sei ein sonft wo erbachtes Menschenideal ihm unterschoben worden, sondern seine thatsächliche Berson in ihrer eigenthumlichen und in ihrer Art einzigen Besonderheit ist in realer Berklärtheit als bas mustergültige Ibeal für Alle anerkannt worden, nämlich für Aller fittlich religiofes Leben, indem dieses tein anderes Biel haben tann als Chriftus den Anführer und Bollender bes Glaubens, welcher über ber Gefeteereligion die Religion ber Gnade und bes Glaubens Allen vermittelt. Der Gotteksohn ift bas reelle Ibeal für unsere Gottesfindschaft, die er uns vermittelt.

- §. 124. Die über bas Dargelegte hinansgreifenden bogmatischen Ansbentungen bes Menschensohnes und Gottessohnes And sowol nach dem biblisch bezengten Gesammtbild von Christus als auch nach der ersahrenen Mittlerwirkung zu berichtigen.
- 1. Diese Bumuthung an unser in der Theologenwelt freilich auf Dogmatismus sich werfendes Beitalter ist eine weit geringere als dur Beit der Reformation die zugemuthete und sofort durchgeführte

fein." Es ware schon unerhört bie ewige herrlichkeit Sottes einen Reiche khum ju nennen, auch rebet Paulus ju Lesern, die "unsern herrn Jesum kennen (prodousere)", während sie des Logosperson vor der Menschwerdung zwar glauben aber nicht kennen. Ueberdieß war zu einer Liebessteuer nicht mit so hochstiegendem Motiv zu ermuntern.

<sup>\*)</sup> Geride bie Wirtungen bes Tobes Chrifti auf seine eigene Person Theol. Studien und Kritiken 1848 S. 261 f. giebt am vollständigsten biese wohlbegrundete Unterscheidung beiber Stände.

Burudführung ber Gottesmutter und Simmelstonigin Maria ans die biblisch bezeugte, aus jeder kultischen Berehrung zu entlaffende Mutter Chrifti, habe man ihr immerbin die Jungfraulichteit wenig ftens bis zur Geburt biefes Erstgebornen wegen mangelhafter Stellung aur h. Schrift noch augestanden '); benn bie aum Mittelpuntt bee Rultus gewordene follte ganglich aus dem Rultgebiet ausgewiefen werden und die Schaar der fie umgebenden Beiligen obendrein. Beruft man fich romifcher Seits auf eine verklarte Maria, fo wird auch biefe nichts Großeres fein als eben die verflarte Maria abnlich anderen Frommen im verklärten Buftand ohne Bentralftellung, ohne Mittlerwurde, an der fie feinen Theil hatte in der Beit und barum auch nicht in der Ewigkeit. Best handelt es fich nicht um die Befeitigung fondern um Die richtigere Berftellung ber fur's religios fittliche Leben zentralen Mittlerstellung Christi, ben schon die reformirk Dogmatit nicht ohne weiteres als Objeft ber Anbetung gelten lich beim scharfen Grundsat Gott allein fei anzubeten, freilich der breifaltige, fo daß jede Berfon angebetet werden fonne, als Regel aber gelte, nur ben Bater angubeten burch ben einzigen Mittler Chriftus, wie die helvetische Konfession will, gang besonders für Rirchengebete.\*\*) Als Mittler und Fürsprecher aber folle einzig ber verberrlichte Chrifins angerufen werben. Wenn biefe wefentlichen Grundfage allerdings nicht rein durchgeführt murden, so tragen die damals vom protestantischen Prinzip noch nicht umgebildeten trinitarisch christologischen Dogmen die Schuld dieses Mangels, wie sie felber veranlagt maren burch Bermechelung ber fpekulativen Elemente welche im R. T. ber Christologie beigegeben find, mit dem geschichtlichen Beugniß. Chriftus

<sup>\*)</sup> Worüber indeß ungleiche Ansichten sich behaupteten. Ryssen: non quidem in scriptura expresse definitur sed pie tamen creditur. Reint ref. Dogmatik II. S. 308. Peter Martyr: credendum nihil quod extra verbum est dei.

<sup>\*\*)</sup> In Wolfensberger's fleißiger Darftellung ber Burcher Rirdengebete in ihrer geschichtlichen Entwicklung vermisse ich ungern bie dem Berfaste freilich unerwunschte Würdigung des Umftandes daß diese Gebete nirgends an Chriftus gerichtet waren, bis im 17. Jahrhundert diese Form beigeschaltet wurde

t immer den himmlischen Bater als ben alleinigen Gott, als seinen b durch ihn auch unsern Bater gelehrt und angebetet,\*) selbst bei hannes ihn so genannt; die Apostel aber wenn sie überwältigt n Eindruck den fie von Chriftus empfangen, fein verborgenes esen in Form der höchsten spekulativen Ideen zu begreifen suchen, lieren doch feine Analogic mit uns nie aus dem Auge. Geben in ihm maglos die Rulle des gottlichen Geiftes mohnen, fo fchreiben jogar diefes auch dem gläubigen Bunger zu, mindestens als erreiches Biel Ephefer 3, 19, und ber johanneische Chriftus versichert i er an Allem was er ift und hat, die Seinen Theil nehmen laffe, i "fie die Werke auch thun werden welche er thut, ja noch größere", m auch nur der Ausdehnung nach Joh. 14, 12; er betet: "ich e ihnen die Berrlichkeit gegeben, die du mir gegeben, damit fie 16 feien wie wir eins find" 17, 22. Un allen feinen Borgugen len sie Theil haben, Alles aber nicht wie er unmittelbar vom Bater ihnen erzeugt sondern durch ihn vermittelt. Sogar der Konkornformel brangt fich bei ihrer Christologie die nothwendige Erganig auf "daß Gott felbit, nicht bloß gottliche Baben auch in den aubigen wohne". Wenn wir die Bollendung des religiofen Lebens in erkennen daß der Mensch Gottes und Christi Beift in fich walten je, fo ift diefes einerlei mit der gottmenschlichen Idee, welche Chriftus bemselben vollen Maaße in fich verwirklicht in welchem er die ligion vollendet in fich traat. Die Ibee bes Gottmenschen ift in : Schrift, welche ben Ausbruck zwar nicht tennt und vollends bem

<sup>\*)</sup> Unsere Zürcherliturgie hat im 16. Jahrhundert keine Stelle in der riftus angebetet würde. Das im englischen Lobgesang der Abendmahläsormel Kommende: "Herr Gott, du Lamm Gottes, du bist allein der Höchste, der ilige, der Herr, o Jesus Christus" ist Poesse und überdieß eine in den lateischen Tert des Meßkanon übergegangene, von Zwingli so vorgesundene Tertstuption. Ursprünglich war in diesem Hymnus das Alles an Gott gerichtet. gl. Joh. Schulthess Symbolae 1833 S. 46 und Roch Geschichte des Schnliedes IV. S. 68, wo Wolfensberger die ganz wesentliche Tertändes is bei hilarius übersehen hat. Apg. 20, 28 (1); Offb. 5, 12; 12, 10. 11; 14 und selbst Joh. 20, 28 erwiesen nicht das Christus geradezu als Herrstanzubeten sei, was herrenhuthisch wäre, nicht resormirt.

bogmatischen Sinn des Bortes fremd ift, als die bes Menschensohns und bes Gottessohns bargeftellt, so bag ber eine zugleich ber andre ift; benn nur ein bogmatischer Irrthum bat zu ber Anslegung geführt ber eine Ausbrud bezeichne bie menschliche, ber andere bie gottliche Ratur, oder boch wenn beibe Chriftus bezeichnen, wolle ber eine ihn nach der einen und der andere nach der anderen Ratur nennen, wäh rend augenscheinlich fehr oft Menschensohn fteht wo etwas ausgesagt wird das in der Dogmatik der gottlichen, und fehr oft Gottessom ober Sohn schlechthin wo etwas entschieden menschliches ibm auge ichrieben wirb. Besonders in den alteren Evangelien nennt Befus fic gerne bes Menfchen Sohn, nicht als finde er nothig fich gerade weil er es nicht unbedingt mare, einen Menichen ju nennen, not als wolle er seine niedrige Anechtesgestalt andeuten, wohl auch nicht um fich als Rormalmenschen auszuzeichnen, sondern um fich für bie welche es verfteben wollen und konnen, als ben Meffias anzubeuten mit Sinblid auf Pfalmftellen und den Daniel'schen Menschensohn Db bas feine Deffianität lieber errathen laffen als aufbrangen, ober bie mit runder Selbstbezeichnung als Meffias unausbleiblich protogirte fowol Berfolgung als aufrührerische Bolteerregung bagu Ber anlaffung gab ober beibes, werben wir nicht entscheiben; biefe ungewöhnliche, fonft in der damaligen Beit als Bezeichnung bes Deffas nicht gebräuchliche, somit von Jesus felbst erwählte Selbstbenennung, abgesehen davon daß fie zugleich dienlich war vom Deffiat als foldem zu reden, auch wo an Jefus nicht gebacht werden mocht,") werden wir um so ficherer als Jesus eigenthumlich erkennen je mehr fie fpater im Sprachgebrauch ber Apostel fast ganglich gurudtritt, fe es weil nun die offenste Bezeichnung des herrn Bedurfnig war, ft es weil je die bober klingenden am meiften Befriedigung boten. Um gekehrt haben eber die Junger, am meiften aber braußen Stehenbe bei begehrter ober empfangener Beilung ibn Cobn Davids genannt,

<sup>\*)</sup> Matth. 22, 42 ist in diesem Sinn etwas für den "Christus" gefragt, ba "bes Menschen Sohn" bort nicht passen würde, weil im Sinn der Pharifaer vom Messas die Rede ist.

ihrend er felbst diefe Bezeichnung ber judischen Meffianitat als ie zu fleischliche niemals braucht und sogar polemisch dieselbe vom leffias abgelehnt hat Matth. 22, 42 f. wie auch bei Johannes 7, teine Berichtigung gegeben wirb, ale bas Bolt fur Jefus, wenn ber Chriftus fein sollte, die Abstammung von David vermißt. aß Befus feine Deffianitat auch mit bem Bort "ber Sohn" und er Sohn Gottes" (niemals aber Gott ber Sohn ober Gott) zeichnet, was die Apostel gerne beibehielten, sowie bag er die Steirung ber Meffiasibee zur rein fittlich religiofen, allem Rleischlichen thobenen, gerade in biefen Ausbruck bineinlegen konnte ift nicht Sievon abgesehen ift biese Bezeichnung viel weniger 8 die des Menschensohnes seine eigene That, da schon vor ihm der usbrud Gottes Sohn, wiewohl nicht ausschließlich boch auch bem lesffas beigelegt wurde. Daber nennen Besessene ihn fo, oder Leute a Schiffe Matth. 8, 29, Mart. 5, 7, Lut. 4, 41, Matth. 14, 33. das Chriftus von fich aus in diefe Bezeichnung hineingelegt haben ng, ift aber nicht ein Mehreres als bas Meffiasthum felbst, am lerwenigsten ein Berausnehmen feiner Berfon aus bem Menschen-Rennt das A. T. Sohn Gottes, ja Götter bald Abam, 16 die Menschheit, bald das Bolt Israel Hosea 11, 1, balb ben dnig, bald Machthaber und Richter, sogar wenn fie Seiden find, orauf Jefus felbst fich beruft Joh. 10, 33 f., gang besonders aber n Meffias: fo galt biefer alttestamentliche Sprachgebrauch weit thr ber Machtanalogie mit Gottes Herrscherwurde als bem sittlich ligiösen Ebenbild oder Abglanz Gottes Matth. 5, 45. Erst durch hriftus wird Gott als der Bater, der wahrhaft ebenbildliche Mensch ls Rind und Sohn Gottes im sittlich religiösen Sinn aufgefaßt oh. 8, 42 f., und auf diefer Grundlage steht auch bei Johannes ie Selbstbezeichnung als der Sohn Gottes oder der Sohn, daher enn Pradifate, wie der Eingeborne b. h. Ginzige ober doch Erfteborne hinzukommen, nicht bloß fofern Jesus der alteste unter Maa's Sohnen ift Matth. 1, 24, sondern sofern Christus unter ben lindern Gottes bas ersterzeugte sei Rom. 8, 29, Sebr. 2, 11, halich wie er ber Erstling unter ben Auferstehenden heißt Rol. 1, 8. Diefe Epitheta fteigern somit ben Meffiasberuf nicht über ibn felbst binaus, sondern fie beben nur die in ibm liegende Gingigteit bervor gerade als eine sittlich religiofe.\*) Auch das feierlich aus führliche "Sohn bes lebenden Gottes" Matth. 16, 16 ift nur Die fynonyme Ausführung von "bu bift ber Chriftus" ober "ber Befalbte Gottes", womit die parallelen Ergablungen bei Markus 8, 29 und Lutas 9, 20 fich begnügen. Sagt boch fogar ber fabbugaische Sobepriefter in feierlicher Frage, ob noch fo weit entfernt von jeder Erinitateibee: "bift bu ber Chriftus, ber Cohn des lebenden Gottes?" Darum bezeichnet "ber Gohn Gottes" auch nicht ben Logos vor ber Infarnation oder das dem geschichtlich erscheinenden Christus gu Grunde liegende ideale Befen sondern diefen felbit, sowie "der zweite Abam", "ber geistige und himmlische Mensch" 1 Korinth. 15, 45 Diefen nun freilich in der Berherrlichung gefchauten Chriftus bezeichnet. Mur weil Chriftus der Sohn Gottes genannt wird, tonnte von diefen stehenden Sprachgebrauch wenn schon bloß ausnahmsweise die Ar wendung hinaufstreifen zu den spekulativen Bersuchen die ewige Burgel Diefer Erscheinung zu erfassen, und diefer realen 3bee schon vor ber menichlichen Erscheinung etwa bas Brabifat Cohn Gottes gelieben Der stehende Sprachgebrauch des R. T. ist der andere, Erft die Dogmatif, populare und fculmäßige, hat den Gotteffohn und Cobn Gottes in einen von Ewigfeit ale besondere Berfon im Befen Gottes feienden Gottsohn oder Gott den Sohn verwandelt, was die Schrift nicht für sich bat.

2. Alles aber was die Gläubigen durch Christus erlangen, hat er durch Niemand vermittelt original in sich unmittelbar vom Bater, wie dieses konstant im N. T. überall bezeugt ist und keiner Einzelbelege bedarf. Rur nicht als sei damit jeder von Seite der vor oder gleichzeitigen Menschenwelt auf Iesus geübte Einsluß geläugnet, da vielmehr sogar die Messidee zunächst ihm von Außen zusam mit dem ganzen A. T. Aber was Iesus zum Christus macht ist nicht das Produkt der vor ihm und neben ihm lebenden Menscheit oder der ohne ihn und vor ihm vorhandenen Ofsenbarung, die sür

<sup>\*)</sup> Benfchlag a. a. D. S. 40.

ndere gerade ebenfo vorhanden war, ohne daß fie darum geworben id mas er, - sondern gang wesentlich von und in ihm felbst erngt und gestaltet. Benn in Mannern bie neue Bahnen öffnen, mer ein originaler Reim vorausgesett wird\*), fraft beffen fie bei inftiger Ausbildung ihrer Anlage über alles Bisherige hinausgreifen enigstens in irgend einem Bebiete: fo ericheint Chriftus als ber r's entscheidende Gebiet der Religion original begabte und gesendete, Liebesmacht Gott als ben Bater, die Menschen als zur Rindschaft stimmte erfassend und in dieser Kraft sich als berufen die Dessiatat zu verwirklichen und darum zu verklaren. Er weiß fich Gine mit m Bater, von ihm gesendet und erfüllt, darum bon ihm ausgebend ad zu ihm zurudfehrend aus Tod und Schmach, mas alles die abgerigten Juden gröblich verstehen um es zu verhöhnen Joh. 7, 34 f. r weiß auch alle in ber Meffianität liegenden Befugniffe als bie ir ibn bestimmten; ibm ift Macht gegeben die Seinen ju Rindern bottes zu erheben, fie aus dem Berichte des Besehes herauszuführen, modten Berächtern aber zum Gericht zu werden, wie benn an iner religiösen Bentralstellung Alle entscheidend gemeffen werden im eben und für die fünftige Belt. Auch die Barufiereden find Ausuffe des meffianischen Bewußtseins, Israel ihn verwerfend wird erworfen werden, über jeden Biderftand muß ob nach größter Irangfal er und sein Reich obsiegen, aus jeder Unterdrückung zum riumph hervorgehen, so daß diese Bukunftreden, die Plastik mesanisch prophetischer Anschauungen verwendend wesentlich dasjenige ussprechen was jest noch und für immer die Zuversicht der chriftichen Frömmigkeit bildet. Und gerade für die Erfahrungen ber briftlichen Frommigfeit, die immer mehr zu einem bem Ginn und Leben Christi entsprechenden Abbild führt, findet sich an dem biblisch 10n ihm entworfenen Bild ein weiteres Mittel, die über alle frommen

<sup>\*)</sup> Den Kraus als Bunbergeburt auffassen will, ohne zu sehen bag bann bon bas ganze Naturleben Gin Bunber ift, wie fehr ichon ausgeführt wird in Thomas "bie Erklärung aus ber Berliner Pastoraltonferenz u. f. w. Berlin 1868 S. 27 f."

Bedürfniffe hinausschießenden bogmatischen Auswüchse der Chriftologie au beschneiben. Beber ber Gott-Sohn als zweite Trinitatsperson. noch ber im Mutterleib icon volltommene Gottmenich, noch ber nur unter fteter Burudhaltung feiner Gottmajeftat menfchenartig erfcheinen tonnende Erlofer lagt fich auf ein frommes Bedürfuiß unfers Bergens ober auf ein durchgreifendes Schriftzeugniß begrunden; fie muffen also gar febr ale bogmatische Menschenweisheit fich entpuppen ans ihrem Flitterglang von Miratelreligion.\*) Die Beitgenoffen werben von Chriftus fur fein Reich gewonnen ohne irgend eine Mitwirtung folder Dogmen, nicht einmal die doch in ben Borfapiteln zweier Evangelien erzählte vaterlose Empfängniß wird irgendwo als beilbringendes Element verwendet. Gerade die protestantische Frommig feit ift berufen ihre Pringipien durchzuführen und gum erften Lebr versuch Melanchthone jurudzukommen, der mit bem Sage eröffnet wirb, was Christus auf uns wirke, sei wichtiger als über feine Raturen zu fpetuliren.\*\*) - Bft es aber ein unvertennbares Bewußtfein und Bedürfniß driftlicher Frommigfeit Chriftus als ben Mittler und Darreicher ber Erlösung zu ertennen, ohne bag er selbst ebenfo erlott worden sei (§. 118), so wird für unsere Glaubenslehre die entschei bende Aufgabe gerade in diesem Buntte liegen. Soweit Christins geschichtlich aufgetreten ift zeigt sich nirgends in ihm ein Bedurfnis nach Erlösung, und fur die verborgen gebliebene Bergangenheit feine Spur von Dant für eine etwa in Junglingsjahren erlangte Erlöfung. Und boch tann ihm fein Beruf und feine Sahigteit jur Erlöfung ber Bruder nicht jum Bewußtsein gekommen fein ohne daß er das mas er barbieten follte, in fich felbst empfunden und als ein bobes Gut, das aber woraus er erretten will als verderblich und elend erfannt Rach bem über seine Sündlosigkeit oben gefagten wird babet

<sup>\*)</sup> Eltefter Materalien aus bem Ratechumenen-Unterricht, Berlin 1868, bat mich ungemein erfreut burch bie Uebereinstimmung seines tatechetisch wert wertbeten Glaubens mit bem was ich hier in ber Glaubenslehre ausführe.

<sup>\*\*)</sup> Brgl. die gediegene Schrift Richter's das driftl. Glaubensbekennniß, Protestantismus und Orthoborismus, Berlin 1868, in welcher mehr bogmatische Einsicht rebet als in großen Dogmatiken.

beizufügen sein daß Christus den Uebergang aus der Gefetes in Die Erlofungereligon, aus ber Rnechtesin die Sohnesstellung in feiner Perfon nicht burchzumachen hatte, iondern fich ohne folchen umwandelnden Uebergang in der Beife utwidelt hat daß ihm Gott immer als die Liebe offenbar mar und I fich immer als vertrauendes Gottesfind zu ihm als dem Bater uthalten hat traft ber original in feiner Perfonlichkeit fich ausprä-Diefes mag man unter feiner Brrthumslofigfeit erfteben, die burchaus eine religiofe fein will. Bas er ben Seinen nittheilt als in ihm erzeugte Religionsvollendung, bas ift ihm auch on feinem Underen als etwas Neues, ibm je fremd gemefenes mitetheilt worden sondern ursprünglich in ihm felbst erzeugt und bervirklicht, so daß er niemals als Anecht Gottes sich fühlend ben bloß nechtischen, icon barum immer unvollfommenen Gehorfam begonnen atte, wie er die Anderen sich um solches bemühen sah. Er hat niemals us diesem Anechtesbienst in's Leben aus ber Liebe oder in bas Sohnein hinübergerettet werden muffen. Er ift baber nicht aus bem GeeBeegehorfam, ber auch fur ibn und fur fein Bewußtfein gang beonders ein befriedigender nicht werden konnte (I. S. 325), etwa fo ne Paulus ober Luther, benen endlich bie blind machenden Schuppen om Auge fielen und Chriftus offenbar wurde, errettet worden, auch icht durch bloß seine eigene reifende Einsicht und Rraft, sondern er tweist sich als ber bem gegeben war von Rindheit auf in ber Liebe ufzuleben, welche bes Gefetes Erfüllung ift. In Diefem Sinn konnte bleiermacher barüber predigen daß Chriftus als ber Sohn Gottes bon geboren fei. Benigftens entspricht nur biefe Boraussetzung ber let und Beife, wie Chriftus bann auf bem Schauplat ber Geschichte 4 gibt. Uebrigens find von feinen Jungern auch nicht alle wie aulus erft nach Berhartung in ber Gefeteereligion zur Religion 38 Glaubens und ber Liebe burch fast momentane Erschütterung nüber versett worden; in Anderen die niemals unter bem Geset ' knechtisch gelebt haben, gelangte bas von Chriftus Mitgetheilte Imabliger zur Herrschaft, und immer bleibt es jeine Ginfeitigkeit enn man bie befondere Beileführung ber Ginen zur einzig möglichen achen und Allen aufbrangen will. Gin isolirtes Miratel fur bas

Berben einer folchen Berfonlichkeit mußten wir nur bann angeben wenn nicht bas gange Befen ber Religion fo geartet mare bag ihr Bollendetwerben in einer Bentralperfonlichfeit überall angelegt ift. Darin aber liegt die völlig ausreichende Erflarung bes thatfachlichen Banges ben burch Chriftus die religiofe Erziehung gewonnen bat, eine bleibende Bedeutung und Burde einziger Art fur Chriftus bis an's Ende ber Beiten, die religiofe Bentralperfon, in welcher bas Einswerden und Ginssein mit Gott diejenige Rulle und Bollfommen beit hat welche überhaupt in menschlicher Natur erreichbar ift, wie Die reformirte Dogmatit fich ausbrudt und nicht wir erft zu lehren haben. Diefes nun ift die biblifche Gottmenschheit, welche nach ihrem dogmatifchen Berarbeitetwerden in helleniftischen Spekulationeforma au einem reineren Verständniß fich durcharbeitet.\*) Wenn irgend ein Beschichtliches so ift der geschichtliche Christus hinterher philosophisch fonstruirt worden; wo daber Anhänger dieser spekulativen Dogmatik einem Baur borwerfen bag er die driftliche Beschichte tonftruite, ba bedenken sie nicht mas der geschichtliche Christus vom Splitter und Balken im Auge gesagt hat. Dennoch banken wir gerne bem jo harten und nach allen Seiten erflusiv verfegernden hierardijchen Dogmenbau, welcher ber zeitgemaße, aus Beitgeift erwachsene und für Beitbedürfniffe geeignete gewesen ift, und mit der in Chriftus lebenden Offenbarung nicht verwechselt werden sollte, daß er une, immer der Barefie überlegen weil er den absoluten Berth Chrift festhielt, burch eine wilde und robe Beit hindurch ben Rern erhalten und zugeleitet hat, ein Dant der auch dem Papftthum nicht vorenthalten werden foll fo wenig als ben Anachoreten, Monchen, Stiftern und Klöstern und was sonst noch zu diesem Dogmatismus gehört und mit ihm fteben und fallen muß. Wenn aber nun in gang an berer Beit, nach ber grundlegenden Befreiung burch bie Reformation

<sup>\*)</sup> Benfchlag erstrebt ein solches und fördert die Lösung in seiner sehr beachtenswerthen Christologie, da er die athanasianische Trinität und die Zweisnaturensehre widerlegt, die rein menschliche Daseinsform des geschichtlichen Christus erweist und die Präeristenz nicht vom empirischen Christus versteht.

im Bentralfit protestantischer Intelligeng bas einstige gelotische ihren fanatisch orthodorer Monchshaufen heute von versammelten oren in bogmatischer Ethelothresteia nachgeahmt wirb, fo gehört 8 ficherlich nicht jum Reiche Gottes. Gie verlangen über ben lächtigen und Bater hinaus "einen Gott ber Bunder thut", methaphyfifchen Miratel-Chriftus, dem die "fo oder fo ausgete Einzigfeit und religios fittliche Berrlichfeit" nicht genuge, einen , ber wiederum "bie britte Berfon bes gottlichen Wefens fein ; denn "nur diefer Glaube habe innerhalb der driftlichen Rirche Einsehend daß ein folches Befenntniß durch eigene t nicht auffommen tanu, und boch ber ju feinem Gieg nothigen ifel allzuwenig ficher, muffen fie auf Fleischesarm fich ftubend bas durch Staatsgewalt zu schüpende Recht fich werfen, find aber bierin fammt ihrem juriftifchen Anführer Stahl und ber "Umber Biffenschaft" im Unrecht, wie ihnen Schritt fur Schritt ift gewiesen worden.\*) Die von ber gangen Entwidlung ber evanben Rirche uns aufgegebene Erneuerung ber Chriftologie aus ihren runglichen Burgeln \*\*) lagt fich jur Jubelfeier Schleiermachers verfegern ohne bag man felbst jum Reger wird ober in's romifche r vollende jurudgeht.

.. ....

<sup>\*)</sup> Einsichtsvoll von F. Richter Prebiger in Marienborf in seiner gebies Schrift. Das driftl. Bekenntniß, Protestantismus und Orthoborismus. n 1868.

<sup>99)</sup> Auch Paul in ber sehr konservativen Schrift "Kant's Lehre vom n. Chriftus. Kiel 1869," S. 76 findet "unter den Dogmen der Kirche die tologie und Trinitätslehre der Erneuerung am allerbringenoften bedürftig."

## Zweites Kapitel.

## Das Werk Christi.

§. 125. Das Werk oder die erlösende Wirksamkeit Chrifti ift ganz und gar beschlossen in seiner belebenden Mittheilumse ber Erlösungsreligion, veranschanlicht in der Ausübung der dre Aemter, ein Erlösen der Menschen nicht Gottes.")

Benn jeder aus der Befetes- in die Erlofungereligion erwedet und belebte darin felbit und in nichts anderem das Erlöstwerde erlangt, fo fann Christus burch nichts anderes bie Erlösung wirter als burch die Mittheilung der Erlösungereligion, in welcher das Befohntsein mit Gott, das Freiwerden von der Gunde und das Ge heiligtwerden begründet ift. Daber haben alle Dogmatifer auf bi Lehre bom Gefet die bom Evangelium folgen laffen, auf den Se fegesbienft ben ebangelifchen Glauben, auf den Stand bes Gunden elends ben ber nade. Nur verwechste man bas Leben in bei Erlöfungereligion nicht mit bem bloken Belehrtsein über dieselbe ober gar mit bem teden Bekennen irgend eines Lehrsustems, jumal auch bas wahre Verständniß erft dem Erleben ihrer Kraft fich aufschließt, ohne beffen Beginn weber ein fruchtbares Erkennen Chrifti noch bee h. Beiftes noch alles beffen was dieses Beiftes ift, möglich wird, wie Christus selbst und die Apostel bei jeder Gelegenheit erinnern. Darum wird überall nur ein mit Ausübung verbundenes Annehmen ber Lehre, ein Soren und Thun felig gepriesen, mahrend bas Biffen ohne entsprechendes Thun nur um fo strafwürdiger mache und bas Bericht schärfe, b. h. ale bloß gesteigerte Besetzeligion wirken fann; benn auch die richtigste Lehre von der Gnade und vom Glauben fann nur ale eine Bumuthung, Goll ober Befet bor ben Unbelebten hintreten und richtet ihn nur um so mehr je werthvolleres und beil-

<sup>\*)</sup> M. ref. Dogm. II. G. 285.

ameres ihm ohne Erfolg sich anbietet. Darum wird bas Sein in er Bahrheit, das Leben als das rettende geltend gemacht, oder itt bes Wiffens wird ber Glaube im Ginn bes Bertrauens als ig machend gepriesen und zwar das vertrauende Sichhingeben an & Evangelium, an die in Chriftus fich offenbarende Gnade, oder ein Ignantes "Erfennen bes himmlischen Baters als bes allein wahren Ities und deffen den er gefandt hat". Rann freilich die Lehre fich eftiviren und von Chrifti Person abgelost bargestellt werden, fo t dieses nicht auch vom "Leben", da dasselbe im einzigen Chriftus nenes Bringip sowohl rein erwacht als vollendet worden ift, bann ar fich Andern mitgetheilt hat, von denen wieder Andere es emrigen fonnen, immer aber nur fo daß diese Anfange burch's Bu-Egehen auf Gemeinschaft mit Christus erft zur vollen Wirksamkeit rangen, wie besonders icharf die protestantische Frommigkeit geltend tht gegenüber dem bloß devoten Gehorfam gegen die Rirche und E Tradition. In gleichem Sinne wird ftatt des Auflebens ber Tosungereligion in den Gläubigen fontret das Aufleben Chrifti, Gestaltgewinnen in ihnen als die entscheidende Errettung bezeicht.\*) oder in Bildern mannigfaltiger Art die Lebensgemeinschaft mit 11, wie Schoffe nur leben am Beinstod', wie Glieder nur wenn t dem Saupte verbunden, ja in noch weiter gehenden Bilbern B wir Chriftus, fein Bleifch und Blut effen und trinken follen, n das Leben in uns zu haben; womit wiederum wechselt daß der beift des Herrn in uns wohnen muffe als Beift der Rindschaft, enn "ber Berr ift ber Beift." Wie Dieses zu Stande fomme, tagen wir hier nicht, da in der Dekonomie des heil. Geistes die Intwort zu geben ift; hier ift bloß zu zeigen bag nach chriftlichem bewußtsein unser Erlöstwerden und bas Aufleben gur Erlösungs.

<sup>\*)</sup> Seit bieser Abschnitt ausgeführt ift, lese ich in Lang's Bersuch riftl. Dogmatik, 2. Auft. "Christi Bebeutung sei daß das chriftl. Prinzip in m persönliche daher stellgiöse Persönlichkeiten erzeugende Gestalt gewonnen t," und nun in Biebermann Dogmatik S. 695 "Es sei die Wirkungssaft des chriftl. Prinzips für den menschlichen Geist, wie sie sich entwicklt hat is der historischen Wirksamkeit Jesu."

religion ober Leben in Chriftus Gines und Dasselbe ift, indem nicmand behaupten fann, wer dieses Leben gewonnen sei darum doch nicht schon erlöst, ober es fonne einer sonstwie erlöst werden. Die Ginficht in Diese thatsachliche Bahrheit ift freilich sehr erichwert und gehemmt durch traditionell dogmatische Borstellungen. Borerit hat man fich gewöhnt die Erlofung der Menschen durch Chriftus als ein auf Gott hingerichtetes Werf zu betrachten, weit mehr benn als ein Wirfen auf une. 11m une zu erlofen habe Chriftue, wogu er freilich nur ale Bottmensch befähigt fei, fur und statt unser Bett Diese und jene Benugthnungen leiften ober ein suhnendes Opfer darbringen muffen, als ware vorerft Gott felbst zu erlofen gewesen. nämlich von seinem Born und Grimm oder doch von seinem Gebundensein an die Strafgerechtigfeit. Man bedenkt viel zu wenig bağ ein Guhnen b. h. Befanftigen ber gurnenden Gottheit gur heidnischen, nicht aber zur driftlichen Religion gehört, baber den 11 im N. T. die von Tlaos, "befänftigt" abgeleiteten Borter nit felten und immer uneigentlich berftanden ober bloß ale Unwendurt 3 porkommen. So spricht zwar der buffertige Böllner Luk. 18, 12. "o Gott fei mir Gunder gnadig," bringt aber fein befanftigendes Dufer sondern naht Bott nur mit berjenigen Befinnung für welche Gott ewig Gnade hat. Auch Sebr. 3, 17 wird eine bloge Anwert bung gemacht bom a. t. Hohenpriefter auf Chriftus, "ber die Gutt" ben des Bolfes fühnet," denn im gangen Brief ift nicht von einer Gott verändernden Ginwirkung die Mede. Gbenfo 1 3oh. 4, 10 ift geradezu gesagt, Gott habe von fich aus uns zuerst geliebt urt feinen Cohn gefandt "als Guhnung unserer Gunden," wie au d 2, 2 verstanden werden muß, und Rom. 3, 25 ift es wiederuzzt Gott, der von fid) aus Chriftus als Guhnmittel öffentlich vor utse hinftellt. Bir find fehr gewohnt von einer dem Bater geleiftete 11 Benugthung zu reden, und doch ift das Wort Gennathunt 13 weder in der Bibel\*) noch im hebraifchen und griechischen Spract;

<sup>\*)</sup> Franç. Turrettin de satisfactione Chi. disputationes, Genevæ 1667 pag. 5 neunt bas Wort ein appapos, meint aber Zahlung, Lifegeld.

t borhanden, sondern aus dem Juriftenlatein Tertullians in den lichen Sprachgebrauch übergegangen, ursprünglich nicht für die iftologie verwendet fondern für Satisfaktionen die wir felbst Gott Dagegen protestirt unfer protestantisches Bewußtsein vornherein und zwar so unbedingt daß sogar die biblisch call geforderte Demuthigung bes Sunders vor Gott taum noch eine von und selbst zu leistende Genugthuung erkannt wird, weil freilich ein Aequivalent, das man in diefen Begriff mit aufgeimen hat, nicht ift. Das R. T. fest nicht einen Borngott ber von Chriftus zu erweichen ware, fondern es offenbart über der zehaltenen Berechtigfeit die Liebe, über bem Strafrichter ben ter und schreibt diesem die Sendung Chrifti zu, "denn also hat tt die Welt geliebt daß er seinen Sohn gab" Joh. 3, 16, und ott hat seine Liebe gegen uns badurch bewiesen, daß Christus uns gestorben ift ale wir noch Sunder und Reinde maren, mah-D fonft faum einer fur einen Bohlthater ftirbt" Rom. 5, 8 f. Dogmatiker grunden ihre Satisfaktion auf Stellen in die man zu Beweisende erft hincintragen muß, Phil. 2, 6. 7 wo ahnlich for. 8, 9 (S. 102) nichte weiter fteht ale bag "Chriftus obwol zu tgleicher Herrlichkeit berechtigt, obwol reich fich zur armen Anechtsalt entäußernd gehorsam war bis jum Tobe des Rreuzes, wofür tt ihn erhöht habe," somit nur das Selbstverständliche daß Gott blgefallen an diesem Tob habe und ihn belohne, was boch gang as anderes ift als eine Gott nothige und feine Gefinnung anibe Genugthuung leisten. Ferner wird fogar Joh. 3, 13 angeit, wodurch sich nur verräth wie naiv man, sobald "Christus bom Himmel gefommen" bezeichnet wird, sofort als allein bentn 3wed feines Rommens biefe ju leiftende Genugthuung einbt, die darum durch solche Stellen bewiesen werden sollte. Ebenso 3 3u 1 Ror. 15, 47 "ber erfte Mensch aus Erde mar irdisch, zweite Menfch aus bem himmel," wiederum die zu beweisende

auf, Erlösung u. s. f. feien synonym, ohne zu fragen ob biese Leiftungen wirklich auf Gott gerichtet seien.

Sal. 4, 4 f.") Daß Christus gekommen sei bem Bater die suhnerde Genugthuung zu bringen, wird nirgends in der Schrift behauptet.

Mur ein anderer Ausdruck für benfelben Gebanten ift ber Cas baß Chriftus die fundhaften Dienschen losfaufe, namentlich um ben Preis feines Blutes welches barum Lofegeld beißt; Redemeifen die zwar biblisch sind aber unbiblisch verwendet werden, sobald man fie der Genugthung ahnlich als an Gott gerichtete Abzahlung deutet und dadurch wiederum die zu beweisende Borstellung in die Schriftaussage hineintragt. Freilich hat Christus die Seinen losgefauft aus dem Unrecht welches die Gesetzeligion an fie hatte, aber nicht von Gott sondern "für Gott" Offb. 5, 9, er hat une "nicht mit Gilber und Gold fondern mit seinem Blut losgefauft" nantlich "von bem ererbten thörichten Lebenswandel" 1 Bet. 1, 18 und zwar dadurch daß er den Fluchtod des Kreuzes für une ftarb Gal-3, 13, longefauft aber nicht aus dem Gottverfallensein fondern "aus dem Rluch des Besetzes," so daß beffen verurtheilender Spruch uns nicht mehr trifft, wie ce bann weiter heißt 4, 5 "Gott habe feinen Cohn ausgefandt als einen Beibgebornen und unter ba & Gefet gekommenen, damit er die unter dem Gefet loskaufe, damit wir die Rindschaft empfingen." Also gablt er den Preis seines Blutes eben nicht an Gott und fauft uns nicht Gott ab sonder 12 er nimmt vielmehr diesen Tod auf sich, läßt sich als Fluch an 🕏 Holz hangen, weil dieß das Mittel war und aus dem Gesetz un ber nur verdammenden Gesetzeligion los zu machen, was de Bwedt feines gangen Lebens und Wirkens gewesen ift, den befehrte Juden aber erft burch Chrifti eigne Ausstogung und Berfluchun 5 aus der Geseteanstalt jum Bewußtsein gebracht wurde. Etwa 5 Anderes fann auch der Ausdruck eines Erlofens aus der Bert schaft des Teufels, des Gesetzes und des Todes nicht fagen, ba boch mit allebem nur die den Gunder verdammende Ge-

<sup>\*)</sup> Diese Stellen gitirt für Chrifti Berabtommen zu flellvertretenber Genugthung z. B. Polanus Syntagma theol. 1. 6. cap. 13.

sreligion gemeint ist. Freilich "versöhnte Gott in Christus die It mit sich selbst, ihnen ihre Sünde nicht zurechnend und uns Amt der Versöhnung übergebend, da wir Gesandte sind für istus (und für sein Evangelium), und hat ihn, den Schuldlosen uns, damit wir in ihm Gerechte würden, sogar zur Sünde, am Kreuze hingerichteten Verbrecher gemacht," 2 Kor. 5 18 f.; das Alles ist eine rettende Veranstaltung des liebenden Gottes, eine Sinwirfung Christi auf Gott, die in Gott eine Verändes hervorrusen würde.\*)

2. Wenn die dogmatischen Sauptvorstellungen von einer auf t gerichteten und in Gott eine Beranderung wirkenden Leiftung Berdienst Christi so wenig Grund in der Schrift haben, und ju Beweisende in die gitirten Stellen immer nur hineingetragen , so braucht nicht erst gezeigt zu werden daß die entsprechende ung mitlaufender Nebenvorstellungen gang ebenso schriftverlaffen Nicht Gott war irgendwovon zu erlofen, die erlofende Leistung iti also nicht auf ihn hingerichtet, ba sie nur gehorsam ben ichen Liebeswillen und Gnadenrathschluß vollzieht (Ch. salunostræ dispensator) \*\*) und als erlösend wie als mit Gott hnend durchaus auf une hingerichtet ift, die wir daher von ti Aposteln gebeten und beschworen werden une durch Christus en und mit Gott verföhnen zu laffen 2 Kor. 5, 20. Dem B ift nun auch die Beranschaulichung der von Chriftus ausiden Erlösung in der üblichen Form der Drei Memter von tatischen Ginschiebungen zu befreien. Es liegt eine finnige Bahr= in der Lehre daß die drei mit Salbung geweihten Aemter 1. t. Theofratie im Chriftus, dem Geiftgefalbten \*\* \* vereint zu-

<sup>\*)</sup> Diese und ähnliche Stellen habe ich beleuchtet in ben Cheol. Studien Pritiken 1858. III. Πρεσβεύομεν υπέρ Χριστοῦ heißt trop aller Uebersgen so wenig "wir sind Gesandte an Christi Statt", als Eph. 6, 20 υπέρ σαγγελίου) πρεσβεύω von Gesandte sein an des Evangeliums Statt die ist. Edds. S. 428.

<sup>\*\*)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 285.

<sup>\*\*)</sup> M. ref. Dogin. II. S. 393, 368.

aufammengefaßt und vollendet erfüllt werben, bas prophetische, bas hohenpriesterliche und das königliche, baber nicht erft die Dogmatik fondern schon das N. T. diese Ideen verwerthet. Bom Prophetenamt nun berfteht fich bon felbst daß es nicht auf Gott zu wirten hat sondern im Dienste Gottes auf die Menschen, ba "Gott burch Die Propheten zu ben Batern geredet hat und nun durch ben Cohn au uns" Bebr. 1, 1, 2. Auch die Dogmatit fieht dieses und beschreibt barum Chrifti Prophetenamt ale burchaus auf une, nicht auf Gott wirfend, so bag in diesem Lehrpunkt von einer Erlojung Die Rebe ist wie fie oben ift begriffen worden; benn was anderes hat das Prophetenthum und der Sohn zu verfündigen als eben Die göttliche erlofende Liebe und Gnade, bas Reich der Erlofung und des Berfohntseins mit Gott? (I. S. 343, 345). Auch mit bem foniglichen Amte bes verklart herrschenden Chriftus verhalt sich so; man hat niemals gemeint die Königsmacht Christi erweise fich über Gott sondern durchaus an seiner Rirche oder der Belt-Einzig das hohenpriesterliche Umt, deffen Unwendung auf Christus ohnehin nur mit weit gehender Umgestaltung des sonstigen Priesterbegriffs möglich war, macht ohne Zweifel, eben weil man diefen Umstand nicht bedachte, eine Ausnahme und wird in der Dogmatif vorherrschend als auf Gott wirksam und hingerichtet verstanden, schon weil man fofort das Fürbitten und Opferbringen als Sauptfunktion des Priefters anfieht.\*) Und boch ift gerade ber Bebraerbrief, welcher die Anwendung des Hohenpriesteramts auf Christus als ein zur durchzuführenden Bergleichung bes Renen Bundes mit bem Alten gehöriges Moment aufgebracht hat, nicht von einer Bergleichung 🗱 Erlöfungewerkes Chrifti mit ben nach alter Deinung Beränderungen in Gott wirfenden Guhn- oder Schuldopfern ausgegangen sondern von der Analogie mit "Moses, der als Ancht feinem gangen Saufe treu vorgestanden, wie Jefus der Sobenpriester

<sup>\*)</sup> Biebermann S. 696. "Rern ift bie Wahrheit daß bas driffl. Prinzip ben Wiberspruch bes natürlichen Ich aufhebt, ausgeprägt in ber a. t. Opferform, die es boch gerabe aufhebt."

t der viel hohern Sohnestreue feinem Saufe (das wir felbst find), rfteht" Bebr. 3, 1-6. Sodann wird bem Eingehen bes a. t. benprieftere ine Allerheiligste ber Stiftehutte bas Gindringen bes bnes-Sobenpriesters in die Simmel gegenübergestellt, fo daß auch r bertrauend zum Thron ber Gnade hintreten burfen 4, 15. 16 e 6, 19. 20.\*) Denn "Jefus ift ber Burge eines beffern Bun-3 geworden, indem er als ewiger Priefter Diejenigen vollkommen eligt welche burch ihn zu Gott fich naben" 7, 24. 25, ba r der Mittler eines Bundes ift welcher auf vorzüglicheren Ber-Bungen ruht" 8, 6. Das Hohenpriesteramt Christi besteht also ber fortwährenden Mittlerftellung, welche um uns zu helfen, uns f die annehmbare Beise zu Gott zu bringen und bor seinen sabenthron, ale une führend und voranschreitend auch eine Rich-19 auf Gott hat, nur nicht um Beranderungen in Gott zu berten, da vielmehr Gott es ift welcher diesen uns den Bugang bnenden Sohenpriester une giebt und fo die Belt mit fich selbst Fohnt. Berade so verhalt es fich mit der für die Priesteranalogie Tifti selbstverständlichen Opferfunktion. "Nach ber bewirkten Rei-Jung (nicht Sühnung) unserer Sunden hat er zur Rechten der Djestät feinen Sig genommen", 1, 3 heißt einfach baß Chriftus 8 von Sünden gereinigt, somit auf uns gewirft habe, nicht auf Dtt, denn "er hat nach Gottes Gnadenabsicht den Tod für Alle Juldet und ift bafür gefront" 2, 9; "er hat durch den Tod dem ! Macht genommen, der die Gewalt des Todes hatte, dem (die under in der alten Gesetzesteligion beherrschenden und verderbenden) ufel, da er der Nachkommen Abrahams fich annimmt, mitleidig, t treuer Hohenpriester vor Gott, um die Gunden des Bolfe ju efohnen, als felbst Versuchter benen belfend welche versucht wer-1" 17. 18. d. h. indem er uns aus Todesfurcht (15) Gunden b Satansherrschaft befreit, entsundigt er uns und verfohnt uns t Gott, "die wir als an die Berheißung glaubende zur Rube

<sup>\*)</sup> Die sozinianische Lehre, daß Chrifti Hohenpriesteramt erst im himmel onnen habe, findet Bleet im hebraerbrief wirklich begründet, mindeftens es die hauptsache.

gelangen" 4, 1—3 und "vertrauend die Gnade ergreisen" 16. "Das vorige Gesetz als unbrauchbar ist aufgehoben und eine bessere Hoffnung eingeführt," 7, 19, so daß und Christus aus dem nicht rettenden Gesetz in die bessere Hoffnung hinüber rettet. "Tesus ist dieses bessern Bundes Bürge und lebt ewig sich derer anzunehmen, die durch ihn zu Gott kommen" 25. "Dargebracht hat er sich als untadeliges Opser, unsere Gewissen zu reinigen von den todten Werken, daß wir dem lebendigen Gott dienen, als Mittler eines neuen Bundes durch seinen Iod und von den Uebertretungen des alten Bundes erlösend und zum verheißenen Erbe führend" 9, 14. 15.

Auch der Hebräerbrief deuft also nicht von ferne an ein be fanftigendes Cimwirfen Chrifti auf Gott, vielmehr ift die gange & bung und Leiftung Chrifti eine von Gottes Liebe angeordnete, me mentlich daß Christus das Todesovier bringe und badurch zur Rechten Bottes erhöht ber bleibende Sobepriefter der Menschheit im Simmel sei, welchen Gnadenrathschluß Gott sogar eidlich vorher verfündigt habe 6, 17; 10, 10. Die Gnade Gottes ift der Grund warum Chriftus in freiem Gehorfam gestorben ift. Go fann nun ber emige Hohevriester fein Gehorsamopfer im himmlischen Seiligthum Bott darbringen ftatt der priefterlichen Gaben- und Opferdarbringungen im Tempel oder in der Stiftshutte, "da Barmherzigkeit ein beffette Opfer ist als Thiere und Früchte," und die eigne Singabe höber steht als das Darbringen vergänglichen Besitzes. Gei dieses Opfer Chrifti Gott wohlgefällig, eine Beranderung wirft es nicht in ihm, denn Gottes Gnadenwille ale ewig fich felbst gleicher hat ce fo geordnet daß Chriftus alles Opfermefen fomol aufhebend als vollen bend durch feine Selbsthingabe uns bas Belangen gum vergebenden Bott vermitteln follte. Bon einer Befriedigung ber Berechtigfeit Gottes oder Genugthuung für seinen Born ift im gangen Brief feine Rede; vollende daß Chriftus die Strafe ftatt der Gunder übernom' men hatte, mußte in ben Brief erft hineinforrigirt werben, fowie baß er ein Lofegeld an Gott bezahlt habe. Er wirkt in uns bie jenige Beranderung welder Gott unberanderlich immerdar mit Gnade entgegenkommt und führt une ju Gott auf Diejenige Beife welche

ewig gefällt. Chriftus ist baber als Prophet, Ronig und priefter das mittlerische Organ Gottes zu unfrer Erlöfung\*) ein Arcuzestod darum fo wirkfam weil berfelbe den neuen und beffen Genoffen vollends aus der Gefeteereligion bes mit feinen todten Berten herausgehoben, mas weiter unten rulinische Lehre sich barftelleu und auch Bebr. 13, 12. 13 gelgemacht wird; benn bas glänbige Aufleben im Berheißungsber Erlösungereligion ift das mas den im Gesetesbund ver-Beil Suchenden erlott. Die reformirte Dogmatit führt, obnoch traditionell gehemmt, bei der Grundidee daß wie Chrifti inung fo fein Mittleramt burchaus als Berwirklichung bes lüßlichen ewigen Gotteswillens zu betrachten fei,\*\*) auf unfern B daß es fich handle nicht um verandernde Ginwirfung auf sondern auf die Menschen, wie im Grund die Dogmatik selbst fie das Erlösungswert und Berdienst Christi als in That und bewiesenen Behorsam auffaßt, auch zugestehen muß daß ein her Gnadenwille ber Leiftung Chrifti voraus geht. Sucht man um das Erlöfungswert Chrifti dann boch wieder als eine Ginig auf Gott heraus ju finden, was für die zeitlich geschichtleistung freilich undentbar ware, in einem ewigen Vorgang alb der Trinität, indem ein dogmatischer Thurmbau bis über tolfen hinauf gewagt wird, bas Dogma nämlich bom ewigen igeabschluß zwischen Vater und Cohn, fo daß der Vater egnabigung ber Sunder verspricht auf bas Begenversprechen Johnes hin die Menschwerdung und stellvertretende Genug-3 3n übernehmen: fo begiebt man fich von ber Schrift meg Nythologische, ohne bas gewünschte Biel zu erreichen; benn wer fich fo hoch verfteigt muß den Bater als Onabe anbie-

M. ref. Dogm. II. S. 368. Calvin: Christus et propheta datus rex et sacerdos. S. 391.

<sup>&#</sup>x27;) M. ref. Degm. II. S. 361. Bullinger's Gratiam ab aeterno 10bis praedestinavit, quam certis demum temporibus mundo in 0 exhiberet. S. 371.

tend und Forderungen an den Sohn stellend ansehen, wobei übrigens der h. Geist das bloße Zuschauen hatte. Calvin II. 16, 2 lehrt darum sehr richtig daß "Nedeweisen der h. Schrift, als sei Gott uns seindlich oder wir verslucht gewesen, die Christus durch seinen Tod uns in die Gnade versetzt habe, nur zeigen wollen, wie elend wir außer Christus und ohne Gottes Erbarmen sein würden, denn Gott liebe uns bevor er uns mit sich versöhne."\*)

- §. 126. Die Erlösung ist negativ die Befreinug ans der sündhaften Menschen zur Berurtheilung ansschlagenden Gesetzteligion und positiv die Belebung durch das in Christus vollet bet sich offenbarende Prinzip der Erlösungsreligion.
- Dben ift gezeigt worden wie man in der dogmatischen Anthropologie das Erlösungsbedürfniß zu vermeinten Ehren be Chriftenthums übertricben und ichief aufgefaßt hat, indem es auf ein breifaches Berfallenfein aller Menschen an verdammenbe gang liche Sundhaftigfeit begründet wurde §. 96, 97, namlich auf Die in Abam mit verübte Ilrfunde, sodann auf die aus dieser entstams mende Erbfunde, endlich auf die aus dieser unausweichlich hervorgehende wirkliche Gunde und gangliche Berberbtheit, in welchen breierlei mehr physisch als ethisch begrundeten Berschuldungen auch ein breifacher Grund ber Berdammung Aller ju ewiger Strafe enthalten fei; überdieß drei fo zu fagen folidarisch haftende Berichulbungen, indem jede der brei ichon für sich allein vollstandig bie einige Strafe verdiene, fo daß wir une um fo weniger beflagen burfen je vielfacher dieselbe begrundet und verschuldet ift. Diefe übertriebene und ichiefe Lehre bom ganglichen Berberbt- und nur Sündhaftsein der Menschen, vom schlechthin an die Sunde verfnech teten Billen fammt absoluter Berdammniß fur Alle ift durch breis faches Einschiebsel in die h. Schrift gestützt worden, indem man unfer in Abam Mitgefündigthaben wenigstens in Gine Stelle Rom-

<sup>\*)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 300.

2 durch falfche Eregese bineinlegte, \*) fodann die Erbfunde Auuischen Sinnes unterschob und endlich ben als felbstverftandlich hteten Sat, Gottes Gerechtigkeit muffe nothwendig nicht etwa ebe Sunde angemeffen strafen sondern jede, auch die fleinste wiger Berdammniß, weil jede Gott beleidige, ber beleidigten eines unendlichen Befens aber nur durch ewige Abstrafungen athuung werden tonne. Diefer über- oder vielnichr neben- und biblischen Anthropologie hat bann die bogmatische Erlösungsentsprechen muffen als von ihr abhängig und hinwieder auf Das Erlösungewert muß ja unsern Bedürfniffen rudivirfend. en, foll es feinen Namen verdienen; ce muß une alfo aus phyfifch ale moralifch an une gefommener Sundhaftigfeit und noch viel wichtiger schien, aus der unendlichen Schuld und n Strafe erretten, ber wir eigentlich fcon bor unferm Buthun thin verfallen find. Offenbar von diefen Boraussehungen aus ie Dogmatik ihre Lehre vom weniger moralischen als metaden Erlösungswerk aufgebaut und sich für dieselbe dann umn nach Belegen in der Bibel; womit auch die Nöthigung entn war den folchem Wert gewachsenen Erlöser in einer metaden Trinitätsperson zu suchen, die allein so ungeheure metade Rettungewerfe vollbringen konne, welche wefentlich auf und seine Strafpflicht ober auf ben Teufel und fein Berr-Brecht über die gegebene Menschheit nich richten muffen. Diefes Bweifel ift ber Ginn bes orthodogen Erlofungebogma, gefest ce feien zu allen Beiten einzelne Dogmatifer bemfelben nicht Il gerecht geworden, weil man das Gewagte folder mytholon Theoric doch empfinden und auf Abschwächungen Bedacht in mußte, die freilich eine wirkliche Abhulfe niemals leiften. bie freiere Entwicklungszeit ber protestantischen Kirche hat von Theorie zu einer religios fittlichen und in der h. Schrift gang tlich bezeugten Erlösungsidee fich hingewendet im Busammen-

<sup>)</sup> Es ift anerkannt, daß 20° of nicht heißen kann: "in welchem (Abam)" n "bieweil, fintemal, darum daß Alle gefündigt haben."

hang mit bem machsenben Bibelverständniß; allerdings eine auf bie bogmatische Ausschweifung folgende Ernüchterung, welche anfänglich im bloß negirenden Aufflaren Befriedigung fuchte und bem bagewesenen Dofetischen gegenüber ine Chionitische, bem Manichaische gegenüber ine Belagianische überzuleiten drohte, bie die Befonnenheit Schleiermachere biefe vier Ginseitigkeiten mit großer Rlarbeit ale folche bezeichnet hat. Die Gingigkeit Chrifti und der von ihm gewirften Erlösung bleibt im driftlichen Bewußtsein festgehalten, nur nicht wieder als metaphyfische und mythologische sondern als ethisch religiöse und geschichtliche Thatsache. Das Schwanken der Ginen wieder nur in aufflärenden oder fpefulativen Rationalismus, ber Andern in restaurirenden, das Beraltete aufpugenden Supernaturalimus und Orthodogismus ift eine begreifliche Ericheinung; balb aber muß die Zeit kommen welche diese Schwankungen hinter fich last und mit frischem Vertrauen die protestantischen Pringipien durchführt. Mogen immerhin die ungefragt an Preußen direft oder indireft annettirten lutherischen Länder ihrer pastoralen Misstimmung dadurch Luft machen daß fie der preußischen Union gegenüber auf ein erflufives und darum zur veralteten Dogmatif und Polemif zurud gebanntes Lutherthum sich steifen; das gilt boch weniger ber überall reifenben Union felbit als vielmehr dem Umstand daß die Union diesen Baftoren als etwas Preußisches erscheint. Gefährlich ift diese Reaktion nur fo lange ale bie berufenen Bertreter der in Preußen anerkannten Union diese selbst auch halb verleugnen und halb preisgeben, was bald genug wird aufhören muffen. Bur Union stehen foll man aber ohne irgend eine zwingende Nöthigung auszunben.

2. Das über diese Schwankungen hinaus gereifte fromme Bewußtsein der protestantischen Christenheit hat mit dem richtiger und biblischer erkannten Erlösungsbedurfniß auch den Erlöser und das Erlösungswerk in Einklang zu bringen.\*) Von unserm Mitbetheiligt-

<sup>\*)</sup> Das alte: Evangelium est quod nobis annunciat res faustas, quas gratis accipimus nec nostro labore nec bonis operibus sed ex gratia dei, — solutionem poenarum, peccati veniam, justitiam et adoptionem, paternitatem dei, fraternitatem cum filio. Scharp. 691.

nd Berichuldetfein in Abams erfter Uebertretung weiß es nichte als saß Die fehlerhafte Auslegung eines paulinischen Gedankens diese Bunderlichkeit veranlagt oder doch ihr als Beimatschein in der driftlichen Dogmatik gebient hat. Bon ber Erbfunde in Augustin's Ginn als zur Strafe für Abams erfte Uebertretung allen Menschen durch bie Erzeugung eingeprägter ganglichen moralifch-religiöfen Berberbtheit und unausweichlich fich verwirklichenden Pradifposition gur Verdamm. niß, so daß nur eine absolute unwiderstehliche Gnadenwahl die Einen errettete, weiß es eben so wenig (I. S. 330 f.), jumal Christus felbst wenn er folde Meinung von allen Menschen gehabt hatte, theils es lagen wurde theils aber eine Menge feiner herrlichsten Worte unaus-3efprochen laffen oder der Dogmatif zu lieb wiederrufen mußte, fo twa wie in der katholischen Kirche alles was ihrer Dogmatik nicht efallt, auch nicht gesprochen sein darf oder wiederrufen werden soll. tablich fehlt unserem driftlichen Bewußtsein auch die Runde daß De, auch die geringste Gunde von Gott mit ewiger Berdammniß eftraft werden fei es nun wolle oder muffe. Beil une nun diefe rei, etwas Thatfächliches zwar suchenden und darum nicht werth-Ien aber es mißdeutenden Voraussetzungen nicht qualen, so find vir aud nicht barauf aus ein Erlöstwerden aus ihnen zu verlangen, va unfer Schuldgefühl uns weder eine in Adam mitbegangene llebertretung noch eine ohne all unser Buthun ererbte Sündhaftigkeit als unsere Schuld vorwirft, noch auch une damit peinigt bag ichon die fleinste Gunde von Gott ewig gestraft werde; wie wir benn auch, wenn das Alles so sich verhielte, gar nicht absähen daß solche angebliche, jedenfalls ohne unfer Buthun verhängte Ordnung ber Dinge irgendwie, es ware benn auch wieder außer und ohne uns sollte beseitigt werden fonnen, wenn das schlechthin Abhangigsein aller Beichopfe von Gott boch bestehen foll. Bene Voraussehungen bem Blauben von welchem die dogmatische Dede gefallen ift, wieder aufjunothigen ware ein gefährliches Unterfangen, benn follen fie bie Erlösung begründen und bestimmen, welche gleich unserer Berfculbung zu einer außer uns borgebenden werden mußte, fo durfte es bald babin tommen bag die gange Anerkennung jeder Erlöfungsbedürftigkeit und bamit bas Chriftenthum als abergläubige Ginbilbung verworfen wurde oder hochstens noch unter ben Rategorien bes absoluten und endlichen Beiftes ein philosophisches Unterfommen fande. Bas aber in jenen Lehren ber gesuchte und trot der dogmatischen Ginfaffung in nun vergangene Borftellungen bleibend driftliche Lehrgehalt ift, das werden wir unverfümmert und fo rein wie moelich Es ift vollkommen begrundet daß die festhalten und aussprechen. Sunde gestraft wird als Schuld, daß Gott obwol als liebender Bater fich offenbarend die gerechte und beilige fittliche Beltordnung handhabt und nirgende Sunde gleichgultig ertragt, nur folgt baraus nicht ein Belegen aller Gunde mit ewiger Strafe. Es ift vollkommen begrundet daß wir das Berfenktsein des Beiftes in Die Natur, ben Sang zur Ichheit und Gelbstfucht, Diefe Quelle alle Sundigens fcon in und borfinden beim Beginn unfere fittliche Lebens und bas Gingehen auf diefe Buftanblichkeit zur Gunde wird (I. S. 333); nur folgt nicht daß diefes eine mit in Abame llebertretung contrabirte Schuld, noch daß die vorgefundene Selbstucht bevor wir mit unserm Billen in fie eingeben eine die Unmundigen fcon verdammende Gunde fei, eine Boraussekung welche 3 mingli als verfehrt beseitigt hat. Es ift endlich vollkommen begrundet bas wir auf Grundlage unfrer vorgefundenen Buftandlichkeit dem Befch und vorschreibenden Billen Gottes niemals genügen und vor diesem Befet niemals gerecht weder erfunden noch erflärt, vielmehr von bem verurtheilenden Spruch des Besehes getroffen werden und barum in der Besetzeligion, wie fie mit oder ohne besondere Offenbarung für uns Menschen von Natur fraft des Gewiffens und ber fittlichen Beltordnung fich ergiebt.") weder Frieden und Berfohnung mit Gott noch Befreiung aus der Gunde noch Buberficht auf das Erreichen unfrer Bestimmung erlangen, vielmehr in Berurtheilung und Elend verzweifeln mußten. Statt des durch und durch nur Sündhaftseine lehrt daber unfer Glaube mit der Schrift unfre gangliche Unfähigfeit die Rechtfertigung des Befegee

<sup>\*)</sup> Lex moralis (in scriptura) a naturali quoad substantiam diversa non est, sed legis naturae repetitio et uberior explicatio. Scharp. 6?1.

borfams zu erwerben, und begründet damit das Bedürfniß h Erlösung (I. S. 334). Wenn innerhalb ber Geseteligion erlofende Bulfe undentbar und unmöglich ift, ba niemals bloß gerabe gegebene Beschaffenheit der Einzelnen fondern immer ichon Standpunkt bes zuerft gegebenen naturlichen 3ch felbst gegenüber m höhern und fremden Billen die Unerreichbarkeit bes Biels ursacht; ja noch mehr ba felbst ein völliger Gehorfam ale bloß thtisch geleistet une nie als bas Befriedigende gelten konnte: so ß wenn es eine Erlösung geben foll, diese uns nicht etwa bloß bem Bluch oder verdammenden Spruch bes Befetes bei emig ibender Berechtigung ber Gesetsesteligion sondern vielmehr aus nur mit Berdammung endenden Gesetzeligion felbit befreien ) ein über ihr erhabenes Religionsprinzip offenbaren und uns t demfelben beleben konnen. \*) Diefe in ber Ratur ber Sache gende, nicht aber aus allerlei Möglichkeiten bon nur arbitrarem illen Gottes herausgegriffene, auf bloße 3medmäßigkeit begrundete r, wie Grotius helfen wollte, auf Regierungsweisheit beruhende lofung hat bas Chriftenthum geschichtlich verwirklicht und barin ten bleibenben Werth. Darum geht es aus bon ber über alles feggeber- und Richtersein erhabenen, Diefes felbst auch als Mont in sich faffenden Liebe Gottes als bes himmlischen Baters, Icher die Erlösung ewig will; von dem menschlich Erschienensein fer Liebe die des Baters Leben ift, in der Person Christi, welche r als die Fleisch gewordene menschlich ausgeprägte Liebe die Erung offenbaren und mittheilen tann; und barum bringt es bie Big bentbare Erlöfung welche ben fundhaften Menschen aus ber dammenden Gesetzeligion, dem Fluch des Gesetze hinüber verit in die Religion des Bertrauens auf die gottliche, im Simmel ende und in Chriftus vollendet zur Offenbarung gelangte erlofende ebe, oder furger durch's Sinuberverfegen aus der Gefeges- in die lojungereligion, welche alles in fich felbit tragt mas wir jum til bedürfen, und mit ihrem Beilsgehalt in jedem auflebt der von

<sup>\*)</sup> Ausgeführt in ben Theol. Studien und Rritifen 1858. S. 435. 445.

ihr sich ergreisen läßt. So wirkt die Erlösung negativ Ablösung aus dem Zusammenhang mit der Geseheskeligion und ihrem Fluch, positiv Mittheilung der Erlösungsreligion und ihres Segens. Darum ist die dogmatische Lehre daß Christus uns aus des Teufels herrschaft erlöse fast erträglicher als die angeblich verbesserte daß er uns aus der Strafgerechtigkeit des Vaters erlöse; im Grund meint man aber mit beiden Ausdrücken unsern Lehrsah, denn der Mensch unter Geseheskeligion geräth in die Herrschaft der Sünde, wo Gottes Gerechtigkeit ihm zur Verurtheilung ausschlägt und die Satansherrschaft ihren Ort hat.

Mus zweifachem Grunde wird bei ber wieder fo bogmatischen Beitstimmung unter ben Theologen Diefer Erlöfungebegriff freilich für ungenügend erklart werben; man wendet ein vorerst man biefe Erlösung nur auf die unter bas Gefet gestellten Juden ab richtet, wahrend das Chriftenthum doch die Beiden aus ihrem Be benthum nicht weniger erlosen wolle als jene aus ihrer Gesetzt religion, jest aber natürliche Menschen erlose bie weber Juden noch Beiden gewesen find; sodann diefe gange Erlösungeidee fei eine blok subjektive, indem fie nichts weiter ware ale nur ein beranderter Standpunkt subjektiver Anschauung. Beide Ginwendungen find aber Digverständniffe. Bas die erfte betrifft fo fann nichts ausgemachter fein als daß auch der Beibe und der natürliche Mensch nicht Chrift wird ohne zum Bedürfniß nach Erlösung durch die Gnade gewedt au fein, diefes aber nicht eintreten kann bis die fittliche Untuchtigkeit ber Celbsthülfe vollständig anerkannt ift. Saben die Seiden freilich das Ocfet der mosaischen Theofratie nicht, konnen also auch nicht aus demfelben befreit werden, es fei benn die Judenchriften batten es ihnen aufgezwungen, fo "find fie fich felbst Gefet und aus natürlichem Gefühl gedrungen feine Forderungen zu erfüllen; fie be weisen daß die Forderung des Gefetes in ihre Bergen geschrichen ift, indem ihr Gewiffen es bezeugt und die Gedanken fich unter einander anklagen oder entschuldigen" Rom. 2, 14. 15; ja fie for nen der auf's natürliche Gefühl sich grundenden Gesetzesteligion über laffen "das Gefet möglicher Beife beffer als die Beschnittenen erfüllend biefen jum beschämenden Gericht werden" 26. 27, wie

riftus gerne diese natürliche Pflichterfüllung bloger Samariter ben ben zur Beschämung borhalt im Gleichniß bom barmbergigen 1. 10, 30 f. und in der lehrhaften Erzählung vom bantbaren mariter 17, 11 f.; wie er Rapernaum und Bethsaiba gegenüber Einwohner von Sodom und Gomorrha ale minder verdamm. e bezeichnet Matth. 11, 20-24 und auf Nichtjuden trifft bie icht ferne seien vom Gottesreich." Daß ein Beibe bevor er in lichem Streben fich versucht hatte und beffen Ungulanglichkeit einen tonnte, fur die driftliche Erlofung empfänglich fein follte, ift bentbar, wie benn nur die ihre Gunde anflagenden und bußfigen Bollner und Gunder begnabigt erflart werben. Nur hatte Bebangelium bei Beiden die leichtere Aufgabe fie von bloß nalich begrundeter Gesetsereligion des Gemiffens jur Erlofungsgion hinüber ju leiten, wahrend die Juden aus einer religios eiligten und von Gott felbst mirafulos abgeleiteten Gesetzeligion, en positive Beiligkeit fie gefangen hielt, \*) loggemacht werden isten, in welche fie baber, ichon jum Christenthum übergetreten h immer aus falfcher Gewiffensangft wieder gurudftrebten, ia ben ibenchriften felbst auch bas Gefet aufnöthigen wollten. ulus sieht fich in der Lage dieses im Christenthum beizubehaltende r wieder aufzurichtende Befet ausdrudlich und icharf als gang berträglich mit Chriftus und seinem Tobe ju bekampfen und baich die im driftlichen Prinzip von Anfang an liegende Erlöfungs gion der Glaubenercchtfertigung scharfer hervorzuheben im hellen gensatz gegen bas nur noch als Gesetzeligion sich steifenbe Juithum mit dem Sichselbstgerechtmachen burch Berte bes Gehor-18. \*\*) Nur mit Aufwendung aller Mittel und Rrafte beweißrender Dialektik kann er diesen Rampf burchführen gegen ein aus

<sup>\*)</sup> Ib. 601. Lex populo instar carceris erat, quo septus et intra canlos contentus fuit.

<sup>••)</sup> Ib. Lex non fuit data ut justificaret per se, sed ut ad Christum quo justificamur nos duceret, was Luther paraborer ausbrudt, Gott tte unser nur wenn er uns jumuthe bas Gesetz zu halten.

religiöfer Befangenheit entstehenbes Burudichwanten zum mofgifch Beschesbienft. Dieses ift ber 3med bes Briefes an Die Galate Theile beweist der Apostel diesen Leuten daß in ihren heiligen Buche felbst die Glaubensreligion schon angelegt und eröffnet, ihr einftige polles Bervortreten aber vorhergefagt und bas Befet nur fur et Amischenzeit bestimmt sei, indem er Bitate auf Bitate bauft; thei giebt er zu bedenken daß Christus vergeblich gewirkt batte und a ftorben ware wenn die Gesetzeligion bleiben follte, und macht g rade den Rreugestod geltend als ein Sterben Chrifti aus der Bejete anstalt hinweg, schildert barum ben Gefreuzigten als hinge er vo Gesetze verflucht vor ihren Augen da Gal. 3, 1, dringt auf un mit Chriftus gestorben und dem Geset abgestorben sein und w schmäht unter seinen Beweisführungen auch solche nicht die biefe rabbinifirenden Ginn mehr als unfrer Denkweise imponiren, m das bom Befege Berfluchtsein Chrifti weil er am Solze bangt, be Breffen des Camens Abrahams als Bezeichnung eines einzigt Sprößlinge, ben an Abraham verheißenen Segen ale ein Testamen bas fpater burch nichts, auch nicht burch bie "zwischenein gekommer Gesetzgebung" abgeändert werden fonnte; die Allegorie der Sat und Sagar, welche Luther "zum Stich zu ichwach aber boch eit aute Beranschaulichung" nennt u. f. w. Gal. 3 f. rabbinifirent Argumente, Anwendungen judifcher Schulvorstellungen in welche fremdartiger fie une geworden find, die Dogmatit um fo met wunderbare und irrationale Geheimniffe hincinspekulirt hat, fo be gerade die erstaunlichsten Dogmen aus der vergänglichsten Außensei des paulinischen Rabbinismus ausgebrütet worden sind, wie de genugthuende Berdienft, das stellvertretende Leiden, das subnen! Blut, die auf Christus gelegte Bornlast und Aequivalent aller ewige Sundenstrafen u. drgl. m. Freilich merfen unfre harten Orthodogt wenig davon daß fie eigentlich bloße Erbrefte des pharifaifche Nabbinismus zu Sauptdogmen des Christenthums aufblasen. 29 werden aber bennoch geltend machen bag jene bogmatischen Auf brude, sobald sie ethisch religios verstanden werden, einen gutt Sinn haben der doch eigentlich das lange Fortleben diefer Dogme begründet; nur wird diefer Sinn jum Unfinn wenn man die Bort

in burrer icholaftischer Buchftablichkeit preft, wie ichon die "Juden" bes Johannesevangeliums finnige Ausspruche Chrifti nach bem Buchfaben preßten um sie als unfinnig zu verspotten. Bett aber fteift man sich wieder auf das credo quia absurdum est. Da der ältern Inspirationsvorstellung überall in ber Schrift Gott selbst redet, fo ertannte man die rabbinische Argumentationsmanier des gewesenen Samalielschülers nicht als folche, und je frembartiger Ginzelnes uns iberrascht, besto mehr mußten bie höchsten Geheimnisse ber göttlichen Offenbarung darin angedeutet fein. Gine freiere und mahrere Stelung zur Schrift lagt uns nun erkennen bag Baulus mit all' biefen Argumenten nichts anderes will, als judaisirende Leute mit ihnen besonders homogenem Raisonnement überzeugen von der berechtigten Belbständigkeit ber driftlichen Erlösungereligion und vom berechtigten, on Gott felbst gewollten Freisein aller Chriften aus der mosaischen Befekeereligion.\*)

Den andern Einwurf, unfre Erlöfungsidee beruhe auf einer Aofen Beranderung des subjektiven Standpunktes, tonnen wir hoffentich als ein Migverständniß befeitigen, da er Gewicht hatte nur venn alles religiofe Leben eine subjeftive Einbildung mare. Ift nun iber das Bezogensein des Menschen auf Gott, des endlichen auf den menblichen Geift eine Thatsache (§. 28), die Frommigkeit mithin as Furunswerden einer objeftiven Realitat, ein Belangen gur Bahrkit, fo wird diefes auch bem entscheibenden subjektiven Borgang ju gut ommen, dem Befreitiverben aus ber Gesetzeligion und Sinubererfettwerden in die Erlösungereligion ober wie man zu sagen pflegte us bem Stand ber Sunde in ben ber Gnabe. Oder soll dieses n der Dogmatit ichon heimische Bersetwerden in den Gnadenstand uch nur eine subjektive Einbildung fein? Wie bas Sein in ber Sefehesreligion feine Ginbildung ift fondern bem realen Berhältnis bernunftigen Geschöpfes ju Gott als Gesetgeber und Richter der ale Urheber und Sandhaber der sittlichen Weltordnung (§. 81 f.) utspricht, fo ift auch das Leben in der Erlösungsreligion der fub-

<sup>\*)</sup> Ausgeführt in ben Theol. Studien und Rritifen 1858. S. 470 f.

jektive Ausbruck des Verhältnisses in welchem die in uns geweckte Kindschaft zur voll geoffenbarten Baterlichkeit Gottes wirklich steht, und die Sinwirkung Christi als des Offenbarers und Bermittlet diese höhern Prinzips erweist sich als eine sehr reale Lebensmittheilung, die er nicht ohne ein schweres Tagewerk zu Stande gebracht hat, so daß er um hohes Lösegeld die Seinen aus der Geseskreligion sich erkauft hat und sie in die Erlösungsreligion hinüber rettet, sie zu Kindern Gottes zu machen, sie aus der Knechtschaft des Gesehes, der Sünde und ihrer Verdammniß zu erlösen und mit Gott zu versöhnen, welche Kraft Christi in Zeden erst dadurch belebend übergeht daß der Erlösungsbegriff sich an ihm verwirklicht.

Bas endlich Chriftus in seinem Erlösungswert auf Gott bin wirten oder bei ihm auswirten, erwerben und verdienen foll, bat ift boch niemals festzuhalten als ein eigentliches Ginwirken auf Gott, fo daß es Beränderungen in ihm hervorrufen könnte. Chriftus wird burch fein Leben und Sterben ber Gegenstand bes gottlichen Bob gefallens, aber doch nur weil Gott unveranderlich fich felbit aleich bleibt, und ebenfo macht Chriftus alle bon ihm Belebten zu Gegenftanden des gottlichen Bohlgefallens und der Gnade, weil Gott ewig unveränderlich die also ihm nahenden Menschen gnadig auf nimmt, gerade die verlornen Cobne; ebenso vertritt Christus mit feiner vollen Berwirklichung bes Pringips die es unvollkommener realisirenden Seinigen, indem er sie in sich bor Gott barftellt und ihre Unvolltommenheit bedt; ebenso verburgt seine Bolltommenheit die volle Rettungsmacht des noch unvollkommen von ihnen realisirten Lebens als eines auch in ihnen durchdringenden und zu endlichem Bollfieg berufenen, und ebenfo fteht Chriftus ftellvertretend, alle menschliche Sundenelend voller als wir empfindend vor Gott, und fogar genugthuend ftatt ber Seinigen als Burge fur bas in ihnen flegberufene mirkfame Lebenspringip; ja er verfohnt Gott infofen als das vollkommene Opfer feines Gehorfams ober feiner Beruft treue das absolute Bohlgefallen Gottes erwirbt, an welchem bie Seinigen Theil bekommen, nur freilich nicht wenn fie ihn ftatt ihrer Treue üben laffen. Mit Einem Bort biefe Richtung ber Dogmatik, Christus als den uns bei Gott Butritt und Annahme erwerbenden

. . .

ittler, ben uns gegenüber gang einzig herrlichen und unfre Sache r Gott erfolgreich bertretenden Patron und Sachwalter bargu-Uen.\*) rubt auf dem frommen Gefühl, wie sehr wir obwol von riftus ergriffen und belebt in der vollen und alles an uns beijenden Muswirtung feines Pringips gurudfteben und barum unfer atrauen ju biesem rettenben Leben nicht auf unfre mangelhafte ndern auf die in Chriftus voll erschienene Auswirkung, nicht auf ifre sondern auf seine Gerechtigkeit richten, namentlich auf ihre erthvollste weil schwerfte Leiftung im übernommenen Rreuzestobe. enn diefes Todes Bedeutung ist nicht bloß daß er die Losmachung n Chriften vom gesetzlichen Judenthum entscheidend erwirkt hat, inm thatfachlich diefe Scheidung durch nichts anderes fo erschütternd abeigeführt wurde als burch's Bewußtsein bas Judenthum habe nfern Herrn ausgestoßen und an's Rreuz geschlagen, sondern zueich ift in diefem aus freier Berufstreue übernommenen Tode die abedingte Treue im Resthalten bes Christusberufes zu erkennen und e Bollbemahrung der erlofenden Liebe, welche um fo rührender irtt je mehr fie Chriftus bewogen hat das Bitterfte für uns zu bulden, fo daß wo wir das Leiden verdient hatten, der Schuldfe es auf fich nahm und recht eigentlich zum gesetverfluchten Uebelater geworden ift, Alles in rettender Liebe, damit wir gerechte ürden, die aus dem jeden Sunder verfluchenden Gefete befreit und m der Erlösungsreligion neu belebt feien.

## 1. Das prophetische Amt.

§. 128. Da Christus was bem alten Bunde die Propheten leistet, vollendet für alle Menschen geleistet hat, so wird sein lösendes Birken als das prophetische Amt bezeichnet. Es besicht wesentlich im Mittheilen der Heilswahrheit.

<sup>\*)</sup> Diefes aber ift ber Bobepriefter bes Bebraerbriefes.

Bas man Chrifti prophetisches Amt neunt ift in ber Dogmatit nicht gerade scharf bestimmt und gegen die zwei andem Memter abgegrenzt worden, ichon barum nicht weil bas Befen ber a. t. Prophetie fich ungleich auffaffen läßt, indem man bald bie erleuchtete Belehrung als bas Berausreben göttlicher Beheimniffe, was urfprunglich προφητεύειν bedeutet, bald aber das Bunderthun bald das Beisfagen ale Sauptleiftung geltend macht. Doch laffen fich bie porgebrachten Gage babin beuten bag die prophetische Runktion me fentlich ein zwar ungewöhnliches und eigenthumliches Belehren fei, Bunder und Bandel aber nur fofern fie Beftatigungen ber Lehr find, ju biefem Umte gerechnet werben, wie benn auch bas Ginfegen von Saframenten etwa von Reformirten hieber gegablt wird, weil biefelben die Lehrwahrheit veranschaulichen und besiegeln.\*) Bichtiger aber als die Frage was etwa noch außer dem offenbarenden Lehren jum Prophetenamt mitgerechnet werden fonne, ift die nabere Beftimmung biefes prophetischen Lehrens theils nach feinem Inhalt theils nach Urfprung und Form. Bir finden in der That für die Einzigfeit der religiofen Bentralftellung Chrifti nirgende in der Belt eine naber fommende Anglogie als im a. t. Brophetenthum, fo febr fich Christus als Vollender beffen mas die Bropheten gewesen find und geleistet haben bor ihnen auszeichnet. Schon barum, nicht aber bem bloßen Berkommen zu lieb sprechen wir von seinem prophe tischen Umte. Die Unalogie ift ben Beugen seines Birtens auf gefallen Matth. 16, 14; 21, 11; Luf. 7, 16; 24, 25; Hebr. 1, 1; Christus fest ben Täufer Johannes in biese Analogie, in derselben aber zugleich ihn höher stellend als alle frühern Propheten, weil er ber unmittelbare Unfundiger und Bahnmacher des Dleffias fei Matth-11, 9 f. und ebenso verschmaht er fur sich selbst diese Analogie

<sup>\*)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 394. Ryssenius: Ch. est propheta qui externe 1) docet evangelium in se completum, 2) explicat legem, 3) praedicit futura; interne 1) illuminat oculos, 2) mutat corda. — Scharp. Est officium, quo Ch. consilium dei immediate sibi monstratum — revelavit. Verbum docuit et miraculis confirmavit, Sacraments quae sunt verba visibilia, verbum audibile obsignantia instituit.

- icht 13, 57 obschon er sich in dieser Reihe als ben vollendenden dhepunkt weiß, der "mehr ist als Salomo oder Jonas" 12, 41 f., ie denn "Propheten und Könige (Gerechte) sich gesehnt haben zu hen und zu hören was ihr sehet" 13, 17, Luk. 10, 24 und in sicher Sehnsucht "Abraham seinen Tag geschaut hat" Joh. 8, 56, ährend "Chorazin und Bethsaida wie Kapernaum für's Richtbenupen er sie hoch begnadigenden gegenwärtigen messianischen Kundzebungen n schweres Gericht auf sich laden" Matth. 11, 20 f.
- Prophet oder prophetenahnlich ift aber Christus nicht überaupt nur als Lehrer etwa gar bon mas immer für religiöfen ober ttlichen Bahrheiten, sondern wenn schon die alte Prophetie ben öttlichen Billen, namentlich seinen Beilerathschluß offenbart, so'ift ollends unter Chrifti prophetischem Lehren die volle Offenbarung s göttlichen Erlöfungerathichluffes ober ber Beilemahrheit verftanden orben, die Berkundigung bes Simmelreichs als mit Chriftus herbeitommen, die Offenbarung bes Baters, welche nur ber Sohn in fich it und mittheilt Matth. 11, 27; Joh. 1, 18; 14, 10 f., das bort Gottes, Gefet und Evangelium, als Berkundigung ber Berbung ber Sunde; tury bie Offenbarung ber Erlofungereligion ie sie allen Bullen und Schattenbildern enthoben im Pringip vollbet ift, sowol Berneinung und boch auch Bollendung des durch toses ertheilten Gesetzes als namentlich Verfündung der Wahrheit th Gnade 3oh. 1, 17. Bill er bas Gefet und bie Propheten cht auflosen sondern erfüllen, so werben dadurch nicht etwa die ofaifchen Befete bloß aus ber fie übermuchernden Tradition wieder raestellt, sondern das a. t. Besetz selbit, bon deffen Besittung er n Jota auflöst, wird vollendet gesteigert, indem nicht bloß die bofe indlung fondern ichon die erfte Regung des bofen Geluftens für afwürdig erklärt wird Matth. 5, 17 f. Die Orthodoxie hat unnau ben Soginianern gegenüber behauptet daß Chriftus gefeggeberisch r nichts leiften wolle; richtiger fagen wir, allerdings habe er auch 8 Befet volltommen gelehrt, nur fei bas nicht feine entscheidenbe iftung, die erft im Offenbaren der Erlöfungereligion bestehe. Bie er nur Gleiches das Gleiche versteht, so wird diese Beilsmahrheit ht verstanden und angenommen ohne eine entsprechende, ob auch

erst durch sie geweckte Gesinnung Joh. 1, 5. 10 f. denn "wer die Finsterniß liebt mit bosen Werken, scheut das ihn beleuchtende Licht und wer das rechte thut kommt an dasselbe" 3, 20 f. "wer Abrahams ächter ihm ähnlich gesinnter Sohn ist statt der Sünde Stlave zu sein, wird die frei machende Wahrheit erkennen, nur wer Gott zum Bater hat, seine Werke thut, nicht aber wer den Teusel zum Bater hat als Kind seines Sinnes" Joh. 8, 32—45.\*) Solche können nach Gottes Willen nicht glauben; daß sie es nicht können ist Gottes Gericht 12, 37 f., Köm. 9, 15 f.

Prophet ist aber durchaus nicht jeder Lehrer diefer ob noch fo acht vorgetragenen Bahrheit, namentlich nicht ber Schriftgelehrte ober Rabbi, und ebenfo wenig ber Rirchenvater ober Theologe, Ratechet ober Prediger, wiewol unsere Dogmatik, namentlich die lutherische aur Sochstellung ber firchlichen Predigt bas prophetische Umt Chrifti sonderbarer Beise auch diese noch umfassen laßt, freilich nur mittelbar, indem Chriftus dieses Amt nachdem er es unmittelbar felbst ausgeübt habe auf Erden, nun vom himmel berab auch mittelbar burch das kirchliche Amt ausübe, was doch nur zur Königsherrschaft Christi aeboren fann. Denn mochte immerhin Paulus unter ben Charismata der apostolischen Zeit auch die Prophetie aufzählen 1 kor. 12, 10, so meinte er damit nicht die so zu sagen prosaische ober bidaktische Lehrweise sondern eine außerordentlich begeistete, weil zum Begriff der Prophetie nicht bloß der Lehrinhalt sondern namentlich auch die gottliche Sendung im Unterschied von menschlich autorifirtem Lehramt und, was damit zusammenfällt, die den Inhalt eingebende Erleuchtung gehört, baber bas Borgetragene als orafelartige Offen barung erscheint und bas lehrende Subjekt nicht bas verftandia to flektirende ist sondern das gottangewehte und begeistete. \*\*) Der Brophet empfängt und hat Offenbarung als nicht aus bem Seinigen rebend

<sup>\*)</sup> Sobalb man bas Mystische und Sinnige ber johanneischen Sprachweist in eine gnostische umbeutet, erzeugt man einen manichäischen Dualismus ber bem Evangesium fremb ist.

<sup>\*\*)</sup> Meine reform. Dogm. II. S. 280. Prophetae patiuntur afflatum quemdam et instinctum a deo, forma prophetiae est revelatio dei.

fondern aus bem unmittelbaren Innewerben Gottes. Daber ift bier ber Ort von Offenbarungsbegriff ju fprechen, und ju zeigen, wie auch biefer erft in Chriftus fich volltommen verwirklicht hat. Theils hatten die alten Propheten ihre Kunktion nur zeitweise, mabrend fie zu anderer Beit wie gewöhnliche Menschen maren, Chriftus aber ift ununterbrochen in Ausubung bes Prophetenamtes; theils ergriff die Offenbarung ober ber Beift jene nicht felten überwältigend. treibt fie als ungewohnt ausnahmsweise auftretende fremde Macht in ihre Funktion, Chriftus aber ift mit bem bleibend in ihm beimischen Geifte geeint; theils endlich betommen jene ihre Offenbarungen in Traumen. Besichten, Ekstasen, wobon die Dogmatit noch bas Orakel ober objektive Angeredetwerden von Gott unterscheibet\*), bei Chriftus aber zeigt fich feine Spur bon folden Medien und Leitern ber Offenbarung, da er fich Gins weiß mit dem Bater, die mahre unio personalis aus welchem er rebet und handelt. Sogar wenn man die himmelsstimmen bei Taufe, Berklärung und Joh. 12, 28 als redende Sottesstimme faffen wollte, wird ja B. 30 beigefügt: "nicht er habe folche Stimmen nothig fondern das umftebende Bolf". Rurg ber fich offenbarende Gott war ben Propheten als Anechten ein in ihnen nicht heimischer, ein frember ber aus entfernter Region, barum nur bisweilen fie ergreift und jum Organ macht, Chriftus aber hat die Liebesoffenbarung bes Baters als in ihm heimisch bleibende und mit ihm geeinte, wie das Johannesevangelium wohl verstanden hat was Die drei andern thatfachlich auch vorführen, indem fie den h. Beift in reichster Salbung auf ihm weilen laffen, mahrend bie Propheten bes A. T. bom Beifte nur zuweilen ergriffen das bleibende Gefalbtfein mit bem Beifte nicht empfangen hatten, gesetzt auch bag habituelle Auszeichnungen ihren Versonen nicht fehlten.\*\*) Je weniger

<sup>\*)</sup> Ebenb. Afflatus coelestis communicatur prophetis vario modo — per oraculum, somnium, visionem, sehr verschieben von ber unio personalis, bie von hier aus verständlicher wirb.

<sup>\*\*) &</sup>amp;benb. &. 281. Modus quo Ch. ad officium suum vocatus est, in ubera illa unctione consistit, qua spiritus si. charismata sine mensura accepit.

aber die Offenbarung als Mittheilung birett an das Ertenntnifvermogen zu benten ift, ob diefe noch fo übernatürlich bor fich ginge. je mehr fie ein Innewerben Gottes im Gelbstbewußtsein ift und biefes in Gedanken umfest, besto mehr tann aus ber Analogie mit ben Bropheten die Chriftologie verftanden werden, wie Calvin alle prophetische Eingebung aus ber ewig in Gott feienden Beisheit, ans bem por der Belt von Gott ewig gezeugten Logos als Offenbarungs. prinzip ableitet, ber bevor er Kleisch wurde doch schon als gleichsam Bermittler herabstieg, um bertrauter den Glaubenden zu naben, baber benn Baulus Chriftus ben Führer des Bolfes burch bie Bufte nennt \*), Petrus aber in allen Propheten ben Beift Chrifti gefunden hat 1 Betr. 1, 11. Chenfo urtheilt Beter Martyr, "ber Cat, niemand habe je ben Bater gesehen als nur burch ben Sohn, fei barum richtig weil was Gott in ber letten Beit uns reichlicher geschenkt hat, in geringerem Grabe borber ale prophetische Gingebung fei geschenkt worben, nämlich das Bort ober ber Cohn Gottes", und Arctius, "ber Bott wefensgleiche Logos endlich Denfc ge worden fei borber ichon wirtfam gemefen", ober Redermann, "Chriftus habe aller Propheten Berufung und Amt fowol Bestatigung ale Bervollständigung und Erflarung gebracht, und Chriftus als Brophet enthalte alle Schape ber Beisheit und Bolltommenbeit."\*") Pflegte man zu fagen, in Folge und Rraft der Logoseinwohnung fei Chrifti menschliche Ratur mit ber Fulle der Geiftesgaben gefalbt, soweit dieselben irgend einer erschaffenen Natur mitgetheilt werden fonnen, fo war man in ber reformirten Dogmatit nicht weit bon ber Cinficht, ber Logos sei, ba er außer Christus unendlich und unverandert fortherricht, nur daß er jest jugleich bas bobere Leben in Chriftus tonftituirt, ale Pringip in Chriftus mit burchbringenber Rraft, wie Schnedenburger es deutet, und gerade die Auffaffung Christi als Prophet und vollendender Abschluß der Prophetie erleich tert diese Einsicht gegenüber der traditionellen Logosperson welche

<sup>\*)</sup> Cbenb.

<sup>\*\*)</sup> Ebenb. S. 382.

in persönlichkeitsloser Menschennatur erschienen sei, dazu aber freilich ben Himmel hätte verlassen mussen (S. 444). Das vollendete Gottesbewußtsein oder Innesein Gottes als der erlösenden Liebe im entsprechenden Sohnesbewußtsein ist auch die vollendete Selbstmitteilung des Baters und das abschließende Ende aller Prophetie, der Schluß und Gipfel aller Gottesoffenbarung, über welche hinaus eine weitere gar nicht denkbar ist (S. 5). Es hängt hiemit auch die Thatsache zusammen daß Christus weil er ein in ihm bleibendes Sigenthum verfündigt, nicht in der fast ekstatisch pathetischen Weise alter Seher redet, die vom Ungewohnten aufgeregt phantasievollen Bilderschwung verwenden, sondern überwiegend ruhig, klar, fest und maßvoll.

- §. 129. Bum prophetischen Amte Christi gehört nach dem Borbild ber a. t. Prophetie auch das Beissagen und zwar in berjenigen Bollendung welche dem messianischen Bewußtsein als dem des Sohnes entspricht.
- 1. Da den Propheten wenigstens in der Nachwelt Bunder ber Ginficht und Rede sowohl als der That zugeschrieben wurden, fo konnte Christo bas Prophetenamt nicht zugetraut werden ohne Die prophetischen Funktionen bes Beissagens, die mit dem Bunderthun bon jeher in Sage und Legende fich fteigern; daber benn bier two bon feinem Birten, feinen Leiftungen fur uns die Rede ift, ber paffende Ort fein wird von beidem zu handeln. Die Beisfagung Des alten Bundes grundete sich auf die Bergeltungsidee fowol als auf die gottliche Ergiehung jum Beil, welche in der meffianischen Soffnung ihr Biel fucht (I. S. 289). Die erstere ift ber Natur ber Sache nach eine bedingte, bem Berhalten bes Menschen nachgehenbe, mit demfelben auch Abanderung zulaffende, und ftreitet nur darum nicht mit der Unveranderlichfeit Gottes weil Gott fich ewig felbst gleich nicht erft hinterher noch auf's Borberseben bin das jeweilige Reagiren auf menschliches Verhalten beschließt und anordnet, sondern in feiner sittlichen Beltordnung unveranderlich ichon borber fest wie fie auf jedes menschliche Thun, auch auf bas Beten gurudguwirken

habe (I. S. 266 f.)\*). Burde diefes namentlich im A. T. Beranlaffung zu Anthropomorphismen, wenn Gott Angebrobtes und icon Beschloffenes nachher bereut und gurudnimmt, ober in Borneifer acrath und bann wieder in milbe Rachficht, ober wenn er ziemlich arbitrar hier straft bort verschont: so mag bergleichen theilweise aus poetischer Lebhaftigfeit der Darstellung erklart werden, immer aber verrath es augleich bas fnechtische Berhaltnis bes ber Serricherwillfur anheim gegebenen Menschen. Die driftliche Glaubenslehre hat biefes au berichtigen (I. S. 285), geset auch die a. t. Borftellung fcheine einen perfonlichen Rapport Gottes mit ben Menschen mehr anzuertennen, die Berichtigung aber einen beiftisch ober pantheiftisch ju Rube gesetten Gott einzuführen. Der bloge Schein von etwas Unfrommem barf une nicht abhalten ber Bahrheit zu folgen, ite Bahrheit aber ift der angebliche Rapport nur die unrichtige Meinung von einem beiberseitigen Sichverandern Gottes wie ber Menschert. Der fich felbst gleich bleibende, alle leidenschaftliche Beweglichkeit au 8schließende Gott aber, welcher fich als die sittliche Beltordnung behauptet, ist gerade ber lebendige, und die fich felbst gleich bleiben be charafterfeste, barum zuverläffige Perfonlichfeit entspricht allein bem vollen Beariff der Verfonlichkeit Gottes. Daß aber die Sandhabung ber sittlichen Beltordnung felbst sich so ober andere andere je nach unserm Berhalten, somit abhängig werde von diesem, ist ber bloße Schein und eine Störung bes religiösen Brundgefühls laut welchem wir von Gott, nicht aber er von une abhangig ift. \*\*) Ein Beisfagen gegrundet auf die Bergeltung tann baber nur auf erleuchtete Einficht in die fittliche Weltordnung Gottes gebaut werden, aber fo

<sup>\*)</sup> Schon alte Dogmatiker erklaren die Erhörung ber Gebete fei kein Bunder und bedürfe keines Bunders, während moderne Orthodore eifrig von dem Gott reden, "der Gebete erhört und Bunder thut". Als ob wir auf Bunder Anspruch hatten.

<sup>\*\*)</sup> Der Tabel bes Einschlägigen im ersten Banbe von Seite lutherischen Rezensenten hat bieses außer Acht gelassen. Um wenigsten kann bie Bethätigung Gottes als sittliche Weltorbnung ben Vorwurf ein Mechanismus zu sein verzbienen.

lange nicht irrthumlos als die Bergeltungsidee felbst noch viel ju außerlich aufgefaßt wird, wie im A. T. wo fehr leicht unerfüllt gebliebene Beissagungen fich nachweisen laffen. Es liegt im Berhaltniß bes Rnechtes jum Beren bag bem Berricherwillen die Berechtigung jur Billfür eingeräumt werde, beren Ausübung als uns buntel und un befannt fich nicht vorhersehen lagt. Bivar blieb die Bergeltungsibee festgehalten aber allzu außerlich gefaßt und boch mit willfürlicher Sandhabung verbunden. Sehen wir nun im Bewußtsein Chrifti die jubische Bergeltung beseitigt Joh. 9, 3; 11, 4, die in der sittlichen Belt gehandhabte aber im driftlichen Glauben festgehalten Rom. 2. 1-6 bei voller Anerkennung ber ergiehenden und erlosenben Liebe: fo wird ein vom Bahrfagen gang bestimmt geschiedenes Beissagen gu Chrifti Prophetenamt gehören, begrundet auf die Bergeltung Gottes ber als Bater nicht nur erkannt sondern auch dem Sohne vertraut ist und seine Beilerathschlusse ihm offenbart 3oh. 1, 18; 14, 11; 15, 18; Nom. 8, 15; Hebr. 3, 6; Matth. 11, 27; geschöpft aber wird bie Beissagung aus dem die Vollendung des Berkes in sich garantirenden meffianischen und Beilandebewußtsein. Wie Chriftus a. t. Beissagungen ober an seine Erlebniffe anklingende Worte in Diefem Sinn auf fich anwendet, während die Junger noch Gingelbeiten geweissagt finden die fast nur Bahrsagungen sein kounten (S. 86), fo ift auch fein eigenes Beisfagen fommender Dinge gehandhabt.") Um meisten der Wahrsagung ähnlich könnte Luk. 13, 1-5 verstanden werden, wenn Wahrsagung nichts anderes ist als das errathende oder mirakulöse Borhersagen von Schicksalseinzelheiten die nicht aus bem Busammenhang bes gaugen Lebens und ber gesammten Situation hervorgehen und darum der Ginficht schon vorher fich anfundigen; denn daß allen Galiläern und allen Ginwohnern Jerufalems, falls fie nicht Buse thun, genau basjenige Unifommen ange-

<sup>\*)</sup> Tholud bas A. Test. im R. Test. 6. Aust. Uchrigens eriunere ich An Scharp. pag. 822. Futurorum praedictio in N. To. minus frequens Quam in V. To. quia in Christo exhibito res ecclesiam spectantes fere Omnes evenerunt.

tundigt wurde welches einiger Loos gewesen war, fieht wahrsagerisch aus, boch aber nur bem befangenen Ausleger; in Bahrheit ift es eine achte Beissagung, wie bas messianische Bewußtsein fie bem judischen Bolte fur ben Fall baß es bie einzig noch bargebotene Rettung verschmähend ben Weg ber falfch meffianischen Gelbsthulfe und aufrührerischen Gewalt fortwandle, anfundigen muß, hier in ber finnigen Beise bag von Vilatus am Altar niedergemachte Galilaer und unter bem einstürzenden Thurm Siloah zerschmetterte Ginwohner Berufaleme ale brobende Borgeichen bee Bolteuntergange geltend gemacht werben, der durche Schwert ber Römer tommen und im 31 fammenfturg ber beiligen Stadt enden follte. Sievon abgesehen ift Die Beisfagung Diefelbe wie im Bleichniß vom Reigenbaum, welche unmittelbar angefnüpft wird, immerhin eine noch bedingt ausgesprochene Drohung für den Kall bes Beharrens in verkehrtem Sinn und gewaltthätigen Streben. Denn schwerlich vermißt Jefus alle und jede Frucht am Reigenbaume Israels, wohl aber findet er bei wie berholtem Suchen die eigentliche Reigenfrucht nicht welche Gott bier jur Reife bringen wollte, Die gläubige Anerfennung bes boch fo ersehnt gewesenen Chriftus. An diesem Mangel ift bas Bolf p Grunde gegangen, um fo ficherer weil es ber falfchen Deffiasibe bes Aufruhrs und der Gewaltthaten anheim fiel. Die am Reigen baum vermißte Frucht ift offenbar die gläubige Unerkennung Chrifti, benn hievon abgesehen hat er schwerlich am damaligen Bolt Israel alle und jede Frucht vermißt; nur ließ er sich nicht blenden von ber engherzigen Bertheiligfeit und orthodoren Rirchlichkeit, welche ben Pharifaern der Keim einer rettenden Bufunft zu fein schien, zumal fo lange Israel bestanden hat, die Feste niemals besuchter, der Tempel und die Opfer niemals heiliger gehalten wurden als gerade damals. Mus diesen scheinbaren Reigen oder vielmehr Difteln ift der gelotische, hartnädige, orthodoxe Fanatismus hervorgegangen, durch welchen ber Untergang fich vollzogen bat.

Andere Vorhersagungen Sesu die den Schein bloßer Bahrsagung haben, erklären sich ebenso befriedigend; so die des Verrathes, da der Meister den im Herzen abgefallenen Jünger vor Augen hatte und, zu dem was er in bessen Innerm las, die Beachtung seiner Schritte

ir das Bekanntsein mit Gingelnen im Synedrium bingukam; der Berleugnung des Petrus, da diefem wie fammtlichen Junterft nur borhergesagt wird daß fie dem tommenden Schlage ewachsen, erschreden und flichen werben Matth. 26, 33, Mart. ', und erft als Petrus fur feine Berfon die Treue bis in ben erfpricht, beigefügt wird gerade feine Selbstüberschapung merbe iersten zu Falle kommen, er werbe ihn verleugnen bevor ber n graut ober ber Sahn fraht.\*) Freilich lefen wir bestimmiber gerade diefes wird ungleich überliefert, "bevor ber Sahn virst du mich dreimal verleugnen" (Matth., Lut. und Joh.) bevor er zweimal fraht wirft du mich breimal verleugnen" ); fei nun bas "breimal verleugnen" ber Ausbruck fur bie vollendete Sandlung, oder fei ex eventu berfelbe bestimmter en als er ursprünglich lautete. Die Borbersagungen bes eigenen anges scheinen ebenfalls ex eventu bestimmter betaillirt au fein gelautet haben, ba nicht nur bas Ueberraschtsein ber Junger efem Untergang mit fo bestimmten Beisfagungen unbereinbar bern fogar bas driftologisch gesteigertste Evangelium fie nicht ind Jesus felbst noch in Gethsemane die leise Möglichkeit einer mung mit diesen Leiden für fein Beilewert boraussett\*), auch ber feierliche Einzug in Berusalem eine gang andere Benbung nge wenigstens nicht von ber Sand weist. Die Beisfagungen m Großen und Gangen find die bom meffianischen Bewußtsein benen, einerseits Berberben für die hartnadig den Retter Berenden, anderseits Sieg, ob noch fo schwer errungener feiner und feines Reiches, Beisfagungen ohne welche ein meffianisches tfein nicht gedacht werben fann.

. Schwieriger ift die Erklarung ber bei ben Synoptikern so erworgehobenen Parusiereden, sofern sie Berusalems und ber Antergang zusammen voraussagen; benn was die grandiosen betrifft vom Auslöschen ber Sonne, Herabfallen ber Sterne,

Meine fünfte Prebigtsammlung Nr. 9 und 2.

fo find biefe nicht Erzeugniß Chrifti fondern Anwendung a. t. Brophetensprache, die nicht ohne Poesie fich gebildet hat.") Das nabe Busammenschauen bes Beltenbes mit Jerusalems und bes jubifden Gemeinwesens Untergang mag ebenfalls veranlaßt fein burch bie a. t. Idee bom Endzeitalter bes Deffias; immer aber bleibt bier etwas fo nicht in Erfüllung gegangenes in den aufgezeichneten Reben, und wir haben nur die Bahl entweder beren Treue au bezweifeln, so das ausammengestellt ware mas Chriftus getrennt hatte, wie Luther & bei Matthaus findet, bei Lutas aber überfieht, mas aber darum schwierig ift weil bas apostolische Beitalter, sogar schon vor biefen Aufzeichnungen an's nahe Beltende glaubte, freilich nach Jerusalems Kall so gut wie vorher; - oder wir muffen als möglich zugestehen bat ber Beissagende hier die a. t. Vorstellung nicht burchbrochen bat, ba auch fie in ihrer Sulle doch dasjenige enthält was dem meffant fchen Bewußtsein wesentlich ift, ben gottgewollten Sieg, welchen a wie im Allgemeinen seiner Sache so auch jedem einzelnen Glaubigen anfundigt als das Erlangen der Seligfeit, mabrend beharrlich Ber schmähende bem Gerichte verfallen. Um schwierigften ift in ben Porufiereden die Parufie felbst oder bas Biedertommen Chrifti jum Gericht, im Anschluß an banielische Stellen ausgesprochen foger vor dem Hohenpriester Matth. 26, 64, wo freilich Lufas das "Bie bertommen auf Bolfen bes Simmele" weglagt, wenn er es nicht im "Sigen zur Rechten bes allmächtigen Gottes" als felbitverftandlich voraussett. Indes auch bei buchftablicher Fassung ift das Bort die Bulle einer großartigen Appellation des Unterdruckten auf fiegreiche Bufunft, ja mit bem "von jest an werdet ihr ben Sohn bes Menschen triumphiren seben" ift geradezu gesagt daß eben diese bin richtung felbst, welche Allem ein Ende machen follte, die Bendung jum Sieg bewirke, mas im Johannesevangelium als eine Grunduberger gung wiederholt gefagt wird theils im Bilde des Beigentorns 304

<sup>\*)</sup> Schilberungen bei Jesajas 13, 10. 34, 4 und ähnliche find vom Propheten selbst nicht prosaisch verstanden worden so wenig als das blutige Sowert welches vom himmel kommt.

24, theils im auch von den andern Evangelisten viel bezeugten lebengewinnen durch das Lebenverlieren" 25, theils im wiederholten venn ihr mich erhöht haben werdet, werdet ihr erkennen, daß ich bin" 8, 28 und "werde ich Alle zu mir ziehen" 12, 32, namentbann erft auch "bie Beiben" 20 f. Soll die Berherrlichung in Iche ihn dieser Tod führt, sein Beilswirken erweitern und fteigern, wird auch die richtende Beschämung derer die ihn so verworfen ib getobtet, fich geltend machen, wie auf's Berübtfein bes Frevels 2 Reue fich aufdrangt 19, 37, benn im geiftigen Biederaufleben vird der Paraflet sie überführen von dem Gerichte und von der unde daß sie an mich nicht glauben" 16, 8 f. Diese Berufung if Sieg durch Untergang warum follte fie beim Meffiasgeständniß icht absichtlich in bas autorifirte Prachtgewand der danielischen Beisigung fich fleiden? Ein buchftabliches Preffen bes banielischen Bolfenflugs mare bem fonft überall geiftfreien Schriftbenugen Chrifti nangemeffen. Benn er den in der Bufte Bahn brechenden Rufer des lesajas, ja sogar das auch bei den Jüngern fraffe Biederkommen es Elias in Johannes bem Täufer erfüllt ficht "wenn man es nur Me" Matth. 11, 10. 17, 11, so wird er die Idee seines eigenen Biederkommens nicht in jungerhaft abenteuerlicher Form verstehen, ien wir immerhin noch außer Stand die weitläufige Ausführung er spnoptischen Parufierede und was in vereinzelten Stellen abnlich utet zu begreifen, da wir nicht wissen wie weit sie getreu sich wiergeben ließ oder die von diesem Stoff immer aufgeregte Junrphantafie Ginfluß übt, noch wie weit Chriftus hierin fich ben ropheten anbequemt oder diefes in der Meffiasidce enthaltene Eleent unverändert beibehalten hat. Daß er aber ein plögliches Da-Dischentreten des deus ex machina erwartet hatte, durfte schwer dyuweisen und noch schwerer mit seinem gangen Befen und Birfen tegugleichen fein. Auch fehlt es der Parufierede felbst nicht an Dr einfacher Berufung auf "ben Reigenbaum, aus beffen Saftigerden und Blättertreiben man das Herannahen des Sommers ernne" Matth. 24, 32, sei baneben noch so start die auch sonst liebte praktifche Mahnung immer machfam zu fein, mit der Plotsbleit der einbrechenden Ratastrophe geltend gemacht 37 f. Jedenfalls

hat in der Rirche ein fehr jungerhafter, dem Berftandniß bes Meifters wenig gewachsener Sinn diejenigen geleitet welche in den Parufiereben ober in ber Apokalppfe bestimmte und nachweisliche Entwicklungsphasen bis auf die Gegenwart und Mittel zur Berechnung bes jungftere Tages gesucht haben. Auch mar es verkehrt die Bahrheit Chrifti und feiner Lehre mittelft feiner Beissagungen beweisen zu woller. ba das Erfülltsein des Geweissagten nur bem bon Chrifti Babrbeit icon Ueberzeugten einleuchten wird. Bohl aber ertennen wir Chriftus um fo mehr ale bie religiofe Bentralperfon, jemehr wir in feinem Erscheinen ben Abschluß wefentlicher Bedürfniffe, Erwartungen und Beissagungen und zugleich die Quelle aller weitern religiösen Entwidlung mahrnehmen. Sind schon in den apostolischen Ge meinden die begeisterten Bortrage, welche felbst mit dem "Bungenreden", nicht zwar in Analogie mit Chrifti ben beimischen Bahr heitsbesit ruhig und fest aussprechenden Meisterworten, wohl aber in jungerhaften Enthusiasmus eines überraschend neu betommenen Le bens fortbauerten, nicht wesentlich Vorbersagungen sondern nur Auslegungen noch nicht erfüllter Beissagung Chrifti, oder das Aussprechen ber Bebeimniffe bes innern Lebens: fo ift Chriftus auch in bem Sinne Bollender und Ende der Beisfagung, daß Beisfagung als fromme und beilige nicht mehr aufgegeben bleibt sondern nur noch in den Berirrungen des Schwarmgeistes porkommt, baber ichon Quther die "himmlischen Propheten" nur noch in diesem Ginne tennt und bestreitet.\*) Der Beilerathschluß Gottes ift in Christus fo vollendet geoffenbart daß ein Bedürfniß ihn weiter zu enthullen ober außer dem zu erwartenden flegreichen Verwirklichtmerden weitere Entfaltungen zu weissagen, gar nicht mehr borhanden ift.

3. Ob endlich auch die Einsetzung der beiden Sakramente, wie die Reformirten wollten, als symbolische Belehrung zum lehrenden Prophetenamt Christi zu rechnen sei, ist eine bloß methodologische Frage, mehr im polemischen Interesse bejaht als gemäß der Ratur

<sup>\*)</sup> Daß er freilich ben nüchternen Zwingli zu ben Schwarmgeistern rechnen konnte, ift fein Beweis unbefangenen Urtheils.

ber Sache. Go viel aber ift ausgemacht bag in Beiten mangelhafter Bildung, als das Lefen und Predigen des Evangelium zurücktrat, bas Befentliche ber driftlichen Erlösungelehre menigstens in den dasselbe abbildenden Saframenten erhalten geblieben ift, Dieweil die Taufe pur Bergebung der Sunde und Einpflanzung in Chriftus, wie das Abendmahl als Zeichen und Vermittlung der Lebensgemeinschaft mit hur und seinem geopferten Leibe, immer die Unzulänglichkeit zur GeeBesrechtfertigung ausspricht und die allein rettende Gerechtigkeit bes Blaubens einschärft, auch die beständige geistige Gegenwart Christi in besonders anschaulicher Beise sowol darstellt als auswirkt. Dennnoch mare es eine Runftelei ben Saframenten hier ihren Ort anguweisen, da sie sogar von der dazu neigenden reformirten Dogmatik hier nur als Appendices zur prophetischen Lehre, als Beranschaulihunge- und Bestätigungemittel betrachtet werben, somit von diesem Gesichtspunkt aus noch lange nicht zu ihrem vollen Rechte und in boller Bedeutung erscheinen fonnten.

- §. 130. Nach a. t. Borbild wird auch das Wunderthun um Prophetenamte gerechnet als mitwirkende Unterstützung der nessianischen Sendung, zugleich aber durch diese veredelt. Ob auch ticht absolnte Wunder hat Christus doch Wirkungen zu Stande bedracht die als Wunder erschienen sind.
- 1. Absolute Bunder als Birtungen außerhalb der in sich Beordneten Gesammtwirkungen Gottes oder gar im Biderspruch mit benselben.\*) sind weder denkbar noch mit besonnener religiöser Beltusicht vereinbar; denn die Belt in ihrem geordneten Berlauf mussen wir als den göttlich gehandhabten Gesammthaushalt anerkennen, so daß was irgend geschieht schon darum zu dieser Gesammtordnung

<sup>\*)</sup> Das aber ift die bogmatische Definition bes Bunbers, und jebe ihr tachhelfende Abschwächung verrath nur die Unthunlichkeit ben Begriff festzusielten. So namentlich der Bersuch jede von Geburt an vorhandene Indivisualität oder Originalität, jede Zwed setzende Weltregierung, ja sogar bas

alles Geschehens gehören muß, und was sich beffen weigert ichon barum gar nicht geschehen fein tann. Das absolute Bunber ift ein Unding und ein folches für geschehen ober geschehbar zu halten ein Ungedanke und Migberstand. Gerade die Einheit Gottes als bes in feiner ausammenhangend geordneten Bethätigung fich felbit gleich . bleibenden, darum wahrhaften und treuen fann absolute, mit allem andern Geschehen nicht zusammenhangende Bunder nicht zulaffen, wie hingegen ber Polytheismus und etwa der dualistische Manicais mus ober der judische Theismus mit seiner mangelhaften Ginficht in Gottes natürliche und sittliche Weltordnung, die für's fromme Be wußtsein nothwendig nur im tnechtischen Sichbeugen unter die willkurliche Allmacht eine Korrektur sucht. — Die absoluten Bunder muffen wir vielmehr als abergläubige Vorstellung verwerfen. aber im gottlichen Gesammthaushalt alltäglich Geschehendes und felten ober gar nur Ginmal Geschendes einen berschiedenen Gindrud auf uns macht, jenes immer und für jeden als gemeine und wohlbefannte Ordnung erscheint, dieses aber als ungewöhnlich den Gindrud bet Außerordentlichen, ja Unerhörten hervorbringt ift einleuchtend; daher die Dogmatik berechtigt war von providentia ordinaria und extraordinaria zu fprechen, sobald nur die Einheit beider festgehalten blieb (§. 58). Mit theistischer Frommigkeit ift auch nicht vereinbar, beim Deismus hingegen faft unentbehrlich, nur in feltenem und unertlarten Geschehen die gottliche Birtung ju fühlen, im gemeinen und biel umfassenden Geschehen aber sie nicht zu fühlen; schöpferische Thaten als Gottes Birtung anzuerkennen, Die Entwicklungen bes Geschaffenen aber nicht, woran gerade nur fo viel ju loben mare daß mer bas gewöhnliche Geschehen bei abgeschwächtem frommem Abhangigleits gefühl nicht religios auf Gott begieht, bem bas Seltene als Bunder

Erhörtwerden von Gebeten unter ben Bunderbegriff zu stellen. Guizot läft in seinem Surnaturel theils das Bunder theils die über der Natur anzuer: tennende sittliche Weltordnung mit dem Gottesreich durcheinander schillern. Allerdings hört mit dem Läugnen des letztern alle Religion auf, im Berneinen des erstern aber kommt sie nur reiner zu sich selbst. Brgl. Protest. R.:313-1864 Nr. 40.

aufgefaßt zu einiger Ausgleichung jenes Mangels dienen mag. Es tann aber kein Borzug sein gewöhnlich gottvergessen zu leben, weil man dem umgebenden alltäglichen Geschehen zutraut daß es sich von selbst mache, und nur selten, nämlich wenn ein Wunder begegnet oder man an eines denkt, sich religiös erregen zu lassen. Bielmehr ist gesunder Frömmigkeit ausgemacht daß alles Geschehen durch Gottes Kraft geschieht, jedes einzelne Geschehen aber mit allem andern zusammenhängt, somit gottgewirkt und natürlich zugleich ist. \*)

Diese zunächst nur logische Orientirung über Begriffe unter welche man geschichtlich Ueberliesertes einrahmt, wird sich aber nicht zum Ziel bringen lassen ohne daß wir das über den Gesammthausbalt Gottes oder über die Gesammtordnung als Welt Gesagte näher anwenden auf die dreisache Seinestufe die wir innerhalb der Gesammtordnung unterscheiden, die natürliche Welt, die sittliche Welt und das Gottesreich der Erlösung, indem die Vorstellung des absoluten Wunders auf jede dieser drei Stusen des Seins mit gleichem Rechte bezogen wird.

Wunder in der Naturwelt oder Naturwunder (I. S. 204 f. und §. 75) ware jedes außerhalb oder im Widerspruch mit ihrer Gesammtordnung die wir die göttlich gesetze und gehandhabte Naturordnung nennen, vorkommende Geschehen, heiße man es nun widernatürlich oder übernatürlich, z. B. daß vorübergehend im scheinbaren Lauf die Sonne stillstände oder die Erde in ihrer wirklichen Umdrehung um die Achse, woraus nothwendig der völlige Zusammensturz unseres Planeten und die Ablenkung seiner Nachbarn solgen müßte, wenn nicht ein noch ungeheureres Wunder diese Folgen aufhöbe.\*\*) Man meint zu Ehren Gottes annehmen zu müssen daß er in den Weltverlauf eingreisen, ihn still stellen oder abändern könne, und bedenkt nicht daß ja der Weltverlauf Gottes eigene That ist,

<sup>\*)</sup> Rraus, die Lehre von ber Offenbarung, Gotha 1868, giebt S. 230 eine Definition vom Bunber, die vielmehr von allem weltlichen Sein und Gesicheben auszusagen mare.

<sup>\*\*)</sup> Bas Pfaff in seiner weltflugen "Orientirung über bie Fragen ber Beit," Raffel 1868 als selbstverftanblich ohne alle Schwierigkeit hinstellt.

somit Gott sein eigenes Birten still stellen ober abanbern follte, etwa gar nur gum 3wed feinem Bolte einen Sieg zu verfchaffen, wofür so ungeheure Rachhulfe gar nicht nothig ift. Gin ebenfo absolutes Bunder ware daß Baffer jofort zu Bein murbe, b. h. ein elementarer Stoff ploklich ein benetabilischer und gegorener Saft aus Weintrauben, was felbst Reander bei Annahme aller erbentlichen Bundermacht dennoch undenfbar findet, wenn er in Rana boch wenigstens nicht wirklichen Wein augesteht sondern immer nur Baffer, bem jeboch Farbe Geschmad Geruch und Beist, wie ba Bein fie in fich hat, sei verliehen worden; — das noch so spat nach Luther welcher im johannaischen Sochzeitswein ben bes neuen Bundes, im Baffer bas des alten Bundes heraus fchmedt. Aljo das absolute Bunder in der Naturwelt mare immer ein Gefcheben außerhalb der Naturordnung, die doch eine fich gleiche und geordnete, bie Gesammtheit aller Natur umfaffende Lebensäußerung Gotte felbst ift. Giebt man biefes Bunder ju, so muß man weiter schreiten und fur die sittliche Belt gang basselbe behaupten.

Absolutes Bunder in ber fittlichen Belt ober fittliches Bunder (§. 81) ware jedes außerhalb oder im Biderfpruch mit ihrer göttlich gesetten und gehandhabten Gesammtordnung, Die wir die sittliche Weltordnung nennen, porfommende und bennoch sittlich sein sollende Sandeln, beiße man es übrigens widersittlich oder über sittlich, 3. B. daß uns als sittlich und von Gott zugemuthet ein Diebstahl oder bas Niedermachen ganger Bevolkerungen mit Greifen und Rindern auferlegt murbe, wie man bergleichen sittliche Bunder aus a. t. Erzählungen als wirklich vorkommende angesehen hat, ohne ben fagenhaften Charafter zu beachten, oder fich flar zu machen bas bergleichen sich vorzustellen nur da angeht wo man das sittlich Gute nicht als Gottes wesentlichen Billen auffaßt sondern bloß als arbitraren, fo daß jede Sandlung nur als von diejem Billen befohlene gut mare, welchen Inhalt immer fie hatte. Gin sittlicher Diebstahl als Verwandlung eines unfittlichen in ein sittliches Thun ware im fittlichen Gebiet burchaus mas im Naturgebiet ein Bermandeln von Baffer in Bein, und die Ausflucht wurde nichts helfen bag bem Unsittlichen zwar nicht die Ratur aber boch die Eigenschaften bes

Sittlichen nämlich das von Gott Befohlensein zugeschrieben würden, da die wesentlichen Eigenschaften sich nie von der Natur oder vom Wesen eines Objekts ablösen lassen sondern nur das explizirte Wesen selbst sind. Also das absolut sittliche Wunder wäre immer nur ein sittlich sein sollendes Handeln außerhalb der sittlichen Gesehe und Ordnungen, die doch die alles Sittliche umfassende sich gleich bleibende und durchgängig harmonisch geordnete Lebensäußerung Gottes selbst sind. Giebt man aber dieses Wunder zu, so muß man weiter schreitend auch für's erlösende Gottesreich, das sich über der gemeinen sittlichen Weltordnung ausbaut, das Entsprechende behaupten.

Absolutes Bunder im Gottesreich der Erlösungsreligion oder Reichswunder (I. S. 371, 376) wäre jedes in diesem Gebiet außerhalb oder im Widerspruch mit dessen von Gott gesetter und gehandhabter Gesammtordnung, die wir die Reichsordnung nennen, Geschehende, das aber dennoch eine Reichshandlung sein sollte, z. B. daß irgendwo ohne Buße und Glauben die Erlösung erlangt werde, etwa durch etstatisch bewußtlose Zuckungen und Krämpse oder durch ein plögliches Ereigniß ohne alle Borbereitung im eigenen Innern, wie man unbesonnen die Bekehrung des Paulus zu einer magischen machen will. Das wäre ein Reichswunder, wie vorhin der sittliche Diebstahl ein sittliches oder das plögliche Berwandeln des natürlichen Wassers in gegorenen Traubensaft ein natürliches Wunder; es wäre ein Reichsvorgang außerhalb der Reichsgesammtordnung, welche doch nur die in sich geordnete, sich gleichbleibende Lebensäußerung des erlösenden Gottes selbst ist.

Es wird endlich an der Zeit sein diesen Unbegriff, den man niemals aus der Erfahrung hat sondern immer nur aus schiefen logischen Begriffen, welche man auf Erfahrungen anwendet, fallen zu lassen, wie er sich denn doch nur selten noch scharf und rund hervorgewagt hat,\*) dennoch aber der Dogmatik vorschwebte und sie verwirrte. Will man ihm damit wieder aushelsen das behauptet

<sup>\*)</sup> Friebr. Ritid: Augustinus' Lehre vom Bunber, Berlin 1865 zeigt bag icon Augustin biefes nicht über fich brachte.

wird jede Einwirkung aus ber bobern Sphare auf die niebrigere fei ein Bunder in letterer, somit jede sittliche Ginwirtung auf die Natur, und jede Reichseinwirfung auf die fittliche Belt ebenfalls wie denn vollends das ichovferische Gervorrufen aus bem Richts das Urwunder bleibe:\*) fo ift zu erwiedern vorerft bas Allerunbekanntefte, und das ift ja bas Erschaffen ber Dinge, eigne fich am weniasten als Analogie um die Erfahrungebinge zu begreifen, jedenfalls aber helfe die Berufung auf Schöpfermacht welche Korn und Bein hervorbringt, burchaus nicht zu einem Umzaubern von Baffer in Bein ober zu einem gebadenes Brot machen ober vermehren, was die Bertheibiger des Bunders ju überfeben lieben. Auch handle . es fich bei ber Frage nach bem Bunber burchaus nur barum ob in der porhandenen und gottlich wie erschaffenen so auch erhaltenen und geordneten, ja auch ftetefort entwickelten und gesteigerten Belt jum munderlosen Bang der Dinge noch ein munderbarer fich beige geben zeige, fo daß letteres außerhalb der Gesammtordnung por fomme. Bir verneinen dieß, da auch die steigernden Entwidlungen fich in geordnet gesehmäßiger Beife, folglich nicht miratulos machen, fo bag auch wenn Darwin recht hatte und aus bem Affen endlich ein Menfch wurde, immer tein Bunder fondern nur ein weiter tragender Begriff von dem mas Gott durch Naturordnung wirkt, heraus fame. Sodann moge Gott noch fo fehr in der Analogie einer fittlich handelnden Verfönlichkeit schon auf die Natur und in ihr wirken, fo ift gerade auch durch diese Analogie das Bunder ausgeschloffen, fofern wir unfer sittliches Ginwirten auf Raturobjette niemals ein wunderbares nennen, obwol das sittliche Subjett ein spezififch boberes ist als das natürliche Objeft. Darum ist auch das Wirken bet Gotteereiches und Chrifti auf die außer ihm vorgefundenen sittlichen Geschöpfe obgleich Umgestaltung und Belebung aus boberem Brin-

<sup>\*)</sup> So auch Kraus S. 244, indem er Gott wie ein einzelnes Etwas dem Seienden gegenüber stellt und die endlichen Ursachen als Naturgesetze für sich ohne Gott wirksam (246) benkt und bei der Brotvermehrung meint, die Berufung auf Schöpferkraft entziehe das Faktum der Naturwissenschaft, — als ob die Schöpferkraft Brot bade.

aiv bennoch tein Bunder, weil es überall nach fich gleichbleibenden und geordneten Reichsgeseten erfolgt, somit nirgends ein Raum ift für das absolute Bunder. Berufen fich endlich feine Bertheidiger, unferer wunderlosen Erfahrung gegenüber auf ein Bunderborrecht für Gründungszeiten ober Erschütterungsperioden des alt- und neutestamentlichen Gottesreiches, indem die alttestamentlichen Bunder bornehmlich folchen Berioden jugetheilt feien, theils ber Grundung ber Theofratie durch die Patriarchen und Moses, theils dem Ringen mit Baaledienst unter Suhrung bes Elias und Elisa, die neutestamentlichen Bunder aber der Grundungszeit Christi und der Apostel: so darf nicht übersehen werden theils daß sich auffallende Bunder auch ganz anderen Berioden eingereiht finden, theils aber daß die Grundungezeiten wie bie besonders erschütterten allemal handelnde, nicht aber Urfunden schreibende gewesen find, und fvater ihnen um so leichter Bunder augeschrieben werden je weniger eine urfundliche Geschichte fie sicher geftellt hat, und je mehr jebe menschliche Gemeinschaft geneigt ift ihre gefegneten Urfprunge und überstandenen Rrifen fagenhaft burch Bunder zu verherrlichen. Man laffe fich nur nicht verbluffen burch die Parole, Bunber feien bem perfonlichen Gott nothwendig, ihre Leugnung gehore zum Pantheismus. Bielmehr fragt fich nur ob Gott ber fich gleich bleibenden ober ber veranderlichen Berfonlichkeit analog fei.

2. Rach diesem zusammenfassenden Rückblick auf weiter oben vertheilt Gesagtes können wir unsern Lehrsatz nun leichter ausführen. Bom Christus, gerade weil er den Propheten analog sein sollte und der sie übertressende Gipfel alles Prophetenthums, wurden Wunder erwartet Joh. 7, 31, so daß Jesus dieser Erwartung auf gar keine Beise entsprechend noch viel weniger die Anerkennung als Messas bei den Juden gefunden hätte als er sie gefunden hat. Auch muß er Thaten verrichtet haben die dieser Erwartung wenigstens für Biele genügten, da man gerade darin einen Borzug Christi vor Johannes dem Täuser, der keine Wunder gethan, anerkannte Joh. 10, 41. Diesem diente als Ersas für das sehlende Wunderthun die doch auch an Elias erinnernde höchst auffallende und dem Bolk als halbes Wunder imponirende Rauhheit der persönlichen Erscheinung in Kleid, Rahrung und Lebensweise, was man hinwieder an Christus vermiste

Matth. 11, 13. 19. Beibe hatten bei ungemein turger Laufbahn ohne ein die Aufmertsamkeit des Bolkes sofort erregendes Glement ein nachhaltiges Birfen faum erreichen fonnen, jumal auf die bamalige Judenwelt, die laut Paulus 1 Korinth. 1, 22 Beichen und Bunder begehrte. Daß Jesus die Aufmerksamkeit auf sich gezogen hat durch Seilungen welche als Bunder galten, mahrend bann bod wieder die eigentlichen Beichen und Bunder (am Simmel) vermist wurden, ift fo gut bezeugt als daß Johannes burch feine ascetische Strenge die Aufmerksamkeit erregte. - Aus den altern Evangelien tonnen wir feben wie die erften Beilungen wunderbarer Art gunadft burch die erschütternde Predigt veranlagt find, indem - was in neuerer Zeit noch vorfommt, schon darum aber nicht recht als Bunber gilt, - ein Buhörender bei sittlicher und physischer Berruttung in frampfhafter Erregung zu Boben geworfen bann wieder aufgerichtet wird, was zumal an einem ber bamaligen "Befeffenen" vorfallend ben Eindruck bes Bunders macht Mark. 1, 22 f. Luk. 4, 31 f., ohne Zweifel die einzige Art von Zeichen welche Paulus in seiner Birtfantfeit ausgeübt hat, fo daß das Ausbeuten feiner Berufung auf verrichtete Bunder ben neuen Apologeten wenig Ehre macht, denn das find die Bunder des Beiftes und der Rraft. Bei diefen fitte lich und phyfisch Erfrankten fiel die sittliche mit einer physischen Beilung zusammen. Burden aber alle rathfelhaft unbeimlichen Rranfheiten wie Kallsucht und Bahnsinn als Befessenheit erklärt, jo mußten die auch von der am weitesten gebenden Rritit jugegebenen, weil fogar von Pharifaern oder Underen geubten Seilungen Befeffe ner Matth. 12, 27; Lut. 9, 49 viel weiter reichen; ober mas foll ein "ftummer und tauber ober auch blinder Beift und Damon" fein, wenn nicht ein Uebel wie Fallfucht, das in feinen Parogismen ben Menschen bes Redens und Borens und Sebens beraubt, fo daß Christus wenn er solche Damonische sei es nun für immer oder boch aus dem vorliegenden Ueberfall der Rrantheit heilt, bann freilich einen Stummen und Tauben oder auch einen Blinden geheilt hat, indem er einen "tauben und ftummen Damon" austrieb? Freilich aber war nicht ber beseffene Mensch an sich blind sondern ber

besitzende Damon war ein blinder, stummer u. f. w. und machte jenen blind so lange er ihn anpactte. Daber fann ein auf folche Art von Rindheit an Epileptischer auch ein von Rindheit an Blinder fein, und boch, obwol ein wirklich Blindgeborner von Gestalten wie Baume oder Menschen gar teine Vorstellung hat, beim vorerft noch nicht ganglich fichern Seben "Menschen beschreiben wie Baume wanbelnd" Mart. 8, 24. Darum konnen auch die vom stummen und tanben Damon Befreiten, felbit wenn fie als Taubstumme bon Jugend auf bezeichnet waren, fofort die Sprache fowol verfteben als sprechen, was bei ganglich Taubstummen nicht möglich ift.\*) Befus in folchen Erfahrungen der aus feiner erschütternden Predigt berborgehenden Seilmacht inne geworben, tann fie bann mit Billen anwenden und je mehr er als Messias gilt, desto mehr kommt ihm auch von Seite anderer Rranten Empfänglichkeit fur feine Beiletraft entgegen, ohne welche er wie in Nagaret wenig Bunder thun tonnte Lut. 4, 23. Matth. 13, 58. Mark. 6, 6. Go ift er bereite ein wunderbar Beilender, dem bann überhaupt bas Bunderthun augeschrieben wird. Dag nun auf diesen Buntt die bergrößernde Sage und Berücht fich werfen ift eine Thatsache die fich immer wieberbolt. Bir feben in diefen querft munblichen leberlieferungen, welche spater gesammelt und aufgezeichnet worden find, Ertreme mit aufgenommen die noch deutlich ihre Ungeschichtlichkeit verrathen, oder wo dieses weniger ber Kall ift, sich boch über die Grenzen des Dentbaren binausstellen und fo auffallend allegorische Bedeutung ansprechen oder ein Digverstandniß tund geben bag die befonnenfte Rritit fie mit beffer Bezeugtem unvereinbar findet. Nur überfebe man nicht daß n. t. Schriftsteller im allegorischen Erzählen viel weiter geben als wir, und darum noch nicht ein Migberfteben borliegt, gefest auch wir konnten beut ju Tage nur bei Digberftand

<sup>\*)</sup> Daß bieser Blinde bei Markus nicht als blindgeboren bezeichnet wird, andert am Gesagten nichts, zumal der Blinde bei Johannes 9 ein blindgeborener ift und doch gleich nach Deffnung seiner Augen so wandelt und handelt, wie ein nie sehend gewesener es nicht kann Mark. 7, 11.

gang gleich ergahlen. Das bei Lut. 13, 6 f. erhaltene Gleichnis bom Feigenbaum ift zur bramatischen Bunbergeschichte geworben Matth. 21, 19 f. Die Lehr-Erzählung vom bankbaren Samariter Lut. 17, 12 f. ahnlich der vom barmherzigen 10, 30 f. ift zur Einzelgeschichte geworben, wie fpater auch die vom reichen Mann und armen Lagarus von Rirchenvätern als Begebenheit verftanden Bas für die Lehr-Erzählung weil bentbar barum merben fonnte. verwendbar ift, das tann fich auf dem Boden ber Geschichte nicht immer halten; fo wenig ale gefunde, leben ausfätige Samariter und Juden gemeinsam in der Birklichfeit, und auf diesem Boben murbe fich abgesehen von der Beilung das Bingeben ju den theils judischen theils samaritischen Brieftern und die Rudtehr zu Jesu nicht fo leicht in Ein Gemalbe von turger Zeitfrift einordnen wie in ber Lehr-Ergahlung. Daß Chriftus ein mahrer Menfch fei und boch aufrecht über ber Seeflache babin wandelt, ja noch ben bas Bagnif ebenfalls versuchenden Vetrus oben balt, ift ein ebenso ichones und wahres Bild, als der Borgang in der Außenwelt widerwartig und abenteuerlich fein mußte und auf wirklicher Seeflache gar nicht fteben noch wandeln fann, fondern nur auf bem Marchensee eines Bauber Die Erzählung ift bas febr getreue Abbild bes Chrisms welcher als die bofen Tage gefommen, aufrecht über bas Meer und burch die Sturme ber aus Feindschaft und Sag erregten Leibenschaften hindurch wandelt, mahrend Petrus ber fich aus ber Junger schaft allein auf diese sturmischen Bellen hinauswagt, verleugnend untergeben wurde wenn nicht ber Blid bes vorübergebenden Deiftere ihn hielte. Da indeß nur bei Matthaus die Nebenfigur bes Betrus mit in bie Ergablung vom Bandeln Chrifti über bem Sa aufgenommen ift, die andern Evangelien hingegen nur die gefähr beten Junger durch ben ruhig bon ferne wandelnden Deister gerettet schildern, im Uebrigen aber die Ergablung variirt, indem die Gefahr borbei ift entweder sobald Christus in's Schiff aufgenommen mirb, ober aber sobald fie ibn seben und aufnehmen wollten, bas Schiff lein auch fofort das Ufer erreicht 30h. 6, 21; da überdieß ber Ausdruck "über bem See oder über ben See wandeln oder fteben" burch seine Zweideutigfeit die Beranlassung bietet einen geschicht

lichen Borgang ins Bunber umzusegen;\*) ba endlich jener fich noch berauslesen läßt, wenn anders die Nachtfahrt der Junger vom Gegenwind verzögert bie Rordfrummung bes See's durchschifft und ber über bem Baffer am Ufer ebenfalls von Oft nach Beft hinüber gebende Meifter unerwartet ihnen nach tommt: fo zeigt fich die Möglichkeit bes Borgangs sowol als feiner Berwandlung in ein ohnehin allegorisch finnvolles Bunder. Daß auch die Speisungsgeschichte, von Matthaus und Martus fogar als zwei Speifungen eingereiht, weil fich ungleiche Bahlenangaben vorfanden, 5000 Bespeiste 5 Brote und 12 Rorbe Ueberrefte Matth. 14, 20. 21, bingegen 4000 Gespeiste 7 Brote und 7 Körbe 15, 17. 38, wozu noch in beiben vorgefundenen Ergählungen der verschiedene Ausdruck für "Rorbe", eine entschieden allegorische Bedeutung hat wie ber Bein in Rang, tann uns nicht entgehen. Gang besonders find im Johannesevangelium die erzählten Geschichten Darftellungen eines geheimeren Sinnes, indem mittelft freifter Berwendung ber vielen überlieferten Bunder einige wenige, meift mit ausführlichem entsprechenbem Lehrgehalt versehen gestaltet werden, um die bedeutenderen Beiten ber Birtfamteit Chrifti ju veranschaulichen. Möglich bag Ritobemus ein typischer Reprasentant sein soll fur die unentschiedene Empfänglichkeit bei ben beffern Judaern, wie ohne Zweifel die Canariterin für ihre Nation, wenn boch bas "fünf Manner haft bu jehabt und ber ben bu jest haft ift nicht bein Mann" gemäß 2 Ron. 17, 24 und Josephus Arch. IX, 14. 3 die alten fünf Götter der Samariter und ihren jegigen ungefeglichen Jehovahfult im Auge at. - Genug um zu feben bag bie Bunderfage fehr gefchäftig war

<sup>\*)</sup> M. "Das Evangel. bes Johannes" S. 90 f. Ich zitire biese Schrift a ich Bieles in berselben für richtig halte. Strauß hätte ihre wiederholte Bersinglimpfung sich ersparen können, da ich die versuchte Ausscheidung zweier mellen im Evangelium seit Baurs Kritit besselben nicht mehr vertrete und as auch erklärt hatte. Die Berunglimpfung, allenfalls berechtigt wenn mein Buch später geschrieben wäre, hätte Strauß um so mehr unterlassen dürfen ils er selbst in früherer Zeit über dieses Evangelium geschwankt hat. Brgl. Brot. Kirchenzeitung, 1864, Rr. 17.

und balb wirklicher Begebenheiten sich bemächtigte, balb typisch und allegorisch gemeinten Lehr-Erzählungen bald auch a. t. Borbildern nacharbeitend, so daß zur Zeit als man Evangelien zusammenstellte, bergleichen Stoff vielsach vorgefunden und mit Auswahl ausgenommen wurde, was sogar wenn Evangelien schon im letten Dritttheil bes ersten Jahrhunderts zusammengestellt wurden, begreislich ist. Immer bleibt auch dieses ein Produkt des urchristlichen Geistes und ein Zeugniß von dem mächtigen Eindruck den man von Christus empfangen hat. Seien aber diese Theile in den Evangelien um so weniger historisch gesichert je mehr die Phantasie hier geschäftig war, so können darum doch die Berichte über Iesu anderweitige Wirssamkeit, namentlich über sein Lehren viel gesicherter überliefert sein, nicht nur weil dieses den predigenden Jüngern viel wichtiger war, sondern auch weil Reden und Lehren sich nicht leicht erzählen ließen und frühere Auszeichnung fanden.

3. Bahrend nun Thaumaturgen mit Oftentation ihre Pragis betreiben, sehen wir Christus trot bes Beifalls und ber audringlichen Ermunterung zu möglichfter Steigerung feines munberhaften Beilens eine unverkennbare Burudhaltung üben, indem er gwar wider barte Abweisung seines Birtens fich auf feine Berte beruft, freilich aber nicht die Miratel meint sondern überhaupt die Berte und Erfolge seiner Wirksamkeit Matth. 11, 5 wie die kora bei Johannes, \*) ben Glauben an feine Gotteefendung aber nicht auf ben Gindrud ber Bunder gegrundet haben will, Miratel und Schauwunder vollends von fich ablehnt und fie zu wagen als ein tollfühnes Gotte persuchen gurudiveist. Letteres in der Berfuchungegeschichte, mo unter brei fatanischen Bumuthungen zwei mirafulofe find und alb unnöthig ober fündlich abgelehnt werben. Ohne Zweifel ift fraft biefer Grundfate auch manches Bunder migbilligt bas man fpater ibm auschrieb. Will er nicht Steine in Brote verwandeln, was übrigens wie wir gefeben, ein Symbol ift feiner die außere Berrlichkeit verschmähenden Riedrigkeit, fo tann er auch nicht Baffer in Bein,

<sup>\*)</sup> D. Schrift über bas Johannesevangelium S. 67.

ge Brote in viele verwandeln ober einen Feigenbaum, weil berfelbe m Sunger außer ber Feigenzeit, wie Martus beifügt teine bte barbot, verwunschen und absterben machen; - ber Feigena Blatter treibend ohne Frucht ift das Bolt Israel; - will en Bundersprung von der Tempelginne in die Tiefe nicht leiften, pird er auch nicht auf eine Bafferfläche hinauspilgern, noch im : in die Luft fahren. All bergleichen wird ja nur der es fofort ärenden Allegorie wegen bom frommen Glauben willtomm geheißen ein ideales Gebiet welches niemals der durre Boden der irdischen flichfeit fein tann; benn auch die Bunbergläubigften wurden fich mdet fühlen wenn jenes Bandern auf ihrem See und jenes Sinaufeben in ihrer Luft vorginge. Wie wird boch auch bas Beschwören Secfturmes von den Predigern aller theologischen Richtungen nie-3 zu naturgeschichtlicher Betrachtung benutt fondern zur Darftellung von Chriftus befanftigten Leidenschaftesturme. Wind und Bellen n fein Gehor seine befehlenden Borte zu vernehmen, wohl aber r Berg. Bum Bunderfanon ber Berfuchungegeschichte tommen weitergreifende Ausspruche Chrifti, die bem Bunder bochft untig und boch selbst wieder der Bundersucht zu einiger lleberitung verfallen find. Klaffifch in biefer Sinficht ift die Erklarung 1. Luf. 11,29 f. "daß er fein anderes Beichen gebe als bas bes pheten Jona, der den Niniviten fein Beichen gab als nur feine bigt, gleich wie Salomo ber Konigin aus Guben fein Beichen als nur feine Beisheit; baber bie auf Jonas Predigt bin, ohne Beichen zu verlangen buffertigen Riniviten und ebenso bie auf lomo's Beisheit begierig horende Konigin bas Jefum umgebenbe, ner erft Beichen verlangende Geschlecht beschämen, zumal mehr ihnen ftehe als nur eine Jonaspredigt oder eine Salomonsheit." \*) Die Abzwedung biefer nie in blogem Jungerfreise erbten, hier eher unerwünschten und barum nicht ohne mißbeutende rettur gebliebenen Rebe ift flar wie ber Tag, Chrifti Predigt Diene durch fich felbst Glauben und habe nicht nothig folches erft

<sup>\*)</sup> Meine fünfte Predigtfammlung Rr. 23.

von etwas außer ihr zu erborgen. "Es wird biefem Gefchlechte tein Beichen gegeben werden", lefen wir gang allgemein bei Mart. 8,12, "tein Beichen als nur das bes Propheten Jonas" beißt es in gleichem Sinn Lut. 11,29 und Matth. 16,4; bennoch wird bei Matth. 12.40 f. die meisterhaft flare Lehrabsicht burch bas jungerhafte Ginschiebsel burchfreugt in welchem bas Jonaszeichen auf ben Aufenthalt im Seeungeheuer und bas von Chriftus zu gebende entfprechende Beichen auf fein Begrabenwerden migbeutet wirb. 2Benn irgendwo verrath fich bier die absolute Fremdartigfeit des Ginschiebsels für jeden der Augen hat um zu feben und nicht vorzieht diefelben pharifaifch ju fcbließen; benn ber herr rebet bom Beichen welche Jonas ber Stadt Rinive gab und einfach feine Erscheinung und Predigt felbst ift, das miratelfüchtige Ginschiebsel aber wirft sich auf jenes Ballfischwunder, von dem das binnenlandische Rinive nichts geschen noch gewußt hat; sodann muß diesem verungluckten Ginfall au lieb Befus "brei Tage und brei Nachte im Bauch ber Erbe fein," während er nur von Freitag Abend an bis jur Sonntag-Fruhe im fehr oberflächlichen Grabe liegt, und die übergreifendste judifche Tagestählung bochftens brei Tage berauspreffen konnte, wenn man ein Spatstudlein bes Freitags und ein Fruhtheilchen bes Sonntags als zwei Tage gahlen will, wobei jedenfalls nur zwei Rachte übrig Bludlicher Beife wird aber bei Matthaus bann forige fahren wie es nach dem Einschiebsel unmöglich mare, nemlich in Minive habe man auf die bloge Predigt hin Buge gethan, b. 4. ohne ein Beichen nothig zu finden. Der evangelische Abschnitt ver bient aber mit feinem fich grell berrathenden Ginschiebsel unfern besondern Dant, weil er gang unverfennbar beweist bag in die evangelischen Sammlungen ein wundersuchender Sinn mit Eingang gefunden hat, und ber gemiffenhaften Schriftbenugung bie beilige Pflicht obliegt mit besonnener Rritit zu verfahren. Chriftus selbst erscheint über jede Bundersucht erhaben. Bald tadelt er bas Fragen und Begehren von Beichen, bas Abhangigmachen bes Glaubens von ihnen Joh. 4,48, bald will er gewirkte Beilungen verfcwiegen wiffen Matth. 8,4; 9,30, Mark. 7,36, bald verweigert er bie ber langten Bunder Matth. 12,38 f. 16,1 f. bald weist er auf größert

Berte bin 3oh. 1,51 und oft, \*) die in den Wirkungen feiner e Seelen jur Befehrung bringenden Macht bestehen, in ben Ereisen bes Beistes und ber Rraft, welche auch Paulus als seine isgezeichnetste Babe betrachtet. Bie bie Chrifto thatfachlich eigene eilgabe zu erklaren fei, ift ber Glaubenslehre teine erhebliche Frage, bald nur auch diefe Lebensäußerung Sefu als aus feinem Berufsifte hervorgegangen und seinem Beruf dienend anerkannt bleibt; nn gefandt weiß er fich weber als Leibargt, wiewol er fich mit efem vergleicht, noch als Bunberthater fondern als rettender Bringer 8 Evangeliums und Gottesreiches. Ohnehin bauen wir auf bie Bunder den Glauben nicht, da ja auch falsche Propheten erstaunhe Zeichen thun sollen, somit das Wunder an sich die gottliche endung nicht beweist, fondern erft wenn aus Liebe berrichtet zum eichen einer göttlichen Gesinnung wirb.\*\*) Go hat Chriftus das bunderthun der alten Propheten vollkommen gemacht, indem es m aus feinem geiftigen Birten bervorgeht und eine Aeußerung iner liebenden Berufetraft wird. Denigemaß fichten wir bie bunderüberlieferung in feinem Geifte, wehren der abergläubigen ebertreibung und Ueberschätzung und wiffen unfern Glauben unabingig bom Bunder, benuten die ebangelische Ueberlieferung mit eier aus der thatfachlichen Beschaffenheit ber vorliegenden Schriften geleiteter Kritit und achten fie auch ba wo nicht Geschichtliches. imer aber eine eble und fromme Schilderung, bon driftlichen Ideen irchdrungen vorliegt. Die Glaubenslehre tann gerade in Diefem ebiete bas nicht unmittelbar jur erlofenden Birtfamteit Chrifti bort, gang ruhig Bieles ungelöst fteben laffen, überzeugt es werbe eine rtarbeitende Eregese und Rritif weder absolute Bunder als bistorisch raefallene herausbringen, noch ben Sat umftogen daß mit Chrifti

<sup>\*)</sup> Meine Schrift über bas Johannesevangelium S. 67.

<sup>\*\*)</sup> Meine resorm. Dogmatif II. S. 334. Peter Martyr: fides ex iraculis non nascitur, confirmatur potius; sed non satis sunt ad fidem confirandam, weil es auch bamonische giebt. Ganz besonders vergl. Scholten i Nippold S. 343.

Wirksamkeit auf das Geistige eine diese unterstützende Seilgabe sich bethätigt hat, die den Eindruck des Wunders hervorruft und doch nur ein in der geordneten Gesammtheit der Dinge enthaltenes wenn auch selten und nur unter besonderen Umständen hervortretendes Element ist. Namentlich aber wird der andere Sat sich bewähren daß Christus selbst seine Gottessendung weder auf diese Wunder gründet noch überhaupt der Wundersucht hold ist.

## 2. Das hohenpriesterliche Umt.

- §. 131. Bas dem alten Bundesvolk die Priesterschaft levitisch, also unvolkommen geleistet, das leistet Christus im neuen Bunde der Menschheit sittlich und volkommen. Sein hohenpriesterliches Amt veranschaulicht als vollendetes Opser das sich völlig Hingeben an Gott oder seinen Gehorsam, der überall sowol aktiv ist als passiv.
- 1. Das hohenpriefterliche Umt läßt fich Chriftus nicht guschreiben ohne ein fehr anderer Begriff zu werden als ber levitische des Alten Testamentes von der Briefterschaft und ihrer hohenpriefter lichen Spite, beren Buftanblichkeit im Zeitalter Chrifti einer balbigen Anwendung diefer Burde auf ihn nicht gunftig war. Daber ift bie bon ben Soginianern erhobene entscheidende Opposition wider bieset firchliche Dogma gar nicht leicht zu beurtheilen; auch fie lehrten ein Briefterthum Chrifti, nur erschien basselbe unfern Dogmatikern als ein bloß scheinbares und bilbliches, fo daß fie in der polemischen Abwehr ihrerseits viel zu weit gebend behaupteten Chriftus sei mahrer ben alttestamentlichen analoger Priefter, nicht aber heiße er fo nur ibeal und sei bloß figurlich ber Sobepriefter. Das Hauptintereffe an diesem Dogma war die Kesthaltung der hergebrachten Lehre Chriftus habe in stellvertretender Genuathuung das fühnende Opfer bem Bater bargebracht in scinem Tobe und vertrete die Seinigen nun auch im himmel, mahrend die Soginianer gerade bas eigentliche Opfer leugneten und ihn Briefter nannten nur wegen feiner bulf

reichen Barmbergigkeit und fürbittenden Bertretung unfere Bohle, fo bag er erft im himmel jum Sobenpriefter geworben fei, bei welcher Lehrweise ce bann schwer halt bas hohenpriefterliche vom toniglichen Amt zu unterscheiben. Bebor wir aber diese bogmatischen Fragen behandeln, liegt une baran in ber Sohenpriesteridee wie fie auf Christus übertragbar ift, ben Ausbrud bes Glaubens an feinen volltommenen Gehorsam zu erkennen, welchen er im Christusberuf bem Bater geleiftet, fomit bie bolle Treue im Erlofungeberuf. 3mar tonnte biefer Gehorfam jum prophetischen Umte gerechnet werben, fofern Chriftus feine Lehre durch ihr gemäße Lebeneführung bestätigt habe; ba aber nur ber thatige Gehorsam diese Auffaffung guließ, wenn ber leibende jebenfalls ber hohenpriefterlichen Funttion angehören follte, \*) fo gerieth man in die verwirrende abstrafte Auseinanderhaltung des einen und des andern Gehorfams, meinte nur ben leidenden als stellvertretend und genugthuend aussondern gu muffen, und fonnte boch ben thatigen aus bem Berdienst Chrifti nicht ausweisen. Indeß wedte biefes Alleinstellen des thatigen Behorfams Die Ginficht, welche im driftlichen Alterthum fich von felbst verftand, für die Dogmatiker aber eine Neuerung war, daß Christus als wahrer Menfc benfelben fur fich felbst schuldig gewesen fei, ba es boch gar ju fonderbar ift bas Rechtthun ale etwas anzusehen was er für sich ju unterlaffen befugt ware; fein absonderliches Rreugesleiden aber hielt man immer noch fest als für ihn felbst nicht pflichtmäßig aufgegeben, somit als etwas bas er bei vollem Rechtthun hatte von fich weisen fonnen, so daß er folglich es nur um unsertwillen ober wie man noch lieber fagte, ftatt unfer übernommen habe, die Burgel ber überpflichtlichen Berte. In diefen überall wiederkehrenden dogmatischen Sagen ift etwas Richtiges auf fehr unrichtige Beise geltend gemacht. Richtig ift es baß Jefus, abgefeben von feinem Chriftusberuf vollkommen batte recht thun und allen fittlichen Geboten geborfam fein konnen, ohne das (in diefem Fall freilich gar nicht an

<sup>•)</sup> Solida declar. Obedientia quam patri usque ad mortem praestitit perfectissima est pro humano genere satisfactio et explatio.

ihn kommende) Rreuzesleiden auf sich zu nehmen; durchaus unrichtig aber wird ber gang andere Sat, er hatte bei feinem Chriftusberuf gleichwol biefe an ihn tommenben und feinem Berufeweg fich jumuthenden Leiden von fich weisen und bennoch volltommen sittlich banbeln konnen. Richtig nicht minder ift ce bag Chriftus, nur weil er jum Erlofungewert berufen ift biefes Leiden übernahm, fomit ju unferm Beften; unrichtig aber wurde beigefügt, folglich fei feine fonstige Bflichttreue im attiben Behorsam nicht ebenfalls bon feinem Erloferberuf gefordert fondern nur feine Pflicht als Menfch überbaupt, gegen welchen Brrthum nur ber Schein einer Berichtigung in der Lehre liegt, es habe wirklich nur der leidende Gehorfam unfr-Berfohnung ftellvertretend erworben, jedoch fei ber borbergebend . thatige die Bedingung gewesen ohne welche ber leibende diese Bitung nicht gehabt hatte. In biefen Streitigkeiten über beibe Beborfamearten und ihr Berhaltniß zur genugthuenden Leiftung zeigt fict nur die Schwierigkeit ber gangen Benugthuungelehre; benn tant einmal das thatige Rechtthun Chrifti nicht an unfrer Statt geleiftet fein, wenn anders das Rechtthun uns nicht erkaffen ift sondern im Chriftenthum nur um fo ernftlicher augemuthet: fo zwingt biefe Ibee einer genugthuenden Stellvertretung jum Losreißen bes leidenden Gehorsams Chrifti vom thatigen, weil nur jener stellvertretend gebacht werben fann, fofern wir gerne horen burch Chrifti Leiben fei uns das Leiden als Sundenstrafe abgenommen und erspart.\*) Aber felbst bei dieser Lehrweise, nicht zwar das Rechtthun, wohl aber bas Leiben für unfre Gunde fei uns bon Chriftus abgenommen, tann man nicht stehen bleiben weil thatsachlich die Leiden fur die Sunde uns doch so wenig ale das Rechtthun einfach geschenkt werben, gesett wir fteben au beiben nun als Chriften in einem andern Berhaltniß als die Richtdriften, fofern die Gunde nicht mehr uns von Gott trennt\*\*) Darum war man weiter gedrängt zur Unter

<sup>\*)</sup> M. Gefch. ber Zentralbogmen II. S. 17 f.

<sup>\*\*)</sup> Rahnis lutherische Dogmatif III. S. 371 führt bas Suhnen auf biese Birtung jurud, indem Christus weber bie Sunde ungeschehen machen noch ihre Straffolgen dasheben, noch fie in Bergessenbeit begraben tonne.

ideibung ber zeitlichen und ber ewigen Sundenstrafen, wie bas tatholifche Dogma lehrt, nur die ewige Strafe habe Chriftus ftellvertretend ftatt unfer abgebußt und auf fich genommen, die zeitlichen iber nicht, welche jum Theil gerade ftatt ber ewigen über uns berjangt, Aeonen hindurch im Fegefeuer dauern konnen, da alle Strafen zeitliche beißen sobald fie nur nicht ewig find und in irgend iner Bufunft endlich ein Ende nehmen. Bei biefer bogmatischen Meinung mußte bie Corge bes Chriften, ber über feine ewige Strafe aframenlich beruhigt wird, fich wefentlich auf diefe zeitlichen Gunbenftrafen werfen, namentlich die im unbestimmt lange bauernden Zäuterungsaufenthalt nach bem Tobe, und nun brachen die Uebeltande berbor welche als gang bom Chriftenthum abgeirrt die Refornation junachst veranlagt haben. Regefeuer, überhaupt zeitliche Gunbenftrafen die mit der ewigen Strafe nicht auch erlaffen seien, bolends der Ablag werden als Ginbildungen oder falfche Borftellungen befeitigt; wem die ewige Schuld und Strafe abgenommen fei burch Thrifti Benuathuung, bem fei felbitverftanblich auch bas Geringere, Die zeitliche Strafe als folde abgenommen, und die weil thatfachlichen barum nicht ju leugnenden zeitlichen Uebel, welche burch Gunde berbeigeführt bei ber grundlichsten Befehrung und Begnadigung boch nicht fofort wegfallen, feien zwar Uebel und bon Gunde verurfachte, jeboch nicht mehr Strafe. Mit biefem protestantischen Ausweg find aber nur wieder neue lebelftande erzeugt worden, eine Berichled, terung bes Begriffs ber Gundenstrafe, benn mas doch am Befehrten als von früherer Gunde erzeugtes Uebel, 3. B. gerruttete Gefundbeit verursacht burch Ausschweifungen, zugeftanden bleibt foll nicht mehr Gundenstrafe heißen, worüber Dobler, freilich überfebend baß biefe Strafe une nicht mehr von Gott trennt und barum als bloße Buchtigung wirkt, nicht ungegrundete Bemerkungen fruberer Ratholiken wieder geschärft hat. Ferner muffen Schuld und Strafe auf übertriebenfte Beife auseinander geriffen werben, wenn alle und jede Schuld une von Chriftus abgenommen fein foll, gleichwol aber frühere Gunden oder auch neu im Chriftenftand begangene ihre schlimmen Folgen fortwährend nach fich ziehen, bie man boch am Ende wird Strafen nennen muffen, fei unfer Berhaltniß fowol gu biefer Sunde als zu biefer Strafe immerhin nun ein anderes ge-Endlich wenn man gar aus ber ganglich weggenommenen Schuld und Strafe, bei ber Thatfache baß auch Chriften noch funbigen, jur Folgerung getrieben wurde, ce gebe ein nicht mehr berschuldendes, wenigstens ein nicht mehr gestraft werbendes Gundigen, welche Lehre bei ertremen fektirerischen Brotestanten mit ben ichlimmften Kolgerungen vorfommt und von den ihnen gugegebenen boamatischen Borberfagen aus nie befriedigend wiederlegt wird: fo fühlt man fich boch ftart aufgeforbert biefe Dogmen nach ihrer Berechtigung zu fragen. Erwägt man alle biefe vom Satisfaftionsbogma aus erwachsenen Uebelftande, fieht man überdieß wie viele Arbeit und Muhe auf die Bertheidigung diefes Dogma, wie feines andern hat verwendet werden muffen, und überzeugt man fich vollends wie die umfaffenbften und geschickteften Arbeiten biefer Art an erschlichenen Beweisen, eregetisch unhaltbaren · Argumenten, schiefen Faffungen ber Streitpunfte, Ernaschlüffen und Berwechslungen leiben, indem bas fittlich allgemein vorkommende sympathische Mitleiden für Andere die metaphyfifche Birtung ber Catisfaftion Chrifti begrunden foll, fo baß felbst die tuchtiaften Dogmatifer wie Frang Turrettin in feinem boch einzig gegen die Socinianer gerichteten Quartband de satisfactione Christi une überall diefe Schwächen verrathen: fo buffte eine Umgestaltung ber Lehre von Christi satiefaktorischem Behorsam und Sohenpriesterthum, wie Schleiermacher fie mit übertriebenfter Schonung der üblichen Dogmen eingeleitet hat, zu den dringendften Aufgaben jegiger Blaubenelehre gehören. § 125.

2. Borerst erkennen wir die im Erlöserberuf enthaltene Einheit und Zusammengehörigkeit alles dessen was Christi Gehorsam oder Berufstreue genannt wird, so daß die thuende und die dulbende Seite überall zusammen sind') und auf keinem Punkte nur das eine, habe immerhin das Dulden bis zum Lebenseude sich gesteigert, in

<sup>\*)</sup> Scharp. pag. 823. Officium sacerdotale est quo persona Chiad electos deo reconciliandos ordinata fuit. Satisfactionis duo sunt partes, impletio legis s. obedientia activa et pœnarum pro peccatis solutio. Legis impletio non pro se, quia nec pro se sed pro nobis natus fuit.

en Anfängen bes Birtens aber ein freudiges Thun vorgeherrscht leich bem Busammensein "des Brautigams mit seinen Freunden" Natth. 9, 15\*). Berade bas sittlich freie Uebernehmen ber eiben im Beruf ift ja vorzugeweise eine That. Statt ju fragen, elden Theil diefes Gehorfams Jefus ichon für fich ichuldig mare, b. für ben Fall daß er nicht hatte ber Chriftus fein follen, beichten wir vielmehr seinen gangen Gehorsam ale ben im Beruf leifteten, somit Beruf und Gehorsam ale hingerichtet auf unsere Er-Ift nun die Uebernahme biefes Chriftusberufes fittlich eine tie, so auch beffen treue und gehorsame Ausführung eine burchaus f unfre Erlöfung hingerichtete, fur une übernommene. It man aber diefen zu unferm Besten übernommenen Behorsam in ten ftellbertretend an unserer Statt übernommenen, fo fann man r unhaltbaren Spaltung des Behorsams Christi in den thatigen ib leidenden, da doch nur der lettere unmittelbar stellvertretend fein U, nicht entgeben, ce fei benn burch ben Sprung ine Metaphyhe. Denn freilich wenn ber trinitarische Gottsohn ce ware ber f Erden Behorsam leiftet, so hatte er etwas übernommen bas er : sich nicht schuldig ift, somit wurde er nicht blog den passiven ibern schon ben aktiven Gehorsam b. h. geradezu bas Menschsein ht für fich haben, sondern als eine ihm fremde Leiftung ftatt unfer Diefer mythologische Ausweg des Dogma ware aber abe nur wieder Die Aufstellung eines urbildlichen opus supergationis, beffen Abbilber in unferer Moral wir verwerfen muffen, e fich oben gezeigt hat. Es fann fich baber nur handeln um ben Chriftusberuf geleisteten Gehorfam oder um Chrifti Berufetreue, überall sowohl aus Leiden als aus Sandeln befteht.

<sup>\*)</sup> Erft die Jünger erhoben später Christus zum Bräutigam, dem sie als Braut sich unterordnen; er selbst nimmt diese Analogie Jehovahs zu Israel it in Anspruch, sondern sieht die Gläubigen neben sich als die Freunde und Hgenossen bes Bräutigams.

Bon einer Unterscheibung vollends theils eines Geborfams ber bem Gefet, theils eines ber bem liebenden Seilerathichluß bet Batere fei ju leiften gewesen, barf nicht weiter bie Rede fein, fo breit fie fich gemacht hat, wegen Gal. 4,4 und Rom. 3, 25, ba fich foon oben § 118 ergeben daß Chriftus als vom Prinzip der Erlöfungs religion belebt einen bloßen Beschesachorsam gar nicht bat überneb men fonnen, gefchweige benn an unfrer Statt, als ob wir diefen Befekesachorfam immer noch schuldig waren, und ba wir ibn nicht haben, une ber von Chriftus geleistete jugerechnet werde, mas allge mein bogmatische Lehre war schon in den bogmatischen Symbolen. Biclmehr hat Chriftus den Ginen Behorfam geubt gegen den ihr aum Beil ber Belt fendenden Billen des Baters, gar nicht tnechtifd fondern als Sohn in Liebe, welche allein des Gefetes Erfüllung ift In diesem Sinn freilich hat Chriftus als vom Beibe geborent Menfch und unter bas Gefet geborener Jude bas Gefet erfüllt und in diesem Sinn mehr als nur Gesetzegehorsam geleistet, jedoch so daß er hinwieder, weil in höherm Pringip lebend, nicht aber weil a. als Gott-Cohn und Beber bes Befeges über bemfelben mare, aud über dem Befete ftand, in der Bergrebe es nicht ohne Berichtigung erfüllend, ja fogar Berr über bas Sabbatgebot Mart. 2, 28, über bas Chegeset Matth. 19, 9, und niemals irgend ein Opfer bar bringend auch nicht fur feine Junger. Im gewöhnlichen Ginn aber hat er weder das mojaifche Gefet noch mit Anechtsgehorfam bas Sittengeset noch bloß mit einem freien Billen der ohne Gunde auch bas Gegentheil thun burfte, bes Baters Bumuthungen etfüllt; turg er hat gar nicht in ber Gesethebreligion gelebt ober gehandelt ober gelitten, um vorerft auf ihrem Boden ihr feine ober unfr Schuldigkeit zu gahlen, sondern er hat in der Liebes- und Erlofunge religion lebend aus diefem hohern Pringip den viel edlern Sohnes gehorsam geleistet, somit freilich auch Alles was das sittliche Geft vorschreibt. Die nicht flar burchgeführte Unterscheidung der Begriffe Befet (mosaisches ober sittliches) und Besetzeligion bat viele bog matische Brrungen veranlaßt, wie schon die verfehlte Auslegung ber schwerfälligen Stelle, Rom. 3, 25, 26, aus welcher man herauspreffen will daß Chriftus vorerft der Gesetgerechtigkeit auf ihrem Boben

- abe genug thun muffen, um uns die Glaubensgerechtigkeit bringen n können. Sine Auslegung die dem ganzen paulinischen Lehrberiff auf's schreiendste widerspricht, oder welcher Apostel könnte weiger als Paulus seinem Herrn einen geleisteten Anechtesgehorsam des besetz zuschreiben?\*)
- 3. Statt voreilig das Hohepricsteramt Christi sofort auf die pferdarbringung zu beziehen, welche boch nur ein Theil feines Beorfams ware, wird fein ganger Gehorfam, thuender und leidender, trade darum weil berfelbe überall auf unfere Erlöfung und Bineisung zu Gott hingerichtet ist, basienige fein was wir als die Denpriesterliche Leistung, freilich nicht im bloß a. t. Sinn sondern ut Bollendung der Priefteridee anzusehen haben, wie nach altern forgangern\*\*) Schleiermacher zuerst wieder gezeigt hat. Freilich hatte n judische Hohepriefter fich des Bolfes annehmend Gebete und kinigungen für dasselbe Gott darzubringen, und um dieses murdig t tonnen, mußte er vorerst fich felbst burch ein Opfer reinigen und 8 gefetlich gereinigte Berfon geheiligt fein, dem Gefet foweit mogbolltommen zu genügen. Das ihn felbst reinigende Opfer follte levitischer Beise die Unangemeffenheit ber gegebenen Berson gur bee aufheben, in welcher erft ber Sobepriefter als ber gottgefällige ertreter und Bermittler bes fundigen Boltes in reinem Mitgefühl it beffen Sundennoth mirtfame von Opfern unterftutte Rurbitten r Bott bringen und Segnungen für das Bolt auswirken follte. uch ber Sebraerbrief, welcher bie Univendung der Sobenpriefterurde auf Chriftus wesentlich eröffnet und für seine Lehre auch sehr taillirte Varallelen mit der a. t. Burde und Funktion burchgehrt hat, legt dieses sich des Bolfes Unnehmen und personliche einsein ju Grunde, beibes fei erft bei Chriftus jur vollen Bahrheit tommen, das levitisch ceremonielle ins sittlich religiose aufgeben. - "Chriftus habe bor allem in Bersuchungen und Leiden ein

<sup>\*)</sup> Theol. Stubien und Rritifen, 1858 S. 466 f.

<sup>\*\*)</sup> Meine resorm. Dogmatit II. S. 331. Menbelin: Legem Ch. imevit persecte eamque internam et externam, obedientiam omnibus ejus seceptis præstando, quæ obedientia activa appellatur, unde sacerdos pellatus pius. Sanctitas enim necessaria est sacerdoti nostro.

volles Mitgefühl erlangen muffen, um ein treuer Sobet fein", ift ber eröffnende Bedante Bebr. 2, 17 f.; teinesn wird eine Barallele barin gefucht bag wie ber Sohepriefter levitisch durch ein Opfer reinigen mußte, so Chriftus b Todesopfer erft sittlich rein geworden fei und fabig uns ju ober daß er vorerft den Befeteggehorsam habe leiften muffen bie bloße Anechtestreue eines Mofes, die des Sohnes vo habe ihn ausgezeichnet" 3, 2 f. "baber wir einen Sobenprieft welcher (bis in den Tod für Alle fich erniedrigend mit H gefront 2, 9) voll Mitleid mit unfern Schwachheiten in's bes himmels eingebrungen uns vertrete" 4, 14 f. "Bab! ber a. t. Sohepriefter ber als Bertreter ber Unliegen bes fündig weil felbst auch fundhaft, Mitleid haben fann mit den theils für's Bolf und borber für fich felbit Opfer bringen, ber Beise Aarons angestellt werden muß: ift Christus frei t in der Beife Melchisedets (nicht fraft Familienabstammu ju diefer Burbe berufen, um in Leiben vollendet ben S Seligfeit zu ermitteln", 5, 1-10 "ein in's Innere des S eingegangener etwiger Sobepriefter", 6, 19 20. frei berufene Melchisebet, welchem Abraham huldigte, ein naberer Priefter ale die levitischen 7, 11, fo vollende Chr levitisch ausgeschloffenem Stamme, frei von Gott berufen" "womit die Aufhebung des alten levitischen Gesetzes felbit c gesprochen ift, damit eine vollkommenere Art Gott gu naben, e 18 f. "wie benn Gott diefe beffere Soffnung uns gug hat" 20 f. und "in Befus uns den Burgen eines beffern gegeben, ber ewig Priefter bleibt, fich unfer anzunehmen v benn ein solcher Sobepriefter war une nothig, ber beilig, nicht erft für fich felbst und bann für bas Bolt Opfer bring ba er einmal für immer sich selbst geopfert, " 22-28, "und i rechte Belt eingegangen ift ju Gottes Rechten, dort fur une beff zubringen als jene Opfer und Gaben bes a. t. Priesters;" : Denn "ber neue Bund ift an bie Stelle bes veralteten getre

In diefer Grund legenden Erörterung ift Chrifti Sobe thum nicht bom erft nachher angewendeten Opferdienft abgel

auch Melchisebet nicht als ein Opfer bringenber sondern als itisch frei berufener Briefter erwähnt wird, vielmehr von unserm rfniß nach einem reinen, im Gehorfam bis zum Tobe bewährten recher und Sachwalter bei Gott\*). Diese Rahigkeit Christi mittlerisch bor Gott zu vertreten fraft seines treu geleisteten jehorsams, der erft bas mahre Opfer fein fann, ift also bas-: mas wir wefentlich in feinem Sohenpriefteramte uns veran-Dasselbe hat darum insofern die Richtung auf Gott, end bas Erlofen burchaus ein Wirken auf une fein muß, als tus unfre Cache übernommen bat, unfre Roth und Bedurfniß Gnade und Beil fürbittend vor Gott bringt; immer aber nicht pirte er baburch in Gott Beränderungen, stimme ihn mild, ringe bie Bnade fur une ab, fondern er führt une in unfrer Richzu Gott auf die Beise welcher Gott ewig mit erhörender e zu antworten bereit ift, indem er felbst ja bafür gesorgt hat Ehriftus diefen allein Onade erlangenden neuen Bund uns bringe in demfelben unfer Hohepriefter werde\*\*). Es vollendet fich in Lehre wiederum etwas im religiofen Leben überall angelegtes; wo religiofes Leben ift, ba fühlt jeder daß frommere und bei-Bruder, wenn fie mitleidig unfrer Unvollfommenheit fich anen, unfre Cache jur ihrigen machen und Fürbitte für uns , uns zu einer Forderung im Beil gereichen; auch der Proteanerkennt diefes bruderlich einander fordernde Bermitteln, nur baran festgehalten, einzig ber gang reine und Gott gefällige

<sup>)</sup> Gbend. II. S. 368. Wolleb: Sacerdos est ut cum satisfactione deo nostro loco compareat et pro nobis intercedat. — L. Fürst 13 Grundzüge Ch. Dogmatik für Resormirte. Gießen 1859 S. 62. "Im wird nicht gelehrt, daß Gott sich sollte versöhnen lassen; nur der alte will Gott (wie die Heiben) durch Opfer versöhnen; nach dem neuen soll Vott versöhnt werden sondern wir sollen und versöhnen lassen.

<sup>\*)</sup> Ebcub. S. 377. Calvin: Sua dilectione praevenit ac antedeus pater nostram in Cho. reconciliationem. Imo quia prius dipostea nos sibi reconciliat. — Peter M: Ch. et mors ejus dici potest causa praedestinationis sed primum effectum. S. 379. Mais: Non deum transmutavit ex nolente in volentem.

Bit hiemit nun ber bor allen biefen bialettischen Erörterungen ichen thatfachlich gegebene Gottmenfch fvekulativ als burchaus nothwendin erwiesen, so meint Anselmus bem fides praecedit intellectum w nugt zu haben, und fieht nicht daß er die allerdinge ihrer miffen Schaftlichen Rechenschaft vorangehende Glaubeneerfahrung (I. 2. 49) mit bogmatischen Formeln verwechselt; benn biefe find ihm bas um Boraus feste welches er nachher bialeftisch um jeben Preis als burd aus nothwendige Bahrheit bemonftriren will. - Nun fann aus ben Begriff Gottmenich weiteres gefolgert werben, bas eigentlich nur be gesetten Begriff analnfirt. "Die unendliche Schuld ber Menichte fann nur ein Unendlicher übernehmen, weil nur er Unendliches leife fann," wobei fich bas Schiefe verftedt im Gleichtlang ber Bort benn eine Schuld die jeder verdammte Menfch faktifch tragt mi ewig ale Strafe tragen fann, berechtigt nicht zu ber Ausfage "mi ein Unendlicher konne fie tragen", ce mußte denn quantitativ gemei fein daß wenn die Burbe ber unendlich oder vielmehr ber fur m ungablig Bielen von einem Gingigen getragen werben follte, bie ein unendlicher, oder genauer ein die Tragfraft aller begnadigten Mu ichen (die Berdammten tragen ja diese Last felbst) in sich verein gender fein mußte, was immer noch nicht die unendliche Rraft mit Da ferner auch die drei Personen für Anselms Dialektisches Ra jonnement schon gegeben waren, jo weiß er nun weiterhin "ba von den drei Personen nur die zweite für das Erforderliche id eigne, der Cohn fann somit die Catiefaftion (man weiß nicht d bem Bater ober auch bem b. Beift und fich felber) leiften, aber bot wurde nichts belfen, ba ber Menich felbit ale ber Beleidiger fe leiften foll": wobei wieder die Erichleichung unbeachtet blieb bot gar nicht ber Menich, fonbern alle Menichen bie Catisfation ichuldia find. "Alfo fann der Cobn nur als ein Glied biefa Menschheit fur fie bie Gatisfaktion leiften", wo nun gan; über gangen wird ob benn ber Gobn ein mabres Glied biefer Menich beit werden konne; indes er ift es nun einmal, und es ergeben fid aus diefem Gottmenichen weitere Analvien, "er ift gwar obn Sunde, aber das bilft der Menfcheit nicht; jedoch weil an eine Sundlojen der Lod fein Recht hat (wieder ein Gatlein bas Bauln

feinem gangen Dafein der Bertreter des menschlichen · deffentwillen diefes Gott wohlgefällig wird, fo ift Sepriefter und verwirklicht bie Bobepriefteribee, von Schattenbilder vorkamen, fo vollkommen baß er erthum auch ein Ende macht. Es ift driftabgesehen von der Lebensgemeinschaft mit Bott gerecht fei, in Diefer Gemeinschaft . ferner daß Chrifti Bolltommenheit die . noch in ber Entwidlung begriffenen Glau-.er daß er ihre Berechtigkeit fei, die feinige ihnen werbe, indem die Bollfraft bes Prinzips fich burch bas s in Chrifto geleiftet, verburgt findet als fraftig auch in uns greich burchzudringen. Die gange muftische Ginigung mit Chriftus, B Aufgeben in seine Lebensgemeinschaft ruht wesentlich in seiner bempriesterlichen Bollkommenheit und wehrt am sichersten jene Dis-Ttanbniffe ab, ale fei er ftatt unfer gerecht und gehorfam\*) ober 🕯 habe er dem göttlichen Willen genug gethan, damit wir es nicht 1 erftreben hatten und auf die Gnade hin fortfündigen. inste und rührendste Seite der Leistung Christi ihren Ort hat, da milich ist das reine Verstandniß am wenigsten Jedermanns Sache ind da fest der Teufel seine Ravelle neben das Seiligthum, wie um die Rlage über Migbrauch der Priefterleiftung Christi zu keiner Beit gang hat verstummen können.

n Cho. Brgl. Köftlin über Calvins Institutio. Theol. Studien und Krizken 1868. S. 448. Chriftus macht Gott für uns gnädig, indem er mit uns uf die Beise sich zu Gott wendet, welche von je her Gott mit Gnade ansimmt. Er und wir erwerben Gnade, nur nicht eine erst in Gott zu erzeusmbe, und Christus erwirdt uns dieselbe auf die von Gott ewig geordnete zeise.

<sup>\*)</sup> ἐπλο ἡμῶν heißt für sich niemals "flatt unser" Brgl. meine Abennblung in ben Theol. Studien und Kritiken 1858. S. 427 f. Es kann efe Bebeutung wie unser "für" nur durch ben Zusammenhang bekommen. uch Paulus nennt sich ein Opfer ἐπλο ὑμῶν.

Shriftus führe dieses mittelnde Patronat so daß wir uns mit vollen Zuversicht auf ihn verlassen können und er für die Heilsvermittlung selbst weder Neben- noch Unter-Mittler bedürse; daß vielmehr unste besseren Brüder immer nur dann uns fördern wenn sie zu dem hohenpriesterlichen Mittler selbst uns hinleiten und zur Unterstüßung dieser Absicht für uns beten. Nur weil die Treue am Beruf die in den Tod die höchste Bewährung und Spize des Gehorsams ik, die rechte Hingabe an Gott und das allein wahrhaft sittliche (nicht levitische) Opfer: hat sein Tod als die vorzüglichste Leistung des Hohenpriestersamtes gelten können, aber diese sehr begründete Bedeutung des Todes wird sofort irrig ausgesaßt, sobald man ihn als leidenden Gehorsam von allem übrigen Gehorsam losreißt, was troß Calvins Warnung häusig genug versucht worden ist, doch aber niemals solgerichtig durchgeführt werden konnte.

Bom prophetischen Amte ist bas hohenpriefterliche baburch unterschieden daß jenes die zu offenbarende Bahrheit ber Erlofungs religion in ber mittlerischen Richtung eines Gottgesandtseins an bie Menschen, dieses aber die in Christus ausgewirkte Kraft ber & lösungereligion ale beiligen Gehorsam barftellt, welcher bie von ber Erlösungereligion Ergriffenen, fo wie bas allein geschehen tann, Ju Bott führt, fie vor Gott vertritt und ihnen das Beil verburat, mas Chriftus ichon auf Erben und nicht erft im himmel gethan bat, in bem er unfre Gemeinschaft mit Gott vermittelt, somit auch unfr Bitten zu Gebeten in feinem Namen vervollkommnet, unfer Beten Gott wohlgefällig und erhörlich macht. Denn wie die fittliche Belly ordnung Gottes ewig sich felbst gleich auf unser Thun reagirt, nicht aber durch dasselbe verandert oder bestimmt wird (I. S. 267), fo find Gottes Seilsordnungen ewig fich felbst gleich, um fo wie fie find auf unser Berhalten zur Erlösungsreligion ju antworten, nicht aber werden fie durch unser Berhalten verandert oder bestimmt, noch burch Christi Verhalten erst in Gott hervorgebracht; daber denn if Birten auch ein borberbestimmtes genannt werden tann\*). Ift nut

<sup>\*)</sup> So erfläre ich mir Calvins: deus ineffabili quodam modo, quo tempore nos amabat,, simul tamen offensus nobis, donec reconciliatus est

priftus in feinem gangen Dasein der Bertreter des menschlichen efchlechtes, um beffentwillen diefes Gott wohlgefällig wird, fo ift auch unfer Sobepriefter und verwirklicht die Sobepriefteridee, von Acher borber nur Schattenbilder vortamen, fo volltommen bag er lem levitischen Priefterthum auch ein Ende macht. Es ift driftber Glaubensfat daß abgeseben von der Lebensgemeinschaft mit briftus tein Mensch vor Gott gerecht sei, in dieser Gemeinschaft er jeder bas Seil gewinne; ferner daß Chrifti Bolltommenheit die nvolltommenheit seiner noch in der Entwicklung begriffenen Glauigen bebede, ober bag er ihre Gerechtigkeit fei, die feinige ihnen gerechnet werde, indem die Bollfraft des Pringips sich burch bas as to in Chrifto geleistet, verburgt findet als fraftig auch in uns egreich durchzudringen. Die ganze mpftische Ginigung mit Chriftus, as Aufgehen in feine Lebensgemeinschaft ruht wefentlich in feiner ohenpriefterlichen Bolltommenheit und wehrt am sicherften jene Diserständnisse ab, als sei er statt unser gerecht und gehorsam\*) ober le habe er bem göttlichen Willen genug gethan, damit wir es nicht a erstreben hatten und auf die Gnade hin fortfündigen. inste und rührendste Seite der Leistung Christi ihren Ort hat, da milich ift bas reine Verstandniß am wenigsten Jedermanns Sache nd da sett der Teufel seine Ravelle neben das Seiligthum, wie em die Rlage über Migbrauch der Priefterleiftung Chrifti zu feiner eit gang hat berftummen tonnen.

a Cho. Brgl. Köftlin über Calvins Institutio. Theol. Studien und Kristen 1868. S. 448. Christus macht Gott für uns gnädig, indem er mit uns uf die Weise sich zu Gott wendet, welche von je her Gott mit Gnade ansimmt. Er und wir erwerben Gnade, nur nicht eine erst in Gott zu erzeustwe, und Christus erwirbt uns dieselbe auf die von Gott ewig geordnete Leise.

<sup>\*)</sup> vade juov heißt für sich niemals "statt unser" Brgt. meine Abandlung in den Theol. Studien und Aritiken 1858. S. 427 f. Es kann ikse Bedeutung wie unser "für" nur durch den Zusammenhang bekommen. Ind Paulus nennt sich ein Opfer vade vuov.

- §. 132. Christi Berdienst um nus tann nur in seiner geleisteten Berufstrene oder im ganzen Gehorsam bis in den Krenzestod bestehen, aber auch wenn man dieses Berdienst als ein genngthnendes faßt, nicht den unveränderlichen Gott anders stimmen als er zuvor war, da es selbst von diesem mit der göttlichen Gerechtigkeit ewig einigen Liebeswillen des Baters als Heil= oder Sühnmittel angeordnet sein müßte.
- 1. Die reformirten Dogmatiter haben auch bei biefer hohen. priefterlichen Leiftung Chrifti, in welche Rategorie immer fie biefelbe ftellen, Gottes Unveranderlichfeit festgehalten, darum ihn felbst bie Erlösung einig beschließen und die Seil- und Rettungsmittel anordnen laffen; weit entfernt von jedem Bedanken an Uebelftande ober Schwierigkeiten in Gott felbit, aus benen er bon Chriftus hatte er lost werden muffen, wie bisweilen methodiftische Prediger Chriftus au einem Beiland fur Gott felbst emporschrauben, indem seine Unade als helfen wollende, feine Berechtigkeit aber als die Gnaden bulfe nicht julaffend ein Bin- und Bergezogenfein Gottes vorand fegen, aus welchem Chriftus ben Ausweg öffne\*). Um nichts beffer wird die Sache wenn man fie aus der Geschichte in die Ewigkeit bes breieinigen Gottes jurud verlegt ober Gott eine Geschichte gu schreibt d. h. ihn mythologifirt; benn ift unter ben brei ober wenigftens zwei Versonen der Trinitat ewig ein Bertrag nothig, Die bom Bater zu handhabende Gerechtigkeit durch Leiftungen des Die Gnade wollenden Sohnes zu befriedigen: fo heißt das die ewige Ausgleichung eines ewigen Konfliftes in Gott als einen Borgang in ber Trinitat fuchen. Golden Migberftandniffen freuen wir une in ber reformirten Dogmatit ben bestimmtesten Abschied ertheilt zu seben, zumal in ber

<sup>\*)</sup> Spurgeon, Deux Sermons in Genf gehalten 1860 hat in der Predigt delivrance des pecheurs par le sang de Christ diesen Irrthum parthetisch verwendet.

Schrift ber Bater niemals bas bloß ftrenge Pringip ber Strafgerechtigkeit vertritt, fo daß die milde Gnade vom Cohn vertreten wurde, vielmehr der himmlifde Bater gerade ale folder die Liebe ift und nur in Folge davon Chriftus ber Abglang Diefer Liebe. Schon Bwingli \*) lagt "ben Cohn une gegeben fein zur Buficherung ber göttlichen Barmbergigfeit, jum Unterpfand ber Onade. baß er une biefer gewiß mache; Gott habe ben Cohn gefandt ine Bleifch, daß wir seben Gott habe fich une gang gegeben," abulich wie Rom. 3, 25 Gott biefen Chriftus in feinem Blute ale Gubnmittel bor une hinftellt zur Ungeige feiner neuen, mit Bergebung bisheriger Gunden verbundenen Glaubenegerechtigfeit. Calpin erinnert "daß wir unfer Leben in der Onade nicht mit der nothigen Begierbe ergreifen fonnen, wenn wir nicht ben Schreden bes Borns und Berichtes vorher erfahren und ohne Chriftus Gott uns gleichsam feindlich gefünnt gefehen hatten, die vaterliche Liebe und Barmbergigfeit aber nur in Chriftne ergreifen. Obgleich biefes gemäß ber Schwachheit unsers Erkennens gesagt fei, liege boch Bahres barin, benn Gott haffe das Bofe in und; weil er aber mas in une bas Seinige ift nicht verderben will, fo finde er etwas in une bas er aus Erbarmen liebe. Db auch Gunber feien wir boch feine Beschöpfe, und er wolle ju Gnaden une aufnehmen. Um une gang wieder fich zu verfohnen, tilge er mittelft Darbietung der Guhnung im Tobe Christi was bofe in une ift. Co tomme er mit feiner Liebe unserer Berfohnung burch Chriftus juvor, und verfohne die welche er vorber geliebt hat. Bollen wir also Gott une geneigt feben, fo mußten wir auf Chriftus schauen, ba wir nur durch ibn erlangen daß die Gunde une nicht angerechnet wird. aber nicht erft feit wir burch bas Blut feines Cohnes ihm berfohnt find fondern ichon bor Grundlegung ber Belt, bem uns ichon liebenden find wir verfohnt worden. Gottes Liebe ift die oberfte Urfache unfere Beile, bann erft folgt ber Glaube an Chriftus als zweite und nabere Urfache." - Co fagt Beter Martyr: "Chriftus

<sup>\*)</sup> M. ref. Dogm. S. 376.

und sein Tob kann nicht die Ursache unserer Erwählung sein, sondern beren erste und vornehmste Wirkung", und Mare sius: "nicht daß Gott durch die Genugthuung bewegt werde des Sünders heil zu wollen, sondern er will und bestimmt es vorher als durch jene Genugthuung in der Zeitlichkeit uns zu ertheilen, so daß wir es wirklich durch Christus bekommen." Calvins Grundgedanke daß man Gottes strasenden Zorn fühlen muß um zur Gnade in Christus zu gelangen, ist kein anderer als unser llebergehen aus der Geseste in die Erlösungsreligion. (§. 98.)

Bleiche Bedeutung hat die entsprechende Lehre über Chrifti Ber-Dienft, welches niemals bei Gott die Gnade fur uns erft erwerben ober verdienen tann fondern auf ihrer eigenen Seite fteht, ja ihr untergeordnet ift, ein Berbienft um une, nicht um Gott; benn fagt Calvin "wollte man Chriftus einfach dem Urtheil Gottes gegenüber ftellen, fo gabe es fur ein Berbienft teinen Raum, ba Chriftue ber Erlofer und Mensch burch feinerlei vorangehende Berbienfte weber ber Berte noch bes Glaubens fich erworben hat daß er dieser Mittlet fei, vielmehr felbst auch bagu prabestinirt ift; benn unfern Berten wird paffend sowohl Gottes gnadige Suld als Christi Gehorsam gegenübergeftellt, beibe in ihrer Ordnung; benn Chriftus fonnte nur gottlichem Gutbunten gemäß irgend etwas verdienen, - und fein Berbienst hangt ganglich ab von Gottes Unade allein, welche uns ben Beg jum Beil festgesett hat." \*) Roch die Consensussormel erinnert baß "im gnädigen Ermählungerathschluß Chriftus felbst mit umfaßt fei nicht etwa ale verdienende Urfache oder Fundament welche ber Erwählung voranginge, fondern als felbst auch erwählter Mittler und Bollzieher und ale unfer erftgeborner Bruder, beffen Berbienft Bott fich bedienen wollte une bei Bahrung feiner Gerechtigfeit bas une vorherbeftimmte Beil augutheilen." Daher find wir "nicht megen Chriftus erwählt fondern in ihm," weil fein Berdienft nicht weniger als unfer Beilmerben vom Rathschluß ber Ermählung abhängt. Rurs fein Berdienst ist Ursache nicht ber Erwählung sondern (ber aus

<sup>\*)</sup> Ebenb. S. 379, 118.

biefer folgenden Butheilung) unfere Beile." \*) Sing freilich biefe gegen Lutheraner und Arminianer vertheibigte Lehrweise ausammen mit der ichroff antivelagianischen absoluten Borberbestimmung alles zeitlichen Geschehens, fo bleibt auch abgesehen von diesem Busammenhang die Ginsicht werthvoll daß Gottes Gnade nicht erft durch Chrifti Leistung hervorgerufen werbe, ob man fich die Leistung als die in der Beit geschichtliche ober als die ewig in ber Trinitat sei es nun ftipulirte oder ideell vollzogene vorstelle. Doch hat auch die lutherische Lehrweise niemals beabsichtigt Gottes Befen im Berhaltniß zu ben Menschen als durch Chriftus verandert darzustellen, ba Chriftus alles mas er leiftet aus Gottes Billen übernimmt; nur tommen viele Sage por welche boch wieber babin führen, namentlich bie neuerdings gewagte Behauptung es egiftire in Gott ein Conflift amifchen Onabe und Gerechtigfeit welchen bas Berfohnungsmert ausgleichen mußte,\*\*) was immer auf die wunderliche Borftellung hinausläuft als habe Gott felbst aus einem Mangel. - benn bas mare boch ein ungelöster Conflitt unter feinen mefentlichen Gigen-Schaften, ein ju lofender Biderfpruch in feinem Befen. - erlost werben muffen, fo bag Chriftus einerfeits bie Menfchen, anderfeits Bott selbst erlöst ober beibe Theile so verfohnt hatte baf beibe fich Daran werden freilich die modernen Berfuche des Singerlutherthums scheitern, weil die Frage ob nur die Menschen ober ob auch Gott habe erlott werden niuffen, fobalb fie icharf gestellt wird, fich fofort felber beantwortet.

2. Statt mit Anfelmus acht scholaftisch bie genugthuende und stellvertretende Suhnung durch ben Tod des Gottmenschen als schlechthin gegebenes und biblisch bezeugtes Faktum vorauszusehen,

<sup>\*)</sup> Ebend. S. 119. b. h. bie geschichtliche Urfache.

<sup>\*\*)</sup> So wieber Thomasius und Philippi, also boch auch ein Erlösen Gottes burch Christus! Wir muffen orbentlich froh sein, daß von den Selts samkeiten neu forcirter lutherischer Theologie die außertheologische Wiffenschaft keine Kunde hat; freilich wird sie aber auf das Kundenehmen gestoßen, wenn mitten in der hauptstadt deutscher Intelligenz Schleiermacher's Jubelgeburtsjahr in Knat'scher Weise verherrlicht wird.

um bann diefes unumftögliche Fattum mit allem Aufwand bes Scharffinns und ber Dialettit ale bie einzig mögliche und burchaus nothwendige Erlöfung zu begreifen, wobei bae menschliche Denten ob noch fo schriftverlaffen, somit gar febr nur theologische Menschenweisheit fich unwillfürlich in ben Standpunft bes gottlichen auf. schwindelt und wiffen will, was Gott habe benten, einsehen und beschließen muffen \*): werden wir uns bescheiden unsern mit bem wefentlichen Beugniß in ber Schrift fich vermittelnden Glauben viel einfacher barzulegen. Wie fehr bie anselmische Theorie uns fremb geworben, zeigen ichon die Gate: "wenn ein Menich une erlofen fonnte, wurden wir eines Menschen Rnecht", ba wir Chrifti Rnechte, fei er was er wolle boch auch nicht find, fofern er feine Sunger Freunde nennt, oder wir um den Preis wirklicher Erlöfung etwa fcon bes uns erlofenden Menschen Anechte ju fein aushielten; ferner "Gott burfe ichon einen Unschuldigen strafen, sobald biefer es freiwillig annehme", warum benn nicht auch einem Schuldigen bie Strafe ichenten, der es ebenfo freiwillig annahme? - bann bie mittelalterliche Anschauung, "Gottes Ehre, verlett burch bas Richtleiften beffen was ihr gebührt, benn bas fei die Sunde, bedurfe einer Satisfaktion", also bas Urbild beffen mas Ritter, Offiziere und Studenten nur gar zu eifrig nachbilden, wenn fie fur verlette Ehr Benugthung fordern; - "burch die Gunde habe der Menich aber nicht bloß Gottes in der Beltordnung ju handhabende Ehre beleibigt sondern überdieß ihm die Absicht vereitelt die gefallenen Engel durch bie Menschen zu erseten", wogegen bes Rurfürsten Joh. Siegismund Bedenken fich aufbrangt, ob Gott uns in feine geheime Ranglei empor, tlettern laffe, um feine gebeimen Bedanten auszuspioniren ;\*\*) "Gott

<sup>\*)</sup> L. F. Solnis a. a. D. S. 67 es flehe uns nicht zu, auszusagen mas Gott mußte. "Wenn Jerusalem (statt Christis zu töbten) erkannt hatte was zu seinem Frieden dient, hatte dann Christus nicht Erlösung und Beristhnung gebracht?"

<sup>\*\*)</sup> Die Confessio Sigismundi richtet biesen Sap nicht wie oft behauptet wird gegen die absolute Prabestination sondern nur gegen die auch von Calvin getadelte Anmagung, wissen zu wollen welche Personen die Erwählten sein und welche bie Berworfenen.

tonne nicht vergeben, er nehme benn Satisfaktion, und zwar kann er nicht den Schaden an feiner Ehre bloß wieder gut machen laffen, er muß noch eine besondere Entschädigung hinzu eintreiben", was mittelalterlich genug klingt und in ber Strafrechtepflege nur zu fehr fich abgebildet hat. Natürlich "fann ber Mensch die also formulirte und für Gott nothwendige Satisfaktion nicht leisten", ba bas Unmögliche nicht füglich sich leisten läßt, "benn thut er nun alles was er foll, fo hat er nur gethan was er an fich fculbig ift, tann folglich nichts aufbringen womit er die vorher begangene Sunde gut machen wurde", aumal "jede, auch die fleinste Sunde eine unendliche Schuld fontrahirt, weil eines unendlichen Befens Ehre verlett", wieder ganglich die mittelalterliche Unschauung daß ein und dasselbe Bergeben, g. B. Todtschlag je nach der fürstlichen, abelichen ober leibeigenen Person bie man verlett hat, eine großere ober geringere Satisfaktion und Strafe erheische. "Da nun gar bem beleidigten Unendlichen nur eine genugthuende Leiftung welche mehr werth mare als bie gange Belt, genügen barf, ohne diese unmögliche Bahlung aber die Menschbeit verdammt werden muß; da überdieß durch ungefühnte fündige Menschen der Ausfall in der Engelwelt nicht erset werden fann, welchen Ersat boch Gott im Erschaffen ber Menschenwelt beabsichtigte: fo erreicht Gott bei ber eingetretenen Rothwendigkeit die Menfchen zu verdammen feinen Bwed nicht, fie haben ihm ben Beltzwed vereitelt; er muß ihnen bas nehmen mas fie haben, bas Seligwerden, weil sie ihm genommen was er hat, feine Chre." Sat der theoloaische Scharffinn fo in mittelalterlichen Rechtsanschauungen gludlich biefes Ergebniß herausgebracht daß die Menschheit nothwendig verloren, Gott felbst aber ein wesentlicher Beltzwed vereitelt fei: fo fann nun die erstaunlichste Satisfaktionetheorie leicht angeschloffen werben, jumal wenn doch beim Uebergang fich die Erwägung barbietet, "eigentlich habe Gott die Menschen jum Genuß seiner selbst, zur Seligkeit erschaffen, nun könne er aber sein Bert nicht füglich befinitiv sich vereiteln laffen," (was feiner Chre ja vollends zuwider mare). "Er beschließt baher den Biderspruch in welchen bas mas er feiner Chre fculdet und bas was er aus Gnade verheißen (somit er mit fich felbst gerathen ift) ju lofen, bas aber fann nur durch den Gottmenfchen erwirft werden."

Bit hiemit nun ber vor allen biefen bialektischen Erorterungen ichon thatfachlich gegebene Gottmensch spekulativ als burchaus nothwendia erwiesen, so meint Anselmus bem fides praecedit intellectum genügt zu haben, und fieht nicht daß er die allerdings ihrer wiffen-Schaftlichen Rechenschaft vorangebende Glaubeneerfahrung (I. G. 49) mit bogmatischen Formeln verwechselt; benn diese find ihm bas jum Boraus feste welches er nachher bialettisch um jeden Preis als burchaus nothwendige Bahrheit bemonftriren will. - Run fann aus bem Begriff Gottmenfch weiteres gefolgert werden, bas eigentlich nur ben gesetten Begriff analpfirt. "Die unendliche Schuld ber Menschheit fann nur ein Unendlicher übernehmen, weil nur er Unendliches leiften tann," wobei fich bas Schiefe verstedt im Gleichklang ber Borte, benn eine Schuld die jeder verdammte Mensch faftisch traat und ewig als Strafe tragen fann, berechtigt nicht zu ber Ausfage "nur ein Unendlicher fonne fie tragen", es mußte benn quantitativ gemeint fein daß wenn die Burbe ber unendlich oder vielmehr ber fur uns ungablig Bielen von einem Einzigen getragen werben follte, biefer ein unendlicher, oder genauer ein die Tragfraft aller begnadigten Menschen (bie Berdammten tragen ja biefe Laft felbst) in sich vereinigender fein mußte, was immer noch nicht die unendliche Rraft ware. Da ferner auch die brei Personen für Unselms bialettisches Rais fonnement ichon gegeben waren, fo weiß er nun weiterhin .. bak von den drei Berfonen nur die zweite fur bas Erforderliche fich eigne, ber Cohn fann somit die Catisfaftion (man weiß nicht ob bem Bater ober auch bem h. Beift und fich felber) leiften, aber bas wurde nichts helfen, ba ber Mensch felbst als ber Beleidiger fie leiften foll"; wobei wieder die Erschleichung unbeachtet blieb daß gar nicht ber Mensch, sonbern alle Menschen bie Satisfaktion schuldia sind. "Alfo tann ber Cohn nur als ein Glied Diefer Menschheit für fie bie Satisfaktion leiften", wo nun gang übergangen wird ob benn ber Sohn ein mahres Blied biefer Menfchbeit werden konne; indeß er ift es nun einmal, und es ergeben fich aus diesem Gottmenschen weitere Analysen, "er ift zwar ohne Sunde, aber bas hilft ber Menscheit nicht; jedoch weil an einen Sundlosen der Tod fein Recht hat (wieder ein Sattlein das Baulus

gar nicht in diesem Ginn aufstellt \*) und Christus nicht entfernt je für fich geltend machte), weil er somit sterben fonnte ober auch nicht konnte, nun aber freiwillig sterben wollte, (wobei überdieß bas Sterben an die Stelle der hinrichtung am Rreuze geschoben wird), fo lag in diesem Opfer das erforderliche But unendlichen Berthes. mehr wiegend als alle Gunde der Menschheit. Diefe freiwillige That verdiente einen Lohn, den aber (wiederum schriftwidrig) der Gottmenfc nicht für fich annahm sondern uns Menschen ichentt. für die er ja Mensch geworden ift." - Co ift benn die mittel? alterliche Jurisprudenz befriedigt, es ift mehr ale der verurfachte Schaben gut gemacht, und Unfelmus war der Cohn eines Rittere. Als folder hat er feine Sache gut geführt, jedenfalls bie altere Theorie, nach welcher die Satisfaktion dem Teufel zu leiften war, burch eine scheinbar beffere erfest; \*\*) bennoch mußten wir ganglid befangen fein wenn feine fophistifche Scholaftit und jest noch ale werthvolle Belehrung gelten follte, und wir bemuht waren fein Buchlein den Studirenden der Theologie als einen besondern Schat zu insinuiren. Diefes also ift die fpekulativ scholaftifche Theorie, welche bamale in frommem Sinn entworfen, nicht zwar fofort alle andern verdrangt hat, doch aber im Berlauf fo fehr bie firchlich rezipirte geworden ift daß auch die Reformation in ihr befangen blieb, wiewohl wesentlich zu befferem hingerichtet, und bann vollends die Dogmatif gegenüber ber fehr begründeten aber unreifen foginianischen Opposition sich immer mehr in diese Theorie bineinversteifte. Die neuere Beit hat mit ihr gebrochen, vorerft in oberflachlichem Aufflaren, bis ber Leichtfertigfeit Diefes Brechens gegenüber von Schleiermacher nicht givar ber ftellvertretenden Genugthuung aber ber genugthuenden Stellvertretung ein guter Ginn abgewonnen wurde. Durch ibn ermuthigt versuchen die Restauratoren des Luther-

<sup>\*)</sup> Theol. Studien und Kritifen 1858. G. 431 f.

<sup>\*\*)</sup> Daß bie Genigthung balb bem Tenfel und seinem Recht balb Gott und seinem Necht geleistet sei, erklaren wir und einsach aus bem Umstand baß Christus und aus ber verbammenben Gesetesteligion befreit, in welcher bie Gerechtigkeit bas höchste war und barum ber Strafvollstreder, Satan seine herrschaft hat.

thums fo ober anders bem alten Dogma wieder aufzuhelfen und naber au fommen, wogu reformirterfeite Ebrard bas Entsprechende unternonimen hat. Dort belehrt man uns nun balb "ber Cohn Bottes habe bae Meußerste was der Catan einem Gundlofen anthun fonnte erduldend, die Menschheit in ein neues Berhaltnis gu Bott gebracht, wo nun theils die Gunde gefühnt theils Chrifti Gerechtigkeit une bestimmt ift. Indem er freiwillig in die adamitische Menschheit eingehend alle Folgen ihrer Gunde auf fich nahm, war fein Leiden zwar weber ftellvertretend noch Strafe, wohl aber eine Suhne, eine die Sunde gut machende Leiftung;" bald gerabe an: "Berfohnung gebe es nur durch Genugthunng; Onade und Gerech. tigkeit seien im Gegensat und Konflift zu einander, ber burchs Berfohnungewert auszugleichen war, durch die Guhne welche in ber Singabe des Erlogere ine gottliche Borngericht bee Todes besteht. Durch biefes Strafleiben fei ber gottlichen Strafgerechtigfeit genug gethan und die Schuld gefühnt, der Born Gottes in Onade umgewandelt;" bald endlich wird fogar unter Wiedererweckung bes boppelten Behorsams Chrifti sowol die Besetheserfüllung als die Straferbulbung gludlich von ben Tobten wieder gebracht, Berfuche und tede Bagniffe ober vielmehr ein Spielen mit bogmatischen Untiquitaten, bei denen man nicht einmal ben soginianischen Ginwendungen auf haltbare Beife antworten fann. Das Unreife und Ungenugende ber foginianischen Opposition, mit welcher bei ihren nicht wenigen fehr zu beachtenden Ginwendungen\*) jede Theorie ber Berjohnungelehre fich zu vermitteln hat, zeigt fich in Berwechslungen sowol als in Uebertreibungen mahrer Cate. Statt blog zu fagen, in Gott gebe es feinen Biderfpruch zwischen Gnabe und Gerechtigfeit, Gott tonne bergeben ohne die fo borgestellte Benugthung, lautet ber Cas unbefonnen. Bott tonne bergeben ohne alle Bedingung und Gubne. Diefe Fassung nun war leicht zu wiberlegen, ba wenn bie Gunde ohne weiteres straffos gelaffen werden fann, die Sandhabung ber fittlichen Beltordnung felbst babin fiele. Statt aber fo wohlfeil bie Soginianer widerlegt ju glauben, ware ju fragen gewesen

<sup>\*)</sup> Bgl. Borftius in Baurs th. Jahrbuchern 1856.

ob wenn die dogmatische Genugthnung hinfällig sei, barum in ber driftlichen Erlofung überhaupt alle Genugthnung, Bugung und Subne mit hinfalle, ober ob wenn fich ale unhaltbar beraus ftelle baß Chriftus ftellvertretend die Strafe aller Gunden getragen, fofort folgen wurde bag bie bennoch geglaubte Bergebung ber Gunde ein Dahinfallen aller Strafe in fich Schlöße. Ferner Scheint boch die Einwendung daß Gott eigentlich gar nicht vergebe wenn er ben Bollersat für die Schuld an einem Stellvertreter einzieht, bag vielmehr Bergebung und Benugthuung einander ausschließen, eine forge faltige Burdigung zu verdienen; fowie ob benn im sittlichen Gebiet Schuld und Strafe ober Leiftung und Berdienst so leicht durch Burechnung von einer Person auf die andere sich übertragen laffe; ob benn Chrifti Todesleiden ber ewigen Berdammniß aller Menschen irgend aquivalent fei; ob er benn bas Rechtthun nur flatt unfer, nicht für fich felbst schuldig gewesen; ob Christus den Tod statt unser erlitten haben fonne, wenn wir doch alle ebenfalls fterben. \*) Endlich verdient auch die Frage alle Berücksichtigung ob eine Theorie nicht moralisch schädlich werben konne und fast muffe, laut welcher ein Anderer ftatt unfer bas Befet erfüllt und die Strafe fur unfer Uebertreten ftatt unfer übernommen habe. In ber foginianischen Oppositionelehre hat sich namentlich was dieses Dogma betrifft eine bem protestantischen Pringip aufgegebene Berichtigung auf noch unreife Beife versucht, baber bie Burudweifung ebenso berechtigt mar ale bie reifere Bieberaufnahme biefer unerläßlichen Berichtigung icon lange eine Pflicht der Rirche geworden ift. \*\*)

<sup>\*)</sup> F. Solms a. a. D. S. 61. "Daß Paulus lehre, Chriftus habe zur Beiföhnung Gottes an unserer Statt ben Tob erlitten als die Strafe, die wir hatten leiden sollen, läßt sich nicht nachweisen. Wir könnten so lehren nur wenn wir die Ueberzeugung hatten, das Ende der Welt zu erleben, so daß wir flatt zu fterben verwandelt wurden."

<sup>\*\*)</sup> Wie leicht man es mit der Beantwortung der sozinianischen Bedenken nimmt, zeigt uns Luthard Comp. der Dogmatik. S. 164. Nachdem schon Grotius die Sache nicht leicht genommen, hat der alte Turretin bei allem damals für Pflicht gehaltenen haß wider die Erzkeher, seine Beantwortung ihrer Einwürse wiel gründlicher genommen. Im Compendium ist man zwar turz, darf aber doch so nichtssagendes nicht bringen.

die filtliche Eigenschaft über ber natürlichen, wer ber allgemein fittlichen, fomit die Sphare De und Baterweisheit über ber heiligen Gute, Maemeinen Berricherweisheit; nur fann die höbere ber niedrigern nicht wiberfprechen, ber Begriff m bem eines Berrn nicht widersprechen. Die ge-Mgenschaften bes Baters find eine Steigerung ber fittichers, b. h. die lettern wie namentlich die immer fcon geeinte weife Berechtigfeit wird im Bater nicht befeitigt, solt fondern erfüllt, indem fie ein Moment wird, aufenthalten in der Baterliebe, welche fündhaften Rindern fich jur Gnade bestimmt. Die Gnade entsteht une alfo inpler ber Gigenfchaften gar nicht im ausschließenden Begenur Gerechtigfeit, mit der fie fich um fein gu durfen erft aben mußte; benn bie gottliche Liebe welche ber Gunde gegenüber Jur Gnade beffimmt, weil fie Menfchen trop ber Gundhaftigfeit h erweifen will, ift in fich felbft eine heilige und gerechte, wenn ibers fogar das menschliche Abbild, der liebende Rater als Mensch ine Rinder weber unheilig noch ungerecht lieben foll. Ift doch bie erechtigfeit felbst nur eine bestimmte Art ber Liebe, nämlich gegener der freien Liebe eine gemeffene,\*) und tann doch die Liebe felbft emals gleichgultig gegen Berirrungen ober Gunden ber Rinder n fondern durchaus bemuht diefe zu befeitigen und bas ichon bon sen erzeugte Unheil zu beilen. Gerade diefe rettende Liebe als bie ofende offenbart und verwirklicht fich in Chriftus und im Chriftenam, um den fundhaften, in feiner Befeteereligion verurtheilten tenschen jum rettenden wahren und innigen Berhältniß zu Gott, e Chriftus es in fich verwirklicht hat und Allen darbietet, hinüber bringen, wo auf bem Boben ber Erlöfungereligion bas Alte rgeht und ein Neues fich geltend macht. Bier giebt es Erlöfung is ber Berrichaft ber Gunde, weil bas braußen gewesene Befet

<sup>\*)</sup> Schleiermacher in meiner Ausgabe feiner philosophischen Ethik. 348. 370.

thums fo ober anders bem alten Dogma wieder aufzuhelfen und naber au fommen, wogu reformirterfeits Ebrard bas Entsprechende Dort belehrt man uns nun balb "ber Gohn unternommen bat. Bottes habe bas Meußerste was der Catan einem Gundlofen anthun fonnte erduldend, die Menschheit in ein neues Berhaltnig gu Bott gebracht, wo nun theils die Gunde gefühnt theils Chrifti Berechtigfeit une bestimmt ift. Indem er freiwillig in Die adamitische Menschheit eingehend alle Folgen ihrer Gunde auf fich nahm, war fein Leiden zwar weder stellvertretend noch Strafe, wohl aber eine Suhne, eine die Gunde gut machende Leiftung;" balb gerabe ju: "Berfohnung gebe es nur durch Genugthung; Onade und Gerech. tigkeit seien im Gegensatz und Konflift zu einander, ber burchs Berfohnungewert auszugleichen war, burch bie Guhne welche in ber Singabe des Erlofere ine gottliche Borngericht des Todes besteht. Durch biefes Strafleiben fei ber gottlichen Strafgerechtigfeit genug gethan und die Schuld gefühnt, der Born Gottes in Onade umgewandelt;" bald endlich wird fogar unter Biebererwedung bes boppelten Gehorfame Chrifti sowol die Geseteerfüllung ale bie Straferdulbung glüdlich von ben Tobten wieder gebracht, Berfuche und fede Bagniffe ober vielnichr ein Spielen mit dogmatischen Untiquitaten, bei denen man nicht einmal den sozinianischen Einwendungen auf haltbare Beife antworten fann. Das Unreife und Ungenügende ber foginianischen Opposition, mit welcher bei ihren nicht wenigen sehr zu beachtenden Ginwendungen") jede Theorie der Verfohnungelehre fich zu vermitteln hat, zeigt fich in Berwechslungen sowol als in Uebertreibungen mahrer Cate. Statt bloß zu fagen, in Gott gebe es feinen Biderfpruch zwischen Onade und Gerechtigfeit, Gott tonne vergeben ohne die fo vorgestellte Benugthnung, lautet ber Cas unbefonnen, Bott fonne vergeben ohne alle Bedingung und Gubne. Diefe Fassung nun war leicht zu widerlegen, ba wenn die Gunde ohne weiteres ftraflos gelaffen werden tann, die Sandhabung ber fittlichen Beltordnung selbst babin fiele. Statt aber fo wohlfeil bie Soginianer widerlegt ju glauben, ware ju fragen gewesen

<sup>\*)</sup> Bgl. Borftins in Baurs th. Jahrbuchern 1856.

ob wenn die bogmatische Genugthuung hinfällig fei, barum in ber driftlichen Erlösung überhaupt alle Genugthuung, Bugung und Subne mit hinfalle, ober ob wenn fich ale unhaltbar beraus ftelle baß Chriftus ftellvertretend die Strafe aller Gunden getragen, fofort folgen wurde bag die bennoch geglaubte Bergebung ber Gunde ein Dahinfallen aller Strafe in fich schlöße. Kerner scheint doch die Einwendung daß Gott eigentlich gar nicht vergebe wenn er ben Bollersat für die Schuld an einem Stellvertreter einzieht, daß vielmehr Bergebung und Genugthuung einander ausschließen, eine forge faltige Burbigung zu verdienen; fowie ob denn im fittlichen Gebiet Schuld und Strafe oder Leiftung und Berdienst so leicht durch Burechnung von einer Verson auf die andere fich übertragen laffe; ob benn Chrifti Todesleiden ber ewigen Berdammniß aller Menschen irgend aquivalent fei; ob er benn bas Rechtthun nur ftatt unfer, nicht für fich felbst schuldig gewesen; ob Christus ben Tob statt unser erlitten haben fonne, wenn wir doch alle ebenfalle fterben. \*) Endlich verdient auch die Frage alle Berucksichtigung ob eine Theorie nicht moralisch schädlich werden könne und fast muffe, laut welcher ein Anderer ftatt unfer bas Befch erfullt und die Strafe fur unfer Uebertreten ftatt unser übernommen habe. In der foginianischen Oppositionelehre hat fich namentlich was dieses Dogma betrifft eine bem protestantischen Bringip aufgegebene Berichtigung auf noch unreife Beife versucht, baber bie Burudweifung ebenfo berechtigt war ale die reifere Biederaufnahme diefer unerläglichen Berichtigung schon lange eine Pflicht der Kirche geworden ift. \*\*)

<sup>\*)</sup> F. Solms a. a. D. S. 61. "Daß Paulus lehre, Chriftus habe zur Beiföhnung Gottes an unferer Statt ben Tob erlitten als die Strafe, die wir hatten leiben sollen, läßt sich nicht nachweisen. Wir fönnten so lehren nur wenn wir die lleberzeugung batten, das Ende der Welt zu erleben, so daß wir flatt zu flerben verwandelt wurden."

<sup>\*\*)</sup> Wie leicht man es mit ber Beautwortung ber sozinianischen Bebenken nimmt, zeigt uns Luthard Comp. ber Dogmatik. S. 164. Nachbem schon Grotius die Sache nicht leicht genommen, hat ber alte Turretin bei allem bamals für Pflicht gehaltenen haß wiber biese Erzseher, seine Beantwortung ihrer Einwürse viel gründlicher genommen. Im Compendium ist man zwar kurz, baif aber boch so nichtssagenbes nicht bringen.

3. Da das ganze Lehrstud abhängig ist bon einem andern, nämlich von der Lehre über Gott und feine wefentlichen Gigen-Schaften, besondere des Berhaltniffes ber Gnade und Gerechtigkeit ju einander, fo haben wir zu zeigen wie bei ber oben entwidelten Lehre von Gottes Gigenschaften die Berichtigung Des Satiefaktions boama fich von felbit ergebe. - Stufenweise ift alle religiose Erfahrung bon geringerer ju bollerer Erkenntniß Gottes aufgestiegen, indem das religiofe Bewußtsein, immer querft gewedt von der Ratuwelt, diefe auf Gott gurudführt und aus ihr als feiner allgemeinsten Rundgebung seine begründende Urfachlichkeit erkennt, feine ewig allgegenwärtige Allmacht und Allwissenheit. §. 63. f. Indem wir ferner über der Naturwelt der üttlichen Welt inne werden und fie auf Gott gurudführen, erfennen wir ihn als Begrunder auch biefer, mithin seine sittlichen Gigenschaften, Die heilige Gute und gerechte Beisheit, und sehen die natürlichen in die sittlichen aufgehoben, b. h. schon die Natur begründet von dem Gott welcher sich als fittlicher Berricher erweist. §. 81-86. Endlich werben wir über ber allgemeinen sittlichen Belt bes erlosenden Gottesreichs Christi inne, führen auch diefes auf Gott gurud als Begrunder und ertennen ihn in seiner Baterlichkeit als anadige Liebe und barmbergige Beisheit, in welche alle früher erkannten Gigenschaften fich auf heben, d. h. schon die natürliche und die sittliche Welt sind begrundet von dem Gott welcher fich als Urbild eines Baters offenbart §. 103-106. Sprechen wir fo von einer Mehrheit von Eigenschaften, Die fammtlich nur unfere Ausfage find über die gottliche Begrunbnng aller Dinge, der Natur, der fittlichen Belt und des Gottes reiches, Begrundung sowohl ihres Daseins als ihres Ganges: fo find für diefe unfre Erfenntnisweise Bottes feine Eigenschaften fo wol in Coordination als in Subordination angeschaut, da die drei Rreise alles Daseins eine Stufenfolge bilben ju immer hoberer Art bes Dafeins, und immer herrlicherer Manifestation Gottes. \*) Gang

<sup>\*)</sup> Achnlich Dorner in ben Jahrbuchern für beutsche Theologie 1858, "es sei in Gott Unters und Uebergeordnetes, die physischen Eigenschaften bienen bem ethischen Wesen Gottes, die Liebe umfasse uns. s. w."

utichieben fteht une die sittliche Gigenschaft über ber natürlichen, ann die vaterliche über ber allgemein sittlichen, somit die Sphare er Liebe und Onade und Baterweisheit über ber beiligen Gute, berechtigkeit und allgemeinen Berricherweisheit; nur fann die hobere undgebung Gottes der niedrigern nicht widersprechen, der Begriff nes Baters fann bem eines Berrn nicht widersprechen. Die geutheartigen Eigenschaften bee Vatere find eine Steigerung ber fittben des Berrichers, b. h. die lettern wie namentlich die immer ichon it Gutsein geeinte weise Gerechtigkeit wird im Bater nicht beseitigt, icht aufgelöst sondern erfüllt, indem sie ein Moment wird, aufthoben enthalten in der Baterliebe, welche fündhaften Rindern genüber sich zur Gnade bestimmt. Die Gnade entsteht uns also n Complex ber Eigenschaften gar nicht im ausschließenden Begen-B zur Berechtigkeit, mit ber fie fich um fein gu durfen erft abnden mußte; benn die gottliche Liebe welche ber Gunde gegenüber h zur Gnade beftimmt, weil fie Menfchen trop der Gundhaftigfeit b erweisen will, ift in sich felbst eine heilige und gerechte, wenn ibere fogar bas menschliche Abbild, ber liebende Bater als Mensch ine Rinder weber unheilig noch ungerecht lieben foll. Ift boch die erechtigfeit felbst nur eine bestimmte Art ber Liebe, nämlich gegener ber freien Liebe eine gemeffene, ") und tann doch die Liebe felbft emals gleichgultig gegen Berirrungen ober Gunden ber Rinder n fondern burchaus bemuht diefe zu beseitigen und bas schon von ten erzeugte Unheil zu heilen. Berade biefe rettende Liebe als die ofende offenbart und verwirklicht sich in Christus und im Christenum, um den fundhaften, in feiner Befeteereligion verurtheilten tenichen jum rettenden mahren und innigen Berhältnig ju Gott, e Chriftus es in fich verwirklicht hat und Allen barbietet, hinüber bringen, wo auf bem Boden ber Erlösungereligion bas Alte tgeht und ein Neues fich geltend macht. Sier giebt es Erlöfung 18 ber Berrichaft ber Gunde, weil bas draußen gewesene Befet

<sup>\*)</sup> Schleiermacher in meiner Ausgabe feiner philosophischen Ethif. 348. 370.

3. Da das gange Lehrstud abhangig ift bon einem andern, nämlich von der Lehre über Gott und feine wefentlichen Gigenschaften, besondere des Berhaltniffes der Onade und Gerechtigfeit ju einander, fo haben wir zu zeigen wie bei ber oben entwidelten Lehre von Gottes Gigenschaften die Berichtigung bes Catiefaftionsbogma fich von selbst ergebe. - Stufenweise ift alle religiose Erfahrung von geringerer ju vollerer Erkenntniß Gottes aufgestiegen, indem das religiose Bewußtsein, immer querft geweckt bon ber Naturwelt, diese auf Bott gurudführt und aus ihr als seiner allgemeinsten Rundgebung seine begrundende Urfachlichkeit erkennt, seine ewig allacgenwärtige Allmacht und Allwiffenheit. §. 63. f. Indem wir ferner über ber Naturwelt der sittlichen Belt inne werden und fie auf Gott gurudführen, erfennen wir ihn als Begrunder auch biefer, mithin seine sittlichen Eigenschaften, die beilige Gute und gerechte Beisheit, und sehen die natürlichen in die sittlichen aufgehoben, b. h. schon die Natur begründet von dem Gott welcher sich als fittlicher Berricher erweist. §. 81-86. Endlich werden wir über ber allgemeinen sittlichen Belt des erlofenden Gottesreichs Christi inne, führen auch diefes auf Gott gurud ale Begrunder und erkennen ihn in seiner Baterlichkeit als gnadige Liebe und barmbergige Weisheit, in welche alle früher erkannten Gigenschaften fich auf heben, d. h. schon die natürliche und die sittliche Belt find begrundet von dem Gott welcher fich als Urbild eines Baters offenbart §. 103-106. Sprechen wir jo von einer Mehrheit von Eigenschaften, die sammtlich nur unsere Aussage find über die gottliche Begrun' bnng aller Dinge, ber Natur, ber fittlichen Welt und bes Gottes reiches, Begründung sowohl ihres Daseins als ihres Ganges: fo find für diese unfre Erfenntnisweise Bottes feine Eigenschaften fo wol in Coordination als in Subordination angeschaut, da die drei Rreise alles Daseins eine Stufenfolge bilden ju immer hoberer Art bes Dafeins, und immer herrlicherer Manifestation Gottes. \*) Gang

<sup>\*)</sup> Aehnlich Dorner in ben Jahrbüchern für beutsche Theologie 1858, "es sei in Gott Unter- und Uebergeordnetes, die physischen Eigenschaften bienen bem ethischen Wesen Gottes, die Liebe umfasse uns."

eben fteht uns die sittliche Gigenschaft über ber natürlichen, bie vaterliche über ber allgemein sittlichen, somit die Sphare iebe und Onade und Baterweisheit über ber heiligen Gute, tigfeit und allgemeinen Berricherweisheit; nur fann die höhere ebung Gottes ber niedrigern nicht widersprechen, ber Begriff Batere tann bem eines Beren nicht widerfprechen. artigen Eigenschaften bes Baters find eine Steigerung ber fittbes Herrschers, b. h. die lettern wie namentlich die immer schon Butfein geeinte weise Berechtigfeit wird im Later nicht befeitigt, aufgelöst sondern erfüllt, indem fie ein Moment wird, aufen enthalten in der Baterliebe, welche fündhaften Rindern iber fich zur Gnade beftimmt. Die Gnade entsteht uns alfo ompleg der Eigenschaften gar nicht im ausschließenden Begenir Berechtigkeit, mit der fie fich um fein gu durfen erft abmußte; benn die gottliche Liebe welche ber Gunde gegenüber ar Gnade beftimmt, weil fie Menschen trop ber Gunbhaftigfeit weisen will, ift in sich selbst eine beilige und gerechte, wenn 3 fogar das menschliche Abbild, der liebende Bater ale Mensch Rinder weber unheilig noch ungerecht lieben foll. Bit boch bie stigkeit felbst nur eine bestimmte Urt ber Liebe, nämlich gegenber freien Liebe eine gemeffene,\*) und fann boch die Liebe felbst le gleichgültig gegen Berirrungen ober Gunden ber Rinder ondern durchaus bemuht biefe zu beseitigen und bas ichon von erzeugte Unheil zu beilen. Gerade Diefe rettende Liebe als bie ide offenbart und verwirklicht sich in Christus und im Christen-. um den fundhaften, in feiner Befeteereligion verurtheilten chen jum rettenden mahren und innigen Berhaltniß ju Gott, ihriftus es in fich verwirflicht hat und Allen darbietet, hinuber ingen, wo auf bem Boben ber Erlöfungereligion bas Alte it und ein Neuce fich geltend macht. Sier giebt es Erlöfung ber Berrichaft ber Gunde, weil bas draußen gewesene Befet

<sup>)</sup> Soleiermacher in meiner Ausgabe feiner philosophischen Ethik. 18. 370.

als Lebensgeift ins Berg eintritt; bier giebt es Berfohnung, weil in Umfehr von dem nur verderblichen Gesetzeswert die Batergnade Bottes angenommen wird. Diefer Uebergang in Die Erlofungsreligion ift aber fo wenig mit Nichtachtung ber Gunbe, mit gerechtigfeitelosen, schwachen Bergeben berfelben verbunden daß vielmehr nur ber fich bemuthigende Gunder, nur ber fich felbst richtende, in der Gesethesreligion, im natürlich fittlichen Berhaltniß zu Gott an jeder Gelbsthülfe verzweifelnde, Gottes Berechtigung gur Strafe an erkennende, einzig auf die liebende Onade rechnende Menfc die Blaubenerechtfertigung ergreifen fann. Darin gerade liegt die Gubne und die Genugthuung welche wir Gott fchuldig find und leiften; ja fie fest fich auch im schon Gerechtfertigten fort, weil er niemals auf hort sein Beil ale unverdientes der Onade zu verdanken und nicht einmal auf feine nunmehrige Befferung fondern immerfort auf bie ihn erlofende Liebe fein Beil grundet. Dieje genugthuende Gubne hat Chriftus une nicht abgenommen noch eine Stellvertretung bafur geleistet, vielmehr fie durchaus von uns verlangt.\*) Db nun Gott berechtigt und befugt fei die Gunder auf diesem Bege zu retten, ift eine ebenfo anmaßliche ale thörichte Frage, ba mer biefe Erlofung erfährt, in der Thatsache die Möglichkeit schon verwirklicht findet, bem braugen Stehenden aber feine Demonstration es erweisen wird, bis er ebenfalls die Erfahrung gemacht hat. Es ift nur eine Ber außerlichung ber Religion in Jurifterei fculd baran bag man eine außer uns gesette Genugthnung für wichtiger gehalten bat als die in uns felbst vorgehende, daß man eine Stellvertretung und Bab lung durch einen Undern für wirffamer halt als die eigene Gubm leiftung, daß man ein äquivalentes Berdienft beftebend in übergesettlichen Leiftungen für gottgefälliger nimmt als die eigene Demu-

<sup>\*)</sup> F. Solms a. a. D. S. 62. "Wir werben Gott baburch versehnt, baß wir ihm wohlgefällig werben burch Glauben in fortgesetter Buße und heiligung. Chriftus verlangt nur Ein Opfer, die fortgesette Darbringung bes nicht erneuerten Herzens, bas immer wiederholte Opser ber Herschaft ber bloßen Seelenkraft, und nur um solchen Preis gewährt Gott die Gabe bes erneuerten Lerzens und der Herschaft bes Geistes.

bigung, welche freilich ein Berdienft und eine genugthuende Bahlung m Sinn eines Aequivalentes nicht fein tann. Bon einem Butnachen der bofen Werte durch gute fann allerdinge nicht die Rede ein, gerade barum aber follte man auch nicht die Bortrefflichkeit Shrifti oder feinen Behorfam und feine Berechtigfeit, fei fie noch o febr bas Mittel unferer Rettung, in Diefe Rategorie ftellen, als nachen seine guten Berte unfre guten entbehrlich, unfre bofen unchablich ober wieder gut, für welche Borftellung die Schrift nicht ie geringfte Sandhabe bietet. Ohnehin find diese dogmatischen Meinungen die Quelle arger Uebelstände geworben; fonnen nemlich Die guten Berte eines Andern, Chrifti, unfre mangelnden guten Berte erfegen, ja unfre ichlechten unschädlich machen, fo werben iberhaupt die guten Berte Underer eintreten fur die une fehlenden, ind ber romische Beiligenfult sammt bem Ablag muß fich einstellen, Die Rirche als Bermalterin eines überschuffigen Schapes guter Berte nuß uns aushelfen und ergangen was wir zu wenig haben. Die Quellen biefer Brrungen liegen augenscheinlich in ber bogmatischen Erlösungelehre als stellvertretender Satisfaktion. Sieht man bas Berehrte der Folgerungen ein, fo genügt es nicht dieselben abzuweisen, nan muß das Verkehrte in der Quelle selbst als irrige Borstellung be-Dahin treibt das Befen ber protestantischen, hinter alle Dogmatischen lleberlieferungen, die großen Theils als irrige erkannt ind, gurud fragenden und die reine driftliche Bahrheit ernftlich aus ber beffer berftandenen Schrift und frommen Erfahrung suchenden Frommigteit.

§. 133. Das Leiden bis zum Arenzestod ist wirksam nicht nur als der vom Bösen abziehende, zu dankbarer Gegensliebe erwedende höchste Beweis der erlösenden Liebe und Berufstrene Christi, nicht nur als das vollendete sittliche Opser gänzlicher Hingabe au Gott und seinen Willen, sondern es wird anch von entscheidender Bedeutung für das volle Freiwerden der Erlösungsreligion des Christenthums aus der Gesesteligion bes Indenthums.

1. Begenüber ber Unselmischen Erlösung als Satisfattion für Bott hat Abalard die dort vergeffene moralische Einwirkung auf une Menschen hervorgehoben, daß ein folder Liebestod Christi uns bom Bojen abwende und zu dankbarer Liebe erwede, und zwar gerade dadurch daß biefer Tod ein Gott ermiefener Behorfam, ein fittliches Opfer der Selbsthingabe gemesen ift. Dazu fügt er aber noch die bedeutendere Lehre daß der Mensch Gewordene durche Gefet der Nachstenliebe gehalten, die welche unter dem Gefet waren und fo nicht felig werden konnten, aus bemfelben lostaufte und Fraft seines in Liebe beiligen Lebens und Sterbens das Seilmittel wurde für unfre Unvollkommenheit. Man liebt es in neuerer Beit Diefe Berfohnungelehre ale bloß fubjektive, b. h. auf uns gerichtete, gering ju schägen und die objektive, b. h. auf Gott gerichtete und eigentlich Gott erlösende des Anselmus weit vorzüglicher zu finden, follte aber nicht vergessen daß die Schrift selbst in ihrer Erlösungs und Berfohnungelehre weit mehr die Ginwirtung auf uns Denfden geltend macht als bie in ihr nur scheinbar enthaltene fogenannte objeftive auf Gott. Chriftus felbst will "als ans Rreuz erhöhter feine Birffamfeit auf une erft recht fraftig ausuben." will "ale birt bas Leben laffen fur die Beerde, fterben gur Bergebung ber Einben fur Biele," fury fein rettendes Lebenswert in freiem Liebestobe Die Apostel sehen darin mit Recht "ein für une beaahltes Lojegeld", einen "foftlichen Raufpreis, viel foftlicher ale Gold und Silber," 1 Betr. 1, 18. 19; 1 Corinth. 6, 20, eine "Singabe au unferer Erlöfung", 1 Timoth. 2, 6, Cphef. 2, 6, "eine Er löfung in feinem Blut" 6, 7. Rom. 3, 25; unfere Berfohnung tomme nicht zu Stande ohne bag "Chriftus fur unfer Gerechtmet ben zur Gunde wurde", 2 Corinth. 5, 21, ber Rluch bes Gefeste werde uns abgenommen badurch daß "Chriftus fur uns Fluch am Bolg hängend geworden" Gal. 3, 13; in Liebe fich hingebend für une if er Gott eine "Opfergabe geworden fußen Duftes" Epbel. 5, 2, "mit feinem Blute unfer Bewiffeu zu reinigen bon tobten Berfen", Sebr. 9, 14; "er hat unfere Sunden in feinem Leibe mit ans Sola bes Rreuges genommen, fo bag wir burch feine Bunden geheilt find", 1 Petr. 2, 24, er ist "das Lamm welches die Gunde

ber Belt hinnimmt", Joh. 1, 29, "bas für uns geschlachte Paffahlamm", 1 Korinth. 5, 7, und "Gott war in ihm die Welt mit fich felber verfohnend, ihnen ihre Gunde nicht gurechnend", 2 Co. rinth. 5, 19; er hat "burch fein Blut Beiden und Juden geeint und mit Gott verfohnt", Ephef. 2, 13-16. - Indem wir allebiefe und ahnliche Schriftstellen, fogar wie fie von ihrem Bufammenbang loggeriffen ohne weiteres eine die andere erflaren follen, vollftandig übernehmen, mußten wir die stellvertretende Satisfaktionefühne boch erft in biefelben hineintragen, ba fie in allen biefen Stellen nicht liegt. Auch bas fühnende Opfer welches Gott gur-Onade bewege, mußten wir hineintragen, da felbst die im Bebraerbrief ausgeführte Bergleichung Chrifti und feines Bertes mit a. t. Brieftern und Opfern, aus Christi Tod ein wirkliches Gubnopfer nicht macht, das Ovfer Chrifti vielmehr ebenfowol als Bollendung wie als Beseitigung bes a. t. Opferbegriffs hinstellt und jedenfalls Gott und ber göttliche Bille felbst der Grund ift daß Chriftus als Sobepriefter une vertreten foll.\*) Schon bag alle a. t. beiligen Dinge wie Ronigswurde, Prophetie und Priefterthum, fo auch alle febr berschiedenen Arten von Opfern, auch das Paffahlamm auf Chriftus angewendet werden, zeigt daß wir es eben mit einer Unwendung ju thun haben. Diefelbe ift wohl begrundet, benn fie ruht auf ber Ueberzeugung daß alle religiösen Seilmittel des A. T. in Chriftus bollendet der 3dee entsprechend geworden feien. Und wie von allen religios mirtenden Rraften und Dingen im U. T. Diefe Unwendung auf Chriftus gemacht wirb, fo von allen Arten religiöfer Birtungen, bom Erlofen Beiligen Berfohnen Entfundigen Reinigen. besonders wird der anfange fo unbegreiflich und rathselhaft, ja anftogia und argerlich erschienene Rreuzestod als entscheidende Bollendung der rettenden Birtfamfeit Chrifti erfannt, mittelft Univenbung von vielen und vielerlei a. t. heiligen Dingen und Birtungen. Chriftus ift "bas für uns geschlachtete Paffah", 1 Rorinth. 5, 7, "bem tein Bein gebrochen werden durfte", Joh. 19, 36; diese

<sup>\*)</sup> Riehm Lehrbegriff bes Bebraerbriefs S. 536.

finnige Anwendung, die dem Paulus zur Ermahnung dient bas feine Lefer in Korinth "die Lafterhaften und ben Canerteig ber Cunde fortschaffen sollen", barf aber nicht zu einer Doftrin aufgeschraubt werben, als gebe es irgend eine Rothwendigkeit in Gott baß, bamit er die Menschen erretten fonne, im alten Bunde Naffahlammer geschlachtet, gang gebraten, ber Cauerteig entfernt und bas Blut an die Thurpfosten gestrichen werbe, um lebel abzuhalten; ale ache ce in Gott und für feine erlofende Liebe irgend eine Rothwendigfeit daß im neuen Bunde Chriftus jum Paffahlamm werde. Benug vielmehr daß fein Liebestod, ber auf Oftern fiel, gewesenen Juden als ein viel wahreres Paffahopfer erscheint benn die ge-Schlachteten Lammer, und das Aussegen bes Sauerteige ber Gunde aus dem gangen Leben als viel heiliger benn bas Beseitigen bet wirklichen Cauerteige mahrend ber Paffahwoche. Gang ebenjo ber halt es fich mit ber Unwendung des a. t. Opferdienftes nach allen feinen Biveigen, benn fowohl bas Guhnopfer als bas Bundesopfer, das Berichonungsopfer (Paffahlamm), das Brandopfer werden auf Christi hingabe angewendet, ja fogar das Bitt- und Dantopfer, fofern alles Bitten und Danfen in feinem Namen geschehen foll.") Bei Paulus find diese Anwendungen immer innerhalb feiner Grund überzeugung gehalten, daß nämlich mit bem jur von Gott bestimm ten Beit erschienenen Christenthum die mosaische Gesetzesteligion ab gethan fei und ber Chrift nicht mehr unter bem Gefet ftebe. Daber ift keine Rede davon daß Chriftus etwa bloß die a. t. Gefetet religion vollende, die vorgeschriebenen Opferhandlungen ale burchans für immer berechtigte bloß steigere und in diefem Sinne vollende; vielmehr wird das Christenthum, da das Alte vergangen und alles neu geworden ist, wesentlich als die neue Glaubensreligion mit Rechtfertigung bes Glaubens aller Berfreligion, zu welcher gerabe auch die gesetlichen Opfer gehörten, birett entgegengesett. \*\*) Darum

<sup>\*)</sup> Tholud bas A. T. im N. T. 6. Aufl. S. 104 f.

<sup>\*\*)</sup> Scharp pag. 824. Impletio legis ceremonialis fuit, qua omnium ceremoniarum et typorum complementum et veritas fuit.

bem Apostel nichts ferner als die orthodor gewordene Mei-, nur Opfer und zwar blutige fonnten fühnen und besmegen Chriftus uns. indem er bas vollendete blutige Opfer gebracht. volle Gubne erwerben fonnen. 3m Gegentheil fpricht er bon n Subnovfer Chrifti in gang anberm Sinn, fo nämlich wie auch Apostel felbst burch die Singabe in feinen Beruf und in beffen en fich ein Opfer nennt und bon jedem Christen verlangt bag benfalls fich Gott als Opfer barbringe, Rom. 12, 1, indem er ie Glieder und Gaben in beffen Dienft ftelle" 6, 13. Ebenfo t Baulus fich nicht nur ein Gott hingegebenes Opfer sondern einen das Opfer Gott darbringenden Priefter, "ich bin Liturge fti an die Beiden im priefterlichen Budienen des Ebangeliums es, damit die Beiben als ein angenehmes, im b. Beift geheis 3 Opfer bargebracht werben", Rom. 15, 16. Die im Apostelt zu übenden Selbstverläugnungen und Leiden find ihm ein er das er freudig darbringt, "fogar wenn ich jum Trantopfer e über dem Opfer und h. Dienst eueres Glaubens freue ich " Philipp. 2, 17, wie er ju gleicher Singabe ben Gehülfen ihnt, "ich werbe schon geopfert und die Beit meiner Auflofung bevor" 2 Timoth. 4, 6. Sogar "für die Seelen der von geliebten Chriften will er mit Freuden Bahlung leiften" 2 Co-1. 12, 15 und "fur die Gemeinde leiden" Col. 1, 24, wo , gang benselben Sinn hat wie beim Rreugesleiden Chrifti, und m die römische Dogmatit bas fur Andere Satisfattorische auch apostolischen Leiden zuschreibt. Bahrend fo der Apostel fei-Schweren, die Singabe des Lebens fordernden Dienft absichtlich im e des Rultus als Opfer, Tranfopfer und liturgischen Priefter-'t barftellt, hat er bas Sichaufopfern Chrifti viel weniger ober nicht in dieser Priesterform aufgefaßt, also auch nicht entfernt Borftellung begunftigt ale seien die levitischen Opfer eine tiefe prheit, die Christus adoptirt und bloß gesteigert habe bis gur endung; vielmehr ift der paulinische Bedanke das gerade Begen-, die levitischen Opfer seien zu den ganglich beseitigten "Unsgrunden" des mosaischen Ritualgesetes ju rechnen, die gar teine Steigerung erheischen sondern ber gang andern Opferibee Plat maden follen welche die fittliche Selbstverleugnung und bingabe des Lebens in den Dienft Gottes als bas einzige mabre Opfer gelten läßt, und barum überall ftatt von Stellvertretung vielmehr bon unferm Beruf zur Rachfolge in Dieses Opfer rebet, welches einfach bas Wohlgefallen Gottes uns gugieht; gang wie auch bie Beschneidung nicht etwa in ihrer Form belaffen und bloß gefteigert wird allfällig zu einer Berschneidung, sondern ftatt bes Ceremoniellen tritt nun das Sittliche ein, ftatt ber nichtigen, gar teiner Steigerung fähigen Beichneidung am Fleische die Bergensheiligung, auf welche der Ausdrud Beschneidung bloß angewendet wird. Eine folche Unwendung des a. t. Opfere und des Guhnopfere ale Darftellungsmittel auf Chrifti Tod ift alles was wir bei Paulus finden, benn nirgende lehrt er bag Chriftus als Guhnopfer habe barge bracht werden muffen, etwa gar vom priefterlichen Synedrium, bamit Bott die Gunde auf biefe Guhnung bin une bergeben tonne. Gine folche Lehre mußte als ganglich neue und entscheibend grund. legende in allen Briefen bes Apostels hervorgehoben fein, zumal fie nicht wie etwa bas Dasein Gottes fich auf religiosem Boben bon felbit verfieht, fondern als ein neues, darum auch beftrittenes Dogma genau vertheidigt und begründet werben mußte, gerade fo wie die neue Lehre vom Befreitsein aus dem Geseth. findet fich das Lieblingedogma fpaterer Orthodorie bei Baulus nir gende gelehrt, fo daß man es bloß aus Anspielungen auf die Opfer hat berausfolgern muffen, wobei überfeben wird daß diefe Anspie lungen eben nur Anwendungs- und Darftellungsmittel find, nicht aber eine Doftrin begrunden. Die sittliche Idce des Opfers bat vielmehr bei Paulus jede levitische, kultische, antike Opferidee von magischer ober metaphyfischer Suhnfraft ganglich verdrangt, und antipaulinischer kann nichts sein als jene moberne Bemühung achte Religionegeheimniffe im Opfertult aufzuspühren, um zum vollendeten Beheimniß des Guhnopfere Chrifti ju gelangen; benn ber paulinische Beift war nicht barauf gerichtet in ben aberglaubigen Stoicheia die Schluffel jum Berftanduiß bes Todes Chrifti ju fuchen.

Bie unpaulinisch diese Theorie sei, zeigen uns die Extreme der Forftellung von Guhntraft des Blutes, wenn Clemens VI. erklart, in Blutetropfe fei wegen ber Ginigung mit bem Logos für bie bunde ber gangen Belt satisfaktorisch genug, ober wenn in einer rotestantischen Agende dieses volle Genugthun schon bem bei Christi Beschneidung vergoffenen Blutstropfen zugeschrieben wird. ruß das Opfermesen, da es in allen alten Religionen vorfommt. inem tief begrundeten Gefühl entsprungen fein, und zwar bem Beihl daß Berfehlungen und Frevel die göttlichen Mächte beleidigen nd darum eine Guhne erheischen, Die wefentlich in Abbitte, Reue nd Unrufen der Gnade bestehend sich im Bingeben eines werthollen Besites, namentlich im blutigen Opfer ein Symbol nicht nur ondern auch eine jeden Einzelnen zu dieser Guhne anhaltende rituelle Sitte erzeugt hat. Wenn aber das Christenthum auch dieses fromme defühl vollenden foll, fo wird es gerade nicht jenes vom Gefühl beg beräußerlichte Opferritual in sich aufnehmen und fteigern, fonern das Grundgefühl felbit dahin vollenden daß nur die Sinabe bes eigenen Befens an Gott und feinen Dienft bas mahre Opfer sei oder statt der Opfer gelten konne, daß aber dieses Opfer inzig von Chriftus vollkommen geleistet fei.

2. Die Doftrin des Paulus über Christi Tod ist in seinen edeutendsten Lehrbriefen mit großer Angelegentlichkeit ausgeführt nd besteht in dem Saß, mit der in Christus zur göttlich bestimmen Beit erschienenen Erlösungsreligion, Evangelium und Glaubensechtsertigung sei die nur pädagogisch ertheilte Gesetzesreligion, Geschektertigung sei die nur pädagogisch ertheilte Gesetzesreligion, Geschektenst und Rechtsertigung durch Gesetzeschorsam oder Werke beraltet von Gott selbst beseitigt, so daß es zur Sünde wird nieder ganz oder theilweise ein Heil in ihr zu suchen; die volle Befreiung des Christenthums vom Judenthum sei aber geschichtlich ntscheidend durch den Kreuzestod Christi für alle Christen verwirkicht worden, daher wir diesem Tode zunächst den Vollbesit des reien Evangeliums mit all seiner Heilsgnade verdanken. Dieses ist ie Lehre welche im Galater- und Kömerbrief aus eifrigste sich erzeisen will, während das spätere Dogma vom zur Sühne nöttigen Ilut Christi so wenig gelehrt wird daß man wie gesagt es nur aus

bereinzelten Anspielungen,\*) ja fogar blogen Stylformen bes Apoftels und namentlich den aus feiner pharifaifchen Schule beibehaltenen ableitet, indem der immer noch fortwirkende faliche Inspirationsbegriff gottlich bittirte Geheimnisse sucht wo in Bahrheit nur bie rabbinifirende Denkmanier und bialettische Argumentationsweise bes Paulus uns frembartig geworden ift und barum wie ein Gebeimniß erscheint.\*\*) Statt nun jede biefer Unspielungen in ihrem Bufammenhang zu ertlaren, wie z. B. ber Rluch bes Gefetes ein Ausbrud ift welcher burch ben Segen Abrahams veranlagt wird, pflegte man fie vereinzelt herausgenommen als felbstandige Lebrfate mit einander aufammenzustellen und auseinander zu ertlaren. Mus folder Gregese ist die dogmatische Borftellung entstanden Christi blutiger Tod sei wie im A. T. die Blutopfer nothwendig gewesen jur Suhnung aller Sunden und habe fo die in den a. t. Blutopfern wirklich enthaltene Guhne vollendet; erft auf diefe Guhne bin tonne und wolle Gott die Sunde vergeben, ba feiner Berechtigkeit nun genug gethan fei; nur ber Glaube an diefes Guhnopfer fei ber rechtfertigende, alles Sage bie wir in ber Schrift, jumal in ben Briefen des Baulus nirgends lefen. In Bahrheit ift aber bie driftliche Erlöfungereligion felbft die erlofende und verfohnende, schon abgesehen vom Tode Chrifti, oder mare Chriftus nicht erlofend wenn Jerusalem fich bekehrt batte statt ihn zu freuzigen? Beil wir aber bas thatfachliche Losgewordensein von ber nur verbammenben Gesehereligion entscheidend dem Tod am Rreuze, ber Berfluchung Sinrichtung und Ausstogung Chrifti durche Judenthum verdanten, und darauf bin erft ber vollen felbständigen Freiheit des Chriften thums uns bewußt und theilhaft geworden find, fo verdanken wir freilich diesem Tode Chrifti den Bollbesit der Erlösungereligion,

<sup>\*)</sup> Wie Ufteri im paul. Lehrbegriff gesteht. Bergl. Theol. Studien und Rritifen 1858 G. 491 f.

Prititen 1858. S. 451 f. Luther fand 3. B. die Allegorie von Sara und Hagar "zum Stich zu schwach" aber boch eine Wahrheit veranschausichend.

fomit auch alle ihre Gnaben und Segnungen, die erlofenben und beiligenden fo gut wie die verfohnenden und begnadigenden, fo daß wir freilich burch biefen Tob erlost find, nur nicht unmittelbar magisch sondern in sittlicher Bermittlung. Ift einmal diese, gerade pon Baulus ausgeführte Erkenntniß verstanden,") fo laffen fich bann auf biefer Grundanschauung auch alle Ginzelaussagen richtig unter einander ordnen und murdigen, fogar die weitgetriebene Darftellung Chrifti in Analogien mit ben tultischen Seilmitteln bes A. T. wie ber Bebraerbrief fie ausführt bis zu dem im Befet felbstverftand. Tichen Seb. 9, 22. und doch im Briefe berichtigten Say daß ohne Blut teine Gunde bergeben werbe. 10, 4, 8. Judifch und judaisirend Fromme, die im Blut ber Opferthiere oder in der Afche ber Ruh 9, 13 das geheimnisvoll Guhnende ju feben gewohnt maren, muß man lehren wie viel werthvoller Chrifti Liebesopfer fei. und jene levitische Blutfühne doch erft zu etwas sittlich Recllem fteigere und mahrhaft vollende, als fittliche That aber diefelbe jugleich auch aufhebe. Bebr. 9, 13 f. 10, 8. 16-18. Durch ben Tob Chrifti gerade nicht als levitisches Bollenbungsopfer fondern als fittliche That und insofern als Bollendung aller Opfer haben wir nun ben Gingang ins mabre Allerheiligste. Richt weniger ift aber Chrifti Tod auch als Bundesopfer aufgefaßt; ba gur feierlichen Schließung des alten Bundes Besprengung mit Opferblut als Beihe biente, fo fei der neue Bund mit unendlich höheren Berheißungen und Gnaden durch Christi eigen Blut viel heiliger eingeweiht 9, 15 f. womit überdieß die 3dee verknupft wird, ein Testament werde erft mit bem Tobe bes Erblaffers verwirklicht; wieder eine Berftellungs. form ber man eine innere Nothwendigfeit fo wenig jufchreiben tann daß fie fich deutlich als bloße Anwendung analoger fonstiger Dinge tundgiebt.

3. Chrifti Rreuzestod ift freilich tein bloßer Marthrertod, tein bloßes Sterben für die Wahrheit der evangelischen Erlösungsreligion, vielmehr hat derselbe gang entscheidend mitgewirkt die allein ret-

<sup>\*)</sup> Ebenb. S. 469 f.

tende Erlösungereligion und losgetrennt bon der nicht rettenden Ge-- sehestreligion zu erwerben, wenn man will zu verdienen; er ift ein Berdienst um die Menschheit, nur nicht um Gott, da gerade ber in Erlösungereligion lebende Chriftus, wenn er allen Behorfam erfullt ihn am wenigsten ale verdienend betrachtet.\*) Diefer, gur Bollberwirflichung ber freien driftlichen Erlofungereligion bon Gott als nothwendig verhängte Arenzestod begründet zwar nicht erft bas Recht der Erlösungereligion an die Stelle der doch auch von Bott angeordnet gewesenen mosaischen Gesehesteligion zu treten, wohl aber ift er fur die Durchführung diefer gottlich gewollten Er losungereligion in die geschichtliche Menschheit unentbehrlich und entscheidend; wie wir ja in der That wohl einsehen daß ohne biefe Berftogung Chrifti durche Judenthum unfer Chriftenthum fich nur sehr schwer von demselben so völlig hatte ablosen konnen. mußte Chriftus fur unfer Beil ein Bluch nicht givar Gottes, aber bes Befetes werden, auf daß wir nicht gwar Gott ober feiner Gerechtigkeit, wohl aber dem Gefet und seinem Fluch abgefauft, bom Gefe befreit seien, Bal. 3, 13; barum mußte er, ber schuldlose für une aur Gunde, aum hingerichteten Uebelthater werden, damit wir durch ihn vor Gott gerecht wurden 2 Kor. 5, 21; barum mußte er von Gott in seinem Blute öffentlich hingestellt werben ale Suhnmittel, jum beweisenden Angeichen baß Gott nun die Berechtigfeit bet Blaubene einführe und die vorher geschehenen Uebertretungen ber gebe, Rom. 3, 25; darum mußte, wahrend wir die Uebelthater waren und Buchtigung verdient hatten, der Schuldlose ale lebelthater bluten und fur une und unfere Rettung fterben. Rreuze das Chriftenthum felbft bem Judenthum, der une verdammenden Sandidrift abstirbt, und die neue Gerechtigkeit bes Glaubene auflebt, während die alte unnuge der Werke dahinfallt: fo ergeben fich bie jo häufigen praftischen Bumuthungen daß wir in Christi Rreuzestod uns versenkend mit absterben follen bem Gefet, ben tobten Gefete,

<sup>•)</sup> M. ref. Dogm. II. 381. Ch. sibi ipsi nihil est meritus, quam nobis sit datus.

werten und ber Gunde, mit bem Auferstandenen, Berherrlichten aber aum neuen Leben aufsteben follen in ber Gerechtigkeit bes Glaubens oder in der Rindschaft und Liebe. Much folgt aus biefer Bedeutung des Kreuges Chrifti daß er die uns verdammende Satung, ben Fluch bes Gesetzes ber uns traf, mit an sein Rreug genommen und fie ausgelofcht, ferner daß er die Gefeteereligion befeitis gend auch ber durche Gefet erzeugten Trennung von Juden und Beiden ein Ende macht, beide als geeint zu Gott zu führen, ja daß nun der alle Menschen, sowol Beiden als Juden angehende Segen Abrahams, indem das hemmniß feiner Verbreitung, nemlich bas trennende Gefet hinfallt, an Alle fich verbreiten tann, an Die Buden fofern fie nun durch ben Glauben fich rechtfertigen laffen, an bie Seiden sofern das fie vom gesegneten Bolt abtrennende Geset beseitigt ift. Bal. 3, 14. Co erflart fich bas große Rathsel, ber als Verbrecher öffentlich hingerichtete Christus; das Aergernis des Areuzes enthüllt fich ale bochfte Liebe und Beisheit, der scheinbare Fluch als Quelle des Segens, bas Unterliegen als Sieg, ber von ben Bauleuten verworfene Stein ift der Grundstein für den Bau ber Erlösungereligion geworben, ber Rrengestod die herrlichste Liebesthat, in deren Licht eine neue vom Judenthum getrennte, national unbeschränkte Menschheit vor Gott fich darftellt; Chriftus ift der Sobepriefter welcher die Erlöfung ber Menschen als seinen Beruf ausführt, ihr Sundenelend theilnehmend zu feiner Sache macht und priefterlich une vor Gott vertritt; ja er ift das Lamm welches die Sunde der Belt auf fich nimmt, ihren fich wiber ihn richtenden Spigen, dem Berrath, der Luge, der Beuchelei, dem Bankelmuth, ber Schwäche und Berleugnung unterliegt und das alles in Sanftmuth und Ergebung auf fich nehmend tragt, um es zu überwinden. - Bahrend jede Lehre, als fei in Chrifti Blut an fich ein magiiches Guhnmittel, weder biblifc noch vernünftig ift, erklart fich, ob auch vielfach in antiten Druckformen ausgeführt, Alles bei ber Einsicht, Chrifti Tod verschaffe une alle rettenden Gnaden badurch baß er une um den Breis seiner Sinrichtung von der doch nur berbammenben Gesetzeligion losreift und baburch feine Erlösungsreligion in ihrer Vollfraft verwirflicht. Bahrend jede Lehre, als

werbe erst durch Christi Tod die erlösende Araft in sein Evangelium hineingetragen,\*) oder dem ewig berechtigten Gesetz der Fluchzahn ausgebrochen, verkehrt ist, bleibt es dabei daß die in sich selbst vollkräftige Erlösungsreligion nur durch diesen Areuzestod aus jeder Bermischung mit Gesetzeligion losgemacht und vollendet worden ist. Denn gesetzt nicht sofort, nur nach längerem Schwanken und Kämpfen sei namentlich durch Paulus diese Einsicht durchgeführt worden,\*\*) so war jedenfalls der Areuzestod die thatsächliche Begründung dieser Entwicklung.

## 3. Das tonigliche Umt.

- §. 134. Das Königthum Christi ist die persönliche Geistesmacht, welche im Stand der Erniedrigung zwar verhüllt vorhanden doch erst in der Erhöhung sich kund giebt. Die apokryphe Höllenfahrt Christi ist, je nachdem der Ausbruck gedentet wird, dem königlichen Amt zu oder abgesprochen worden.
- 1. Die theokratischen Aemter des A. T. können Christus immer nur so zugeschrieben werden daß sie als bloßes Schattenbild oder unvollkommene Analogie sich verhalten zu dem was im wesenhaften Begriff von Christus ausgesagt wird. Er ist Prophet, aber so daß er alles Prophetenthum zu seinem Ziel und Ende gebracht hat, indem weitere Gottesoffenbarungen nicht mehr Bedürfniß sind; er ist Hohenpriester, aber so daß alles fürbittende, vertretende und Saben oder Opfer darbringende kultische Priesterthum für immer in das seinige als rein sittliches ausgehoben wird; König vollends ist Christus so, daß die beherrschende Macht welche von ihm ausgeht,

<sup>\*) @66. 386.</sup> 

<sup>\*\*)</sup> holften "jum Evang, bes Paulus und bes Betrus" S. 137 hat in biefer beachtenswerthen Schrift bie Bebeutung bes Tobes Chrifti bei Paulus und bei Petrus boch wohl übertrieben als ungleiche aufgefaßt.

theils nur die ideale Bedeutung der theofratischen Ronige vollendet, fofern biefelben Stellvertreter und Organe der Gottesherrichaft waren, theils aber die politische Gewalt ganglich ausschließt und neben fich fortbestehen lagt. Chrifti Ronigeherrschaft ift gang und gar feine bleibende perfonliche Beifteemacht, bestehend im Geeintsein feiner berherrlichten Berfonlichkeit mit bem Bringip ber Erlofungs. religion, darum wie fein Sobepriefterthum bon feinerlei außeren Bebingungen, am wenigften von der leiblichen Abstammung abhängig. Benn Dogmatiter fur Chrifti Konigthum fich mitberufen auf die Abstammung von David, so haben sie übersehen sowol wie weit Befus felbst diese Begrundung für die Meffiaswurde von fich weist Matth. 22, 43, und diefe ganglich nur von Gott ableitet, als auch wie angelegentlich der Brief an die Bebraer analog die Sobenpriefterwurde Christi der levitischen, an Abstammung gebundenen gegenübergestellt, und vielmehr die Anglogie bervorgehoben wird mit ber frei von Gott ertheilten vater- und mutterlosen, d. h. nicht von leiblicher Abstammung bedingten Priefterwurde Meldifedets. Sebr. 7, 3, 6 f. Gerade in Christi Ronigswurde wird die gangliche Befeitigung aller weltlichen politischen Elemente bes judischen Deffiasthums, welche am Abstammen von David hangen wurden, besonbere anschaulich, wie die Dogmatifer es wohl erfannt haben wenn fie polemisch wiber die Juden erinnern, "es hatten diese aus übel perstandenen Prophetenstellen einen weltlichen und fleischlichen Deffiastonia erwartet, welcher fie aus ber Berbannung ins Baterland beim führe oder nach Bertilaung ber Reinde mit Glud überhäufe. Das Ronigthum des Chriftus fei aber ein rein geiftliches und himmlisches,"\*) ein Königthum nicht von biefer Belt, so daß es gerade erft mit dem bestimmten Ausscheiben des weltlichen Ronigthume und ber biefes begrundenden Abstammung von David ju Stande fommt. Bird es in der Dogmatit befinirt als "bie Macht ben Seinigen alles augueignen was er fur fie berdient hat, und das Begentheil abguhalten, indem er ihnen das Wort ben Beift ben Glauben die Be-

<sup>\*)</sup> Ryffeniug"l. 1. pag. 277.

harrlichkeit und die Seligkeit gebe": fo mar fur Die reformirte Christologie nur noch zu erinnern, "die Konigewurde beziehe fich nicht auf die Weltherrschaft, welche von Ewigkeit ber Gottsohn mit bem Gottvater und Gottgeift in trinitarischer Berrlichfeit ausube, fondern es handle fich in unferm Lehrstud durchaus um das mittle rifde Konigthum ber Onabenotonomie, welches Chriftus auf besonbere Beije als ber Gottmenfch ausube; benn jenes erftrede fich über alle Geschöpfe, diefes aber gehe speziell die Rirche an".\*) Mit alle dem ist nun auch anerkannt worden daß Christus nicht erft im himmel, wie die Socinianer wollten, sondern ichon auf Erden Die fer König geworden fei, "da der neu Geborene fcon Ronig genannt werde von den Magiern Matth. 2, 2, ba er ale ber Friedenefonig in Bernfalem eingezogen fei 21, 5, ba er fich felbst vor Bilatus Konig nenne Joh. 18, 36 f. ba er ale ber Berr ber Berrlichfeit gefreugigt wurde 1 Korinth. 2, 8 ja die Engel ihm dienten" Matth. 4, 11, Bebr. 1, 6. Abgesehen nun von der Beweistraft melde biefen Aussprüchen und vollends den Magiern zustande oder im Bebräerbrief einer Pfalmftelle geliehen wird, ift zwar vollkommen begründet daß Chrifti Berson die in ihr fraft der Einigung mit dem Pringip liegende königliche Geistesherrlichkeit nicht etwa erft im Stande ber Erhöhung angetreten, sondern ichon im Stande ber berhüllenden Erniedrigung fie befeffen und für Augen welche feben, auch fund gegeben hat; bennoch aber ist seine Anechtegestalt auf Erden eben nicht die königliche, und Chriftus felbst bat fein eigentliches Erhobenwerden in die Königsherrschaft bedingt gewußt durch die Kreuzigung Matth. 26, 64, 30h. 12, 24. 32, sowie auch seine Apostel verfündigen daß Gott diesen Gefreuzigten zum Beren und Führer auferweckt habe, Apgefch. 2, 36. Wir find baber volltommen berechtigt die Ronigsherrschaft Chrifti wefentlich feinem Stand ber

<sup>\*)</sup> W. ref. Dogm. II. S. 407. — Schart pag. 883. Regnum Chi. duplex est, generale quo rebus omnibus praeest (als Logos), speciale quo ecclesiae praeest, et hujus regni respectu proprie Ch. rex dicitur; est hoc regnum spirituale.

Erhöhung gleich zu stellen\*), und die Lehre von der Auferstehung, Himmelfahrt, Sipen zur Rechten Gottes und Wiederkommen zum Weltgericht als Züge der Königswürde Chrifti hier zu betrachten. Zwar ist es üblich dem Symbolum zu lieb dieses Alles in Form der Ständelehre zum Abschnitt von der Person Christi zu stellen, da aber das Symbolum Stände und Aemter gar nicht unterscheidet, so läßt es volle Freiheit dassenige was theils Beschreibung der Person Christi ist theils aber Aussage über ihre Wirksamkeit zu sondern. Ohne Zweisel gehören aber die meisten christologischen Artikel des Symbolums auf die letzere Seite.

Bevor nun diese Lehren behandelt werden tonnen, ift im Doama vom Ronigthum Christi Die Berschiedenheit der lutherischen und reformirten Christologie zu beachten, da gerade von diesem Bunkte aus die driftologische Gesammtbiffereng am beutlichsten beleuchtet erscheint, bort hochfliegend gemuthvoll, hier verftandig gemäßigt, beibe Richtungen gehemmt und beiert durch die dogmatische Tradition. Bei den Lutheranern wurde das Königthum Chrifti möglichst gesteigert, schon burch die bogmatische Ausmalung ber gum Stand ber Erhöhung gerechneten Sollenfahrt Chrifti, fodann durch die Ausdehnung diefer Königeherrschaft auch über bas Reich ber Natur - ber allgemeinen sittlichen Belt ohnehin, - endlich burch möglichstes Bleichmachen der ötonomischen Regierung des Gottmenschen mit der ontologischen ber Trinitateperson; wahrend die Reformirten mas fie Bollenfahrt, lieber aber andere benennen, jum Stande der Erniedrigung rechnen, Chriftus nur über bas Gnadenreich berrichen laffen und diefe gottmenschliche Berrichaft von der ontologisch trinitarischen bestimmt unterscheiben.

Die Höllenfahrt, wie reformirte Dogmatiker gerne erinnern,\*\*) spät erst in's Symbolum aufgenommen, ruht auf fehr alten driftlichen Lehren, schwerlich zwar auf dem "drei Tage und drei Rächte im

<sup>\*)</sup> Ebb. Sicut prophet. et sacerd. munus praecipue ad statum humiliationis pertinet, ita regium officium statum exaltationis potissimum complectitur.

<sup>\*\*)</sup> Brgl. meine Schrift "hinabgefahren zur holle u. f. w." Burich 1868.

Bergen der Erde verweilen" Matth. 12, 40, mas wir oben als ein gang ichiefes Ginichiebsel ertannt haben (S. 162);\*) noch weniger auf bem "wer fteigt in den Sades, Chriftus herauf ju holen bon den Todten" Rom. 10, 7, wo der Apostel nur warnt, man folle Christus, ber im eigenen Bergen fei, weder erft vom Simmel berab noch aus ber Unterwelt herauf holen wollen, was Dofes icon bom Befet gefagt habe; auch nicht auf "bas niedrigere Gebiet ber Erbe" Ephef. 4, 9, wo gar nicht von der Unterwelt sondern von der dem Simmel gegenüber niedrigeren Erde die Rede ift; \*\*) wohl aber auf die Stelle 1 Betr. 3. 19 bei üblicher Auslegung: "Chriftus bem Rorper nach getobtet ift bem Beifte nach lebendig gemacht, in welchem er auch hingegangen, ben Beiftern im Rerfer gepredigt bat, welche einft unfolgsam gewesen waren, als Gottes Langmuth zuwartete in Roab's Tagen - - ". Der dogmatische Beift hat diesen Betrusausspruch gerne ausgebeutet, ftatt die judische Schule zu fpuren welcher diefes Darftellungemittel entlehnt ift zum Dienst freilich ber driftlichen Lehre. Der Lebrzwed felbst ift die Mahnung: "erduldet Leiden (von Andern ber) wenn es Gottes Bille ift, lieber indent ihr ihnen Gutes als Bofes erweifet; auch Chriftus ift ja Ginmal für unfere Gunden geftorben unschuldig für Ungerechte, um une ju Gott ju führen, getobtet zwar bem Bleifche nach, lebendig gemacht aber bem Beifte nach, in welchem er auch ben Beiftern im Rerter hingegangen gepredigt bat, als fie einft unfolgsam gewesen waren, ba Gott so langmuthig zuwartete in Roah's Tagen mahrend bes Baues ber Arche, in welche Benige, nur acht ihre Rettung fanden durch's Baffer, beren Gegenbild, die Taufe, jest auch euch rettet" u. f. w. Diefem Sinn Chrifti ber jest fur euch Ungerechte gelitten und einst Moah's widerspenftigen Beitgenoffen Langmuth bewiesen, denen die jest verdientermaßen Beifter im Rerfer find, ftrebet nach u. f. w. Es muß übel beftellt fein mit einem

<sup>\*)</sup> Auch Guber "bie Lehre von ber Erscheinung Jesu unter ben Tobten" S. 16 baut nicht auf biese Stelle.

Dbwol Rahnis luth. Dogm. III. 343 fich auf biefe Stellen und gar noch Apgefch. 2, 27. 31 mitberuft.

Dogma bas nur auf biese Erörterung bes petrinischen Briefes gebaut wirb, jumal Chriftus bem Geifte nach hingeht nicht etwa allen borber Berftorbenen zu predigen, - mas benen gerne gegonnt wurde die ohne ihre Schuld bom Chriftenthum nichts gehört haben und boch ohne biefes Boren nicht felig werben follen, - fonbern er prebigte gerabe nur ben ju Roah's Beit unfolgsam gewesenen. Da mit feiner Silbe angebeutet wird ob und was Christus rettendes bei ben Beistern im Rerter ausgerichtet hatte, vielmehr die einst im Schiff Geretteten als Gegenbilb zu unserer Taufrettung erwähnt werden: fo mochte man, um diefem im D. T. gang unerhörten Predigen Chrifti im Beifte vor ben im Rerter befindlichen einstigen Beitgenoffen Roah's ju entgeben, faft wie Luther fur die verwandte Stelle 4, 6 eine Textestorruption bermuthen, lieber aber im fcwerfälligen Terte felbft ben Gedanten vorfinden daß, wie bei Paulus der Baffer gebende Rels in der Bufte Chriftus genannt wird, fo die ben Unglaubigen gu Roah's Beit erwiesene geduldige Langmuth Gottes als ein Thun Chrifti aufgefaßt werbe fammt jener ber Taufe entsprechenden und fcon barum von Chriftus vermittelten Rettung ber acht Glaubenden im Schiffe. Sind die a. t. Gottesoffenbarungen als Bethätigungen Chrifti, weil des in Chriftus erschienenen Logos ober Beiftes beutbar, fo auch die ju Roah's Beit geschene Langmuthoffenbarung, wie schon 1, 11 auch Betrus "ben Geist Chrifti in ben Propheten" wirtsam nennt. Betrus will Chriftus hier als vorbildlich in bem Bohlthun für Unwürdige hinftellen fowol wegen feiner Singabe an's Rreug, burch die er Ungerechte für Gott gewinnt, als auch wegen ber in ber Gottesoffenbarung an Roah und feine ichlechten Beitgenoffen ermiefenen Bemühung, welche acht Seelen gerettet hat in bie Arche, wie jest die Taufe rettet. Ift dieses der Gedanke des Apoftels, die Parallele einer Rettung der jest bald untergehenden und der einft in ber Gundfluth untergebenden Menfcheit burch Chriftus, fo bedürfte es nur geringer Textestorrettur 3. B. ftatt πνεύμασιν etwa νῦν οὖσιν ἐν φυλακῷ oder vielmehr gar teiner, wenn nur zwischen B. 18 und 19 gehörig abgesett und bas Fehlen bes Artitels vor απειθήσασιν beachtet wird. "Leidet für euer Gutesthun, wie Chriftus schulblos für Ungerechte gestorben ift, getobtet zwar bem Bleische nach,

belebt aber dem Geiste nach." Run wird angefnüpft: "In welchem (Geiste) er auch den (nun) im Kerker befindlichen Geistern hingegangen gepredigt hat, als sie einst unfolgsam gewesen waren, da Gottes Langmuth in Roah's Tagen zuwartete, während das Schiff gebaut wurde" u. s. w.

Mag die Erklärung') Biberfpruch finden, jedenfalls mare aus biefer Petrusstelle, foll fie wie bisher ausgelegt werben, gar nichts ju gewinnen was irgend soust wo im N. T. bezeugt wurde, - auch ware fobald Chrifti Bredigen dem Todtenreich augetheilt wird, bann Die fo breit erwähnte Archenrettung eine ihn gar nichts angehende Digreffion. Da fich nun bas biblifc Unerhörte gar nicht ausbenten laßt, daß Chriftus feinem Beifte nach ju den Beiftern im Rerter giebe, um ihnen eine nichte helfende Predigt ju bringen, bom bloß borläufigen Zwischenort aber, wo noch Beffere und Schlechtere auszuscheiden waren feine Rede ift, weil bon diefen Beiftern allen feiner gerettet wird: jo pagt jum Biele aus ber Gunde beim naben Beltuntergang rettenden Kreuzestod als Seitenftud nur ein Bredigen Chrifti in ber von ber Rluth vertilgten Borgeit, welches wenigstens Einige, weil fie ber Bumuthung Glauben fchenkten, in ber Arche, Diefem Gegenbild der Taufe gerettet hat, während die Unglaubigen freilich verloren gingen und nun im Rerter find. Burde Chriftus ben Beiftern im Kerter felbst predigen, fo hatte ce burchaus teinen Ginn, Die einst Beitgenoffen Roah's waren ale ifolirte Buborer zu nennen,") wohl aber wenn ihnen im Leben gepredigt murbe. Soviel ift flar daß Betrus ein doppeltes Borbild Chrifti aufführen will feiner trop erduldeter Ungerechtigfeit und Burndweisung rettenden Liebe. Diefe bewies Chriftus am Rreug wie einft an Noah's Beitgenoffen, welche mit Ausnahme der acht die langmuthige Rettungsbemuhung verwarfen.

Fällt uns nun mit der einzigen, mindestens zweifelhaften Belegftelle das ganze Dogma von Christi Söllenfahrt dabin, so konnen wir darum doch den gelehrten Scharffinn des dogmatischen Denkens bewunbern, welcher aus einem Strohhalm die kuhnften Gebaude aufgeführt

<sup>\*)</sup> Unter ben Reuern vertheibigt fie von hofmann.

<sup>\*\*)</sup> Guber S. 40 rebet wirklich von einer Digreffion zu welcher ber Apoftel fich verleiten laffe. Uns zeigt fich vielmehr ber befte Zusammenhang.

Die lutherischen Dogmatiker mußten daß diese Predigt Christi nicht bas Evangelium sondern bas Gefet vorhielt zur erschreckenden Beftrafung\*), ale ob Chriftus an foldem Triumph über Unglaubige fo viel Freude hatte ale biefe Dogmatiter; ber romifche Ratechismus bagegen laßt Chriftus vielmehr gerechte und heilige Menschen aus bem Glend biefes Gefängnisses befreien, indem er ihnen von der Rrucht feines verdienstlichen Leidens fo viel nothig autheilt, wobon im Texte nichts fteht; Die reformirten aber Die eigentliche Sahrt in ben Söllenkerfer ale Aberglauben aufgebend, bemühen fich bem Symbolum ju lieb um ein fo ju fagen subjeftibes Sichhinabbegeben Jefu in's Mitgefühl ber bollifchen Gunbenftrafen, fie ftatt unfer zu erdulben; ober fie finden im "Sinabgefahren gur Grube" nur einen Ausbrud bes Begrabenwerbens, Diefes mit Zwingli, jenes mit Calvin, fo daß ber alteste Burcherfatechismus beibe Unsichten frei laßt. Brief Petri fei aber gar nicht von irgend einer Sollenfahrt die Rebe, fondern von einem Predigen Chrifti im Beifte an Noah's Beitge-Dieß ift die Auslegung aller reformirten Theologen gewefen von Beza an. Immer bleibt bier die Phantafie gereigt, wenn bas Dogma jum Stand ber Erhöhung Chrifti gehören foll; wie ichon Luther, fo febr er über die wunderliche Stelle flagt, bem Apostel Petrus Damit nachhilft daß Christus nicht bloß mit ber Secle sondern auch mit bem Leibe ungetheilt hinabgeftiegen fei, über bie Solle zu triumphiren. "Chriftus im Geifte" als Logos wird verwechselt mit Chriftus nach seiner Seele, baber ber Streit ob die Seele mit oder ohne Leib hinabgefahren fei, und die Ronfordienformel darin ben erften Aft ber fiegreichen Erhöhung Chrifti in's Machtreich feben will, mabrend Mepin in Samburg befennt es gebore ber Artifel zu den Leiden und ber Erniedrigung Chrifti, was allerbinge ber Gindrud' ift welchen man bom Symbolum empfängt. Der Artifel fallt baher in's hohenpriefterliche Umt. Quther hat ben Busammenhang in der Betrusstelle übersehen; ober wie konnte boch die Ermahnung Liebe ju üben trot aller Unannehmlichfeit - mit einem triumphirenden Siegeszug Chrifti über bie Solle motivirt werben?

<sup>\*)</sup> Mobifizirt von Beschwit.

3. Baren die Lutheraner geneigt die Ronigemacht Christi fcon burch einen Triumphaug in die Unterwelt fich eröffnen qu laffen, fo ift es nur folgerichtig daß biefelbe ju einer möglichft abfoluten Bertichaft gar nicht bloß über bas Reich ber Gnabe und Berrlichkeit fondern auch über bas Reich der Natur gesteigert wird. Co aufgefaßt ift baber die Ronigsberrichaft bes Gottmenschen wesentlich bieselbe welche er nach feiner gottlichen Ratur und Person ewig ausube, nur daß feit der Menschwerdung auch feine menschliche Ratur an berselben Theil habe, so freilich daß diese gottmenschlich geworbene Berrlichkeit erft im Stande der Erhöhung fich voll und unverhullt bethätigt. Die vorsichtigere Beschränfung noch bei Sutter auf bas Berrichen über die Gläubigen wurde allgemein überschritten, indem man nicht bloß das Reich ber Onade sondern auch das Reich ber Ratur, wie fie alles Geschaffene im himmel und auf Erben umfaßt, bas Sichtbare und Unfichtbare, dem Gottmenschen unterworfen bat, auch die Teufel und verdammten Menschen nicht ausgenommen. Es ift nicht abzusehen warum von dieser absoluten Allmachtsherrschaft Christi über Simmel und Erde bann die Berrichaft über bas Ungbenreich und über die verherrlichte Rirche unterschieden wird, wenn nicht ein richtiges Gefühl zu Grunde liegt bag ber Gottmenfc als Erlofer eigentlich junachft nur bier ju berrichen habe und blog die Uebertreibung feiner perfonlichen Burde bas Allmachtereich überhaupt hinzuschleppt, einigen Schriftstellern zu lieb, auf beren beschrantenben burchaus nur vom Erlösungswert sprechenden Busammenhang die Reformirten eifrig hinweisen wie Matth. 11, 27; 28, 18. Die fromme Erfahrung zeugt für diese Beschränkung, indem ber allmachtige Gott und himmlische Bater durchaus nichts von seinem Beltregiment at ben Gotteksohn abgetreten hat, noch die Belt überhaupt burch ibn regiert, wohl aber ihm für bas religios-sittliche Reich ber Erlosung eine gang einzige herrliche Konigemacht verliehen bat\*) im bleibenden Birten feiner verherrlichten, mit bem Erlöfungspringip völlig geeinten

<sup>\*)</sup> Maresius: Illa subjectio omnium Christo mediatori ordinatur ad finem supernaturalem ecclesiæ.

Berson auf die Menschheit, direkt auf die Gläubigen, darum indirekt auch auf die Uebrigen. Gott übt, wie Calvin sagt, seine erlösenden Wirkungen durch Christus aus, und darin besteht wesentlich bessen Königsherrschaft. Darum ist sie auch der Uebergang in die Dekonomie des h. Geistes.

- §. 135. Bur vollen Königsmacht ist Christns im Stande ber Erhöhung gelangt in dem Leben welches er durch Hingabe bes Lebens gewonnen hat, als der auferstandene, in den himmel zur Rechten Gottes erhöhte.
- 1. Bas in der Lehre von Christi Verson der Stand der Erbohung heißt, dem entspricht in der Lehre vom Bert Chrifti das tonigliche Umt so ganglich baß bas bisweilen ausgeübte ober vielmehr hin und wieder hervorbligende Konigthum im Stande der Erniedriaung allemal auch ein Bervorbligen der noch verhüllten Berrlichkeit der Berfon gewesen ware. Bum Konigeamt pflegte man baber bie Chriftus erhöhenden Afte im Symbolum gu rechnen, die Ratholifen und Lutheraner ichon ben fei es nun richtenden oder befreienden Triumphaug der Bollenfahrt, Alle aber, auch die Reformirten die folgenden Artifel der Auferstehung Simmelfahrt des Sigens zur Rechten Gottes und Biederfommens zum Gericht, Borgange welche jenfeits bes "Lebens Jefu" fallen und boch gerade basjenige Leben Christi fonstituiren welches er in der Singabe des zeitlichen Lebens als ein viel mahreres erlangen wollte. Statt in Die Lehre von der Verson ordnen wir diese das Königsamt Christi begrundenden Glaubensaussagen in die Lehre vom Bert oder vom Birten Chrifti, weil fie gang wesentlich basjenige feststellen was die Ronigeherrschaft bilbet. (§. 123.) Diefes Auferstehungeleben, bas verherrlichte, das himmlische, das fonigliche, hat nun bald zwei taufend Jahre sich als wirkfam erwiesen gemäß ben bestimmteften vorherfagenden Buficherungen, die damale im Munde Jefu, und fogar wenn fie nur aus Jungerherzen ftammen wurden, gerade auf berständig überlegende, das mögliche fritisch überdenkende Menschen ohne

3meifel ben Ginbrud bes Unfinns ober ber lleberfpanntheit gemacht haben, ba "was weise ift vor Gott thoricht scheint vor ben Menichen;" und boch find fie in Erfüllung gegangen, ertlare man biefes nun aus ftete fortbauernber Illuffon ober ale eine bobere Realitat bes fehr vernünftigen Glaubens daß die Macht des Erlofungepringipes weltgeschichtlich mit Christus geeint und barum fo fraftig ift. Die richtige, schon avostolische Grundauffassung ift aber badurch beirrt worden daß man die Erhöhung Chrifti in Diefes fein bleibendes und mahreres Leben ale eine stationeweise fich steigernde vorgestellt hat, indem abgesehen von noch früher beginnender Leibesverdunne rung') die Auferstehung am britten Tage vorerft eine halb irdijde halb pneumatische Leiblichkeit herstelle, während ber Simmelfahrt fic biefer halb pneumatische Leib") zum voll pneumatischen ausfeinere, beim Giben gur Rechten Gottes völlig himmlifch fei und beim Bie berfommen zum Beltgericht vollende feine ftrablende Berrlichfeit offenbare, Vorstellungen die ber neu aufgeweckten lutherischen Condertheologie ausnehmend gufagen und theilweise als Beichen besonderer Bläubigfeit fich wichtig machen, obgleich biefe herrlichen Dinge alle in die Schrift erft hineingetragen werden muffen und feinerlei borbildliche Analogie haben mit bem was wir für uns felbst hoffen tonnten. Bwar ift Schleiermacher nicht guzugeben daß die That fachen der Auferstehung und Simmelfahrt fowie die Borberjagung ber Biederfunft zum Bericht mit ber eigentlichen Lehre von Chrift Berfon (oder Birfen) in teinem unmittelbaren und genauen Bufammenhang fteben, weil bas Sein Gottes in ihm aus biefen That sachen nicht könne nachgewiesen werden; wohl aber sagt er mit Recht Die Auferstehung fei nicht vom Göttlichen in Christus fondern von Bott gewirft, ber auch bie Auferstehung aller Menschen wirfe; Die außere Simmelfahrt aber im Leibe, wie eine Ergahlung fie ichildert,

<sup>\*)</sup> Reufte Lutberaner wollen fo bas Banbeln auf ber Geeflache begreifen. als ob in berartigen Mirafeln Mubammeb nicht ben Borfprung batte.

<sup>\*\*)</sup> Safe im Leben Zesu fragt: "was wohl unter einem halb ober gang perffarten Magen gu benten fei."

athebre jedes apostolischen Beugniffes, Chriftus hatte ohne Auferebung und himmelfahrt unmittelbar jur herrlichkeit konnen erhoben verben, ohne in feiner perfonlichen Burbe verringert zu werben\*). luch habe Baulus nur barum in der Auferstehung Chrifti die unfrige erburgt gefeien, weil er jene nicht aus bem eigenthumlichen Sein Bottes in Chriftus ableite. — Die außere himmelfahrt ift aber aus iel entscheidenderem Grunde bem Bewußtsein der Apostel abauspreben, ba offenbar wenn fie Beugen einer folden fichtbaren, gefett auch nur vifionaren Auffahrt Jesu gewesen waren, fie fich bon bem Auenblid an ale begeifterte Beugen ber Simmelfahrt und nicht mehr log der Auferstehung vor die Belt gestellt hatten, so bag ihr ganges gehren und Wirken ein anderes fein mußte als es gewesen ift. einem Kall hatten fie ein fo erhebendes Ereigniß in völliges Stilldweigen begraben; benn bas johannäische "Auffahrensehen babin vo er zuvor war" 6,62 und "in ben himmel fteigen beffen ber bom Dimmel herabaefommen und im himmel ift," 3, 13 will dem Sinaufteigen gerade fo wenig die fichtbare Orteveranderung gufchreiben als vem Herabgestiegensein; auch was im angehängten Schluß des Markus 16, 9 gefagt ift und Lufas im Evangelium 24, 51 abnlich berichtet, gilt einem letten Erscheinen bes Auferstandenen, der von den Jungern scheidend in den Simmel zur Rechten Gottes erhoben fei, mas gerade etwas unfichtbares ift. Erft in der Apostelgeschichte wird die Beit während welcher Christophanien vortamen, auf vierzig Tage ausgebehnt, obgleich fie bann boch wieder fpatere Christophanien und die Legende vom sichtbaren Auffahren erzählt, freilich ohne die gang enticheidende Wirkung welche ein folches Ereigniß hatte haben muffen. Für die fagenhafte Beräußerlichung ber Glaubenethatfache gab es febr charafteriftisch gang verschiedene Bezeichnungen bes Bann und bes Bo, indem Jesus bei Matthaus 28, 16 und bei Markus in

<sup>\*)</sup> Rothe. Dagegen meint Kraus a. a. D. S. 316. bag mit ber leiblichen Realität ber Christophanien, mahrend welcher ber verherrlichte Christus seinen irbischen Leib wieder angenommen habe, die Dignität Christi stehe und salle.

Galilaa wegen 16, 7 ober im unachten Martuefchluß vielleicht au Berufalem auffahren wurde ichon am Oftertag ober wenige Tage nach Oftern, bei Lutas aber im Ebangelium bei Bethanien auch noch ber Ofternzeit nabe, in ber Apostelgeschichte aber auf bem Delberge erft vierzig Tage nach Oftern\*). Diefes nun ift bas Schriftzeugniß felbst mit feinen unvereinbaren Bestandtheilen, wie fie in jedenfalls nicht von Aposteln oder Augenzeugen herrührenden Ergählungen borliegen. Die Apostel hingegen bezeugen eine himmelfahrt ober Er bebung ju Gott welche mit ber Auferstehung Eine ift, baber fie fic Beugen der Auferstehung nennen, ohne eine himmelfahrt von dieser ju unterscheiben, welche nothwendig ale bas viel bedeutenbere eine Auferstehung die in ben Chriftophanien lage, weit überboten hatte. Man beachtet viel zu wenig daß die fammtlichen Briefe welche moglicher Beife bon mit Jefu lebenden Aposteln herrubren, Die Auferstehung des Beren als die mit der himmlischen Berberrlichung gleichbedeutende bezeugen, die Christophanien aber gang unerwähnt laffen. Jafobus ermähnt ben Glauben an "ben herrn ber Bertlichkeit" 2, 1. und fonft gar nichte; Betrus im erften Brief "bie Auferstehung Jesu von den Todten als Burgichaft unfere himmliichen Erbes" 1, 3. 4, "die zu hoffende Offenbarung Befu Christi", 7. 12, "die auf fein Leiden gefolgte Berrlichfeit", 11, "ben Bott von den Todten erwedt und zur Berrlichkeit erhoben hat, fo daß ihr Soffnung habet" 21, "dem Bleische nach getodtet, lebendig gemacht aber am Beifte" 3, 18, "fo baß feine Taufe une gu Gott bringt durch Auferstehnng Jefu Chrifti, der gur Rechten Gottee ift, abgegangen in den Simmel" 22. Nirgende unterscheidet Betrus Christophanien vom unsichtbaren Auferstehungsleben, das man "glaubt ohne ihn gefehen zu haben" 1, 8. Johannes in den Briefen bebt

<sup>\*)</sup> Diesen Wiberspruch ber Himmelsahrt balb am Celberg balb in Galilaa auszugleichen hat alte Apologetik auf bem Celberg eine Art Gasibof etbaut, ber als Sammelplat ber Galiläer bei festlichem Einzug in Zerusalem ben Namen Galilaa gehabt habe. Bei biesem Galilaa, also auf bem Celberg sei Christus ausgefahren.

Die Auferstehung gar nicht herbor, genug "daß Gott uns in feinem Sohne bas Leben gegeben hat" 1, 5, 11. Auch im Judasbrief findet fich teine Ermahnung ber Auferstehung. Defto mehr wird fie in der Apotalppfe geltend gemacht, immer aber als die himmlifche Berherrlichung felbft. Jefus Chriftus ift "der Erstling aus den Todten" 1, 5, "der todt war lebt in Ewigfeit" 18, "neben dem Bater auf bem Thron figend" 3, 21 "als bas Lamm" 7, 10 "regierend in Emigfeit" 11, 15, "ber eine erfte Auferstehung ben Seinigen bringt au taufendjährigem Berrichen" 20, 6, alfo wiederum nichts von Chriftophanien. Im Bebraerbrief ebenfalls "ift er zur Rechten ber Dajeftat erhoben" 1, 3 "Alles ihm unterworfen" 3 "wegen ber Leiden mit Berrlichkeit gefronet" 9 "burch Leiden vollendet" 10 "ein treuer Sohenpriefter vor Gott" 17 "der die Simmel durchdrungen" 4, 14, "nachdem er im Leiden Behorfam erlernt, Urheber unserer Seligkeit geworden" 5,9 "unfer Borganger in's Seiligthum" 6, 20, "bas vorige Befch aufhebend und eine beffere Soffnung einführend" 7, 19, "Burge eines beffern Bundes" 22, "gur Rechten des Thrones im Simmel gesett" 8, 1. 9, 15, "in ben Simmel eingegangen" 24, "wiederfommend fur die welche bie Seligfeit von ihm erwarten" 28, "nachdem er bas Opfer gebracht auf ewig zur Rechten Gottes erhoben" 10, 12, "in Rurzem aber wiederkommend," 37; "er hat das Kreuz erduldet, die Schmach nicht geachtet und fist nun gur Rechten Gottes" 12, 2, "geftern und heute und in Ewigkeit berfelbe" 13,8.

In allen diesen Briefen ist Christi Erwecktsein aus dem Tode die Berherrlichung selbst, die Auferstehung ein Gegenstand des Glaubens, nicht des Sehens; die Erscheinungen des Auferstandenen bleiben gänzlich unerwähnt, woraus zwar nicht zu schließen ist daß diese Autoren dieselben nicht gekannt oder nicht geglaubt hätten, wohl aber daß sie das Erhöhtsein Christi zur Herrlichkeit als den Gegenstand ihres beseiligenden Glaubens geltend machen, ohne auch nur zu erwähnen daß sie durch geschaute Christophanien von diesem seinem nun ewig herrlichen Leben überzeugt worden seien, das man glaubt ohne es zu sehen.

2. Undere, aber boch nicht wesentlich andere gestaltet fich ber Glanbe bes Apostel Paulus, der erft "durch ein Geoffenbartwerden des Auferstandenen in ihm" ein Glaubiger Chrifti geworden ift. Rur durfen wir auch bei diefer Untersuchung nicht von den ergablenden ober die unter ben Chriften verbreiteten Ergablungen, fpater als Paulus feine Briefe gefdrieben hat, sammelnden Schriften bes R. T. ausgeben, beren Bedeutung erft nachher fann gewürdigt werben; wir muffen vielmehr von jenen vorerst gang absehend nur den Apostel felbst anfragen und beachten was er in den gang unbezweifelt achten und ohnehin wichtigften Briefen über Chrifti Auferstehung und ben Glauben an dieselbe ausgesprochen hat. Daß er über Christophanien berichtet war, unter benen auch folde die in unfern Evangelien nicht ermahnt find, ergiebt fich gang unbestreitbar aus 1 Korinth. 15, 4. f. "ich habe euch übergeben unter ben Sauptpunften mas auch ich übertommen habe bag Chriftus für unfre Sunden geftorben ift gemaß ben Schriften, und begraben wurde und am britten Tage auferwedt wurde gemäß den Schriften"; fodann daß er "erschienen ift bem Petrus - - und julett auch mir." Rur die zeitliche Reihenfolge unterscheidet diese ale durchaus gleichartig erwähnten Erscheinungen; daber vor Allem fich fragt was Paulus unter der ihm selbst gewordenen verstehe. Der Ausbrud dody "er ift erschienen", gleichmäßig bei allen Erscheinungen beibehalten, bei Luf. 9, 31 von den verklarten Ge stalten, 1, 11; 22, 43 von einem Engel, 24, 34 von einer Erscheinung des Auferstandenen, bei Paulus vom Ericheinen Chrifti bor ben Engeln 1 Timoth. 3, 16, in der Apostelgeschichte 16, 7 von einem visionaren Erscheinen gebraucht, bezeichnet jedenfalls nicht ein gewöhnlich finnliches Gesehenwerden 3. B. eines auf Erden lebenden Menschen\*) ebensowenig aber ein bloges unreales Scheinen, bas wo bavon wie von etwas Gespensterhaftem Lufas 24, 37 die Rede ware, ausdrudlich fonftivie bezeichnet werben mußte. also eine Erscheinung boberer Art, die nicht der gemeinen Birflich

<sup>\*)</sup> Rur Apg. 7, 26 von bem überraschenb ben ftreitenben Mannern ets scheinenben Moses, weil er ihnen wie eine Erscheinung unerwartet ba ftanb.

eit, welche jeder Anwesende gleich gut wahrnehmen wurde, angehort ondern aus einer höhern, fonft gang fur uns verborgenen Birflich-Das nun versteht sich zwar von felbst für bie eit fich offenbart. hm gewordene Erscheinung bes im Simmel lebenden Auferstaudenen; r braucht aber dasselbe Wort für alle frühern Christophanien bom ritten Tag an, und ba bas Johannesevangelium wenigstens im Anjangefavitel\*) gerade auch bon ben Erscheinungen des Auferstandenen war nicht dody aber bas gleichbedeutende emaveowdy 21, 25, φανέρωσεν έαυτον 14, gebraucht, fo muß der Auferstandene nicht ile ein in's irbifche Leibesleben gurudgefehrter fondern ale ein verenseitigter und verflarter aufgefaßt fein, der einer hohern Beltordung icon angehörend nur außerordentlicher Beise fich etwa wie vie Engel biesseits noch enthüllen ober offenbaren fann; wie refornirte Dogmatifer gerne fagen "daß von Chriftus zur frühern Eriteng wieder Auferwedte, g. B. Lagarus wieder fterben mußten, er iber jum unfterblichen Leben auferwedt worden fei. "\*\*) Fragen wir run ob Paulus, ber nicht gang felten Bifionen hatte und fich auf viefelben beruft, 1. Kor. 12, 1 f. feine Christophanie felbst als Biion betrachtete und darum bann auch die den ältern Jüngern ju Theil gewordenen: so ist nichts gewiffer als daß er in keinem Rall in leere Phantasiegesichte gedacht hat, die ihm felbst werthlos waren; pir durfen aber nicht von modernem Standpunkt aus über ihn urbeilen und fagen, weil nicht an leere Phantasien habe er auch nicht in eine Bision gedacht; benn ihm wie bem biblischen Alterthum iberhaupt gelten fromme Bisionen burchaus als bas Sichoffenbaren einer höheren Realitat. Diejenigen welche jum voraus die vifionaren Thriftophanien ale Illusionen verwerfen, um Realerce zu behaupten\*\*\*) ind baber gerade nicht bibelgläubig, erlauben fich vielmehr die ausiemachte biblische Ueberzeugung daß den frommen Bisionen eine höhere Realität jum Grund liege, ju verwerfen und ihrer modernen Mei-

<sup>\*)</sup> Meine Schrift über bas Johannesevangelium S. 119 f.

<sup>\*\*)</sup> Polanus Syntagma th. L. 6. cp. 23. ber von apparitiones fpricht.

<sup>\*\*\*)</sup> Nuch Guber vrgl. meine Recenfion in ber Proteft. R. 3. 1862. Nr. 13.

nung bom Gegentheil zu folgen. Ausgemacht ift bielmehr bem Bemußtfein des gangen apostolischen Zeitaltere bag Chriftus aus bem Tobe zur himmlischen Berherrlichung wirklich gelangt ift, aus diesem Buftande aber fich eine Beit lang bin und wieder im Sungerfreise geoffenbart habe in Christophanien, die auf welche Beife immer fie erfolgen, ben Schauenden und Borenden die volle Realitat bes verberrlichten Chriftus vermitteln, von welcher Bermittlung himmlifcher Realitaten, obidon nur in ben evangelischen Borfapiteln und in ber Apostelgeschichte, auch Traume nicht ausgeschloffen waren, Matth. 1, 20. 24 2, 13. 19 "wo der Engel dem Jojeph im Traume erscheint und ihn anredet", auch 2, 12 "bie Beifen im Traume gewarnt werben," während Lut. 1, 11 f. "ber Engel bem Bacharias mahrend ber prie sterlichen Funktion erscheint und sich mit ihm unterredet" 13. 18. 19, ja fich "als der Engel Gabriel zu erkennen giebt", ber bann 26 "von Gott nach Ragaret zu Maria gefendet", Diefer ericheint und sich lange mit ihr unterredet, bis er bon ihr schied 28-38. Diefer in den Borkapiteln noch gang alttestamentlich oder wie in a. t. Apofrnyhen geschilderte Verfehr ber Engel mit Menschen sowol im Traum als in Erscheinungen zeigt uns bag in "Erscheinungen" fo gut wie in Traumen das überirdifche Befen nicht bloß fichtbar fondern auch in Rede vernehmbar, in Gefprach mit dem Menfchen eingehen, wohl auch wenn nöthig wie zu Abrahams Zeit mit und por ihm Speife effen, tommen und geben, ja betaftet werden tann. In Christi Leben fommt, da er folche Belehrung nicht nothig bat, bergleichen nicht bor, benn daß "die Engel über bes Menfchen Cobn auf und niedersteigen" 3oh. 1, 52, "daß fie ihm dienen" Matth. 4, 11, ift bildlich von unsichtbarem Borgang verftanden, wie ohne Bweifel auch der nur bei Lut. 22, 43 im Gethsemanefampf ermahnte Auch die Berflarung auf dem Berge ift nicht "ftartende Engel". für Chriftus fondern höchstens für die drei Junger ein "Geficht" genannt, und daß "ein Engel mit ihm geredet" Joh. 12, 29, wo Undere von Donner fprechen, ift Bolfsdeutung, fowie die "Stimmen bom himmel" nicht Jefu wegen nothig find, 30. Befu Sinwegnahme tommen im N. T. für Junger wiederum Eraume und Befichte por zu ihrer Belehrung, mas namentlich ber Apoftel.

gefchichte\*) in großem Umfang eigen ift, fo zwar daß wir fie in einigen Fallen an parallelen Ausfagen des Paulus berichtigen tonnen. "Ein Engel führt den Betrus des Nachts aus bem Rerter und heißt ihn wieder öffentlich predigen" 5, 19 f. "Stephanne voll b. Geiftes fieht ben himmel offen und die Berrlichkeit Gottes und Befus zu beffen Rechten fteben" 7, 55 f. "Ein Engel fordert ben Bhilippus auf nach Baga ju geben" 8, 26, ja "ber Beift führt ibn hinweg" 39. "Den Saulus umftrahlt bei Damaefne ein himmlisches Licht, ber Berr redet ihn an und antwortet bem fragenden, indem er fich als Jesus zu erkennen giebt" 9, 3 f., "dann sendet er ben Ananias in einer Ericheinung\*\*) ju Saulus, der in entsprechenber Erscheinung das Rommen des Ananias vorhersehe, und unterredet fich mit ihm" 10 f. "Cornelius fab am Tage einen Engel au fich hereinkommen, der ihn nach Joppe fendet in ein bestimmtes Saus" 10, 3 f. "Am folgenden Tag hat Petrus in Efftafe das Gesicht der herabgelaffenen reinen und unreinen Thiere, bort die Stimme, antwortet und bort wiederum Bescheid" 10 f. "Betrus belehrt nun ben Cornelius, Gott habe Jesum auferwedt, und erscheinen laffen gwar nur feinen Beugen, nicht allem Bolt," 40 f. "Er ergablt fein in Entzudung geschautes Besicht" 11, 5 f. "wie auch Cornelius einen Engel gefeben, der ihn ju Betrus wies" 13. "Bieber wird Betrus von einem Engel, ber mit ihm fich unterredet, von Banden befreit aus dem Rerfer geführt, nicht wiffend ob es mahr fei oder ein Geficht, nachher aber ber wirklichen Gegenwart bes Engels gewiß" 12, 7 f. "Paulus predigt daß Gott Jesum am britten Tage auferweckt, und er viele Tage erschienen fei benen bie ihn von Galilaa nach Berufalem begleitet hatten" 13, 10. "Er hat bes Rachts (wahrscheinlich im Traum) die Erscheinung eines Macedoniers" 16. 9. "Des Nachts troftet ihn der Berr in einem

<sup>\*)</sup> Schon baburch giebt fich ihr theilweise sagenhafter Charakter zu erstennen gleich bem ber evangelischen Borkapitel.

<sup>\*\*)</sup> Diefe bem Ananias geworbene Chriftophanie pflegt man gu fibers feben, und boch erweitert fie fich zu einem Gefprach Chrifti mit Ananias!

- Gesicht" 18, 9. "Er erzählt seine Bekehrung, bei der die Gefährten zwar das Licht gesehen, den sprechenden Herrn aber nicht hörten" 22, 9, so wie hier auch des Ananias Gesicht übergangen wird. "Paulus erzählt von seiner Ekstase im Tempel zu Jerusalem, wie der Herr mit ihm geredet" 17 f. "In Gewahrsam erscheint ihm der Herr des Nachts und tröstet ihn" 23, 11. "Bor Agrippa erzählt er seine Bekehrung" 26, 13 f. mit sehr erweiterter Nede des ihm erschienenen Herrn. "Er beruft sich auf eine nächtliche Engelerscheinung auf der Meerkahrt" 27, 23. Fast alltäglich waren laut der Apostelgeschichte solche Erscheinungen überirdischer Wesen, wovon die Briefe des Paulus selbst nichts wissen.
- 3. Diefe Schauungen und Diefes Bernehmen himmlifcher Befen, feien fie Engel ober ber berklarte Chriftus, gefchehen auf biblischem Boden ale gang gleich gewerthet sowohl im Traum ale in Efflase und Beficht als auch, wie es scheint, abgesehen von biefen Formen. Bare die Apostelgeschichte nicht auch sonft bon fagenhaften Elementen durchzogen, wie benn die Briefe des Paulus einen jo förmlichen Berfehr mit Engeln und dem Auferstandenen gar nicht bestätigen, so mußten wenigstens : Die Rerferbefreiungen objectiver anwesende Engel voraussehen als im Gesicht, ba ber Engel nicht nur erscheint und redet, sondern Retten lost, Thuren öffnet und führend den Apostel ins Freie leitet; benn eine Bision tann ben ber sie schaut, boch nicht entsesseln und objectiv wirklich von einem Ort an den andern bringen; immer aber ift einzig Apgich. 12, 9 f. bon einer in Betrus entstandenen, bann aber gehobenen Unficherheit Die Mede ob der erfreuende Borgang ein nur täuschendes Beficht fei ober ein wirklicher. Ce handelt fich ja um die Frage ob er fein Befreitwerben aus dem Kerter im Traume oder Beficht ober aber wirklich erlebe, da in foldem Kall der Traum ober das Geficht nur ein täuschendes sein fonnte, wahrend Traume ju bloger gottlicher Belehrung in ber Bibel mit Belehrung burch Bifion bollfommen gleichen Werth haben, fo daß Matthaus durch feinen Engel im Traum burchaus gleich viel geleistet weiß wie Lufas burch feinen ber wachenden Berfonlichfeit erscheinenden Engel. Richts steht also fester als daß auf dem Boden ber b. Schrift, im N. T. freilich nur

ber evangelischen Bortavitel und ber Apostelgeschichte, überirbische Befen bem Menschen wirklich naben und ihn belehren, ob fie nun bloß im Traume oder in ekstatischem Gesicht ober außerhalb biefer beiden Formen erscheinen, ja daß fie in allen diesen Formen fich mit den Menschen unterreden, auch von ihm berührt werden und in jede Art bes Umgange eintreten, felbst effen und trinten konnen. 3m R. T. findet fich weiter gebendes einzig in den Rerferbefreiungen ber Apostelgeschichte, Die gerabe auch burch biefes leberschreiten bes fonstigen n. t. Bobens ihre Cagenhaftigfeit fund geben. \*) Um schwierigsten ift die Frage wie diejenigen Engel- ober Christuserscheinungen welche, wie es scheint, außer dem Traume und ber Bifion bortommen, bon ben Ergablenden felbst borgestellt werden, da auch wenn sie fagenhaft sind, doch eine Art von Borstellung über fie bestehen muß. Offenbar nun wird auch diefen Erscheinungen niemals eine folche reelle Gegenwart jugefdrieben bag jeder mit anwesende mache Mensch eben basselbe mahrnahme mas ber bem die Erscheinung gilt. In der Apostelaeschichte selbst, die in diesen Dingen am weitesten geht, fagt Paulus daß bie bei Damastus mit anwefenden Begleiter amar ben Lichtglang gefeben, aber ben Auferstanbenen weder gesehen noch feine Reben gehört hatten, 22, 9, und Petrus fagt, "daß Gott am britten Tag ihn erwedt und gegeben daß er ichaubar geworden nicht allem Bolt sondern uns, ben bon Gott bagu verordneten Beugen (bie wir mit ihm zu effen und gu trinfen pflegten), nach feiner Auferwedung von ben Todten;" gang wie Joh. 14, 22 ein Junger über das Wiederkommen im Paraklet fragt: "wie kommt es daß du uns, nicht auch ber Belt dich ju schauen geben willst?" Bo baber außer bem Traum und ber Bifion ein Engel oder ber Auferstandene erscheint, ift er beswegen boch nur benen wahrnehmbar welchen feine Gegenwart gilt, Andern aber nicht, und hatten fie noch fo offene Augen und Ohren. 3mar find bie Grabesmachter erichroden, jedoch nur durch bas die Gruft offnende Erdbeben, aber einzig den Jungerinnen erscheint auf bem ab-

<sup>\*)</sup> Meyer im Commentar ju Apostg. 12, 7-11.

gemalzten Stein fitend der Engel und belehrt fie über Jefu Mujerftandensein Matth. 28, 3 f.; bei Mart. 16, 5 f. find nur biefe Frauen anwesend und sehen in der Gruft einen Jüngling glanzenden Bewandes, welcher dieselbe Belehrung gibt; bei Lut. 24. 4 feben fie zwei folche Bestalten; etwas fpater fommt Betrus und ficht nur bie Tücher baliegen, 12; bei Johannes 20, 12 schaut nur Maria Magdalene zwei Engel. Bang wie die Engel erfcheint bann auch ber Auferstandene in den Evangelien, mahrnehmbar wem und so lange er will; fein plobliches Dafein und Biederwegfein ift basselbe wie bei Engelerscheinungen Matth. 28. 17. Mark. 16, 9. 12. 14. 19. Luf. 24, 15. 31. 30h. 20, 14. 19. 26; 21, 4. Bei 30hannes wird fein Beggeben ober Berfchwinden als felbstverständlich gar nicht erwähnt, und barum bedarf es nicht erft einer Bir muffen die Eriftenzweise bes vorübergebend Simmelfahrt. erscheinenden Christus wie die der erscheinenden Engel burchaus dem R. T. fo entnehmen daß die Chriftophanie niemale einem mit anwefenden oder daher tommenden Richtjunger wahrnehmbar fein fonnte. Möchte wer ba wollte mit Maria und ben Jungerinnen in ber Grabeenahe zusammentreffen, er wurde nicht wie fie den Auferstandenen ober Engel sehen ober horen, und mochte ben zwei nach Emmans mandernden Jungern auf dem Beg ober in ber Berberge fich juge fellen wer ba wollte, für ihn mare Chriftus weder zu fehen noch gu hören. - Bir werden baber burch bie biefen Ergablungen felbft jum Grunde liegende Borftellung genothigt Diefen Erfcheinungen, auch wo fie außerhalb des Traumes und der Bifion gefest find, die gewöhnliche Art von jedermann wahrnehmbarer Birtlichkeit abgefprechen, da bieselben nicht in die gemeinen Sinne ber anwesenden Menfchen fallen; abnlich wie in fpatern Beiten bas gerrbilbliche Gegenbild bes erscheinenden Teufels ober höllischer Beifter als reelle Erscheinungen galten aber boch von übernatürlicher Art und nicht für Jedermann wahrnehmbar. Allzuleicht macht man fich aber bie Losung unserer Aufgabe, wenn man bas Entweder Oder ber objectiven Erscheinung und der subjectiven Bision in bem Ginne aufstellt baß im erstern Kall Chriftus nur außer bem Beifte bes Schauenden, im lettern nur in biefem Beifte eriftirt batte, ober bollenbs bag ein

folechthin subjectiver Schein irrthumlich fur einen objectiven Borgang sei gehalten worden; benn in Bahrheit betrachteten die n. t. Schriftsteller ben Gegensat von Biffon und objectiver Realitat gar nicht ale einen bon Schein und Birflichkeit, mas nur ein modernes Urtheil sein tann. Sauptfrage wird fein ob Chriftus im Tobe am Rreug bernichtet, barum nur in leerem Schein, bem gar nichte außer bem ichauenden Subject entsprache, geschaut werden konnte, ober ob Die Erscheinungen eine Glaubenserkenntnig vermitteln welche Realitat bat, weil Chriftue ein reelles Sein und Leben in Berrlichfeit wirklich erlangte; ob die Junger burch gang unbestreitbar geschaute Erscheinungen bes Auferstandenen nur getäuscht gewesen seien ober ihnen eine thatsächliche Bahrheit in Diefer une nun frembartigen Beife vermittelt und jum Bewußtsein gebracht murbe; wobei aber iedenfalls vorliegt daß diese wie andere munderbar aufgefaßten Borgange ber sagenhaften Ausbildung, ja geradezu ber Bermerthung in Legenden nicht entgangen find, wie vielleicht aus ben zwei Jungern. benen laut Mark. 16, 12 Jesus erschienen ift, die sinnvolle Legende Luf. 24, 13 f. ober aus Umbildung des einstigen galiläischen Fifchzuges die Legende Joh. 21 hervorgegangen ift bis gur geheimnisvollen Bahl ber 153 Rifche, in welcher ber Bahlenwerth ber Buchftaben welche den Ramen Betrus bilden, gesucht worden ift. Man muß durchaus zugestehen daß die Erzählungen über die Christophanien verbunden mit Angelophanien alle Beichen ber Sagenhaftigkeit an fich tragen, indem über Beit, Ort, Art und Beife die wiberfprechendsten Borftellungen neben einander vorkommen, fogar Gin Epangelium alle Christophanien nach Galilaa verlegt, andere alle in die Nabe Berufaleme, ja daß aus Petrus Ueberzeugtwerden im leeren Grab eine bem Betrus gewordene Chriftophanie entstanden fein kann. 3oh. 20, 3 f. Luk. 24, 34.

4. Paulus, durch Offenbarung des auferstandenen Christus bekehrt, redet davon viel einfacher als es in der Apostelgeschichte erzählt und ihm selbst zweimal in den Mund gelegt wird. Dort war es weder ein Traum noch ein ekstatisches Gesicht, eher ein Gessicht außerhalb dieser Formen, und doch wird es Apgesch. 26, 19 eine "himmlische Schauung" genannt. In eigenen Seudschreiben gibt

Paulus über die Art wie er "Christus gesehen" (έωρακα) 1. Corinth. 9, 1, wie er ihm "erschienen fei" (αφθη) 15, 8, Rechenschaft, indem er zu den Beweisen seines achten Apostelamtes fich beruft auf "Schauungen und Offenbarungen des Berrn" 2 Corinth. 12, 1 f. von benen er eine beschreibt ale efstatische Schauung, fo daß er beim Bergudtwerden bis in den britten Simmel nicht ge wußt ob es in oder außer dem Leibe geschehen sei. Schauungen und Offenbarungen bes Berrn im Allgemeinen fagt et aber weiter nichts. Es fragt fich nun ob er irgend eine und gerade bie fur ihn wichtigfte, die Offenbarung bes herrn bei ber Befehrung ausschließe. Diese Offenbarung Christi bei ber Befehrung ift aber darum von allen Schauungen bes ichon befehrten ober anberer Junger zu unterscheiben, weil fie bas einzige Beisviel ift vom Sichoffenbaren bes Auferstandenen an einen noch nicht Glaubigen. wohin Thomas bei Johannes doch nicht gehört. Fragen wir den Paulus felbst über seine Befehrung, nicht bie ichon Sagenhaftes aufnehmende Apostelaeschichte, so spricht er bavon sehr einfach theils wo er fich einen nicht mittelbar burch Menschen sondern unmittelbar burch Christus und Gott den Later berufenen Apostel nennt Gal. 1, 1, theils wo er gang speziell von feiner Bekehrung fagt, er habe die Christen verfolgt, "als es aber Bott, der mich vom Mutterleib an ausersehen und durch seine Bnade berufen hat, gefiel, feinen Cohn in mir gu offenbaren, bamit ich ihn unter ben Seiden prebige" . . . 15. In diesen Worten (wie 1 Corinth. 15, 8-10) wird über den Borgang selbst nichts gesagt, als daß der Berfolger bes Christenthums in einen Verfünder umgewandelt worden fei, baburch daß nicht etwa Chriftus fich ihm offenbart sondern Gott feinen Cohn "in ihm enthüllt habe", fomit die Bulle der Borurtheile, welche in seiner Seele bas Berftanbniß Chrifti bedecte, beseitigt bat, fehr abnlich wie Betrus Matth. 16, 16 f. in Jefus den Chriffins und Gottesfohn erfannt bat, diefer aber ju ibm fpricht: "das bat dir nicht Bleisch und Blut sondern mein Bater im Simmel geoffen baret." Auf der Berfolgungereise nach Damastus ift bem Paulus Die mahre Bedeutung Jesu ale des auch ben Beiden zu verfündigenden Christus enthüllt worden, da laut 1 Corinth. 2, 7 f. "diefe

gebeimnisvolle Gottesweisheit von ben Großen der Belt nicht ertannt worden ift, indem fie fonft ben herrn nicht gefreuzigt hatten, wohl aber benen von Gott geoffenbart wird die ihn lieben, uns aber hat es Gott burch ben Beift geoffenbart," jene Beisbeit und Rraft Gottes die im gefrenzigten Chriftus beschloffen ift. Sabe immerbin, ba einem noch Ungläubigen Chriftus nicht erscheint, ein beftimmtes Erlebnig ben in feiner Bermerfung bes Chriftenthums irre werdenden Paulus zur Umtehr gerufen, jedenfalls ift bas was er fab und borte nur die Beranlaffung bag Chriftus in ibm enthüllt, in feiner Bedeutung geoffenbart, von den bemmenden Borurtheilen und Deden befreit worben ift; Chriftus als der lleberwinder ber boch nicht rettenben Gesetzefteligion und als bas leben-Dige Pringip ber Glaubenereligion, Die schon ben Abraham eigentlich selig gemacht und seinem Samen verheißen ist; Christus als ber Neberwinder des Gesetes, welches die Beiben ausschloß, Christus als ber Beiden und Juden einigende Beltheiland. Ber bier eine mirafulos plogliche Betehrung feben will ohne alle Unknupfung an beffere Regungen und beginnende heimliche Reue über den fanatiichen Berfolgungeeifer, bedenft nicht bag bie Befehrung immer eine nttlich vermittelte fein will, und eine mirafulos erzwungene ober Bemand angethane mit den Ordnungen des Gottesreichs ftreitet. (I. S. 371, II. S. 153). Co find die Christophanien auch ben altern Jungern nur bas Mittel geworden an Chriftus trop ber Rreugigung wieder zuverfichtlich ju glauben und feines herrlichen Lebens bei Gott gewiß zu werden. Daher bas "selig die (folche Christophanien) nicht sehen und boch glauben" 3oh. 20, 29. Dieses genügt der Glaubenslehre vollkommen, mag die Eregese noch viele Fragen lofen oder nicht lofen. Die Chriftophanien find bas gefteigerte Urbild bee, wo zwei oder drei in Chrifti Namen verfammelt find, fich ale gegenwärtig offenbarenden verherrlichten Chriftus.

§. 136. Die königliche Macht übt Christus aus nicht bloß burch sein Wort und seinen Geist, sondern zugleich durch seine in beiben vergegenwärtigte verherrlichte Persönlichkeit die Ge-

meinde regierend als zu Gottes Rechten gesetzt ober an göttlichen Gigenschaften Theil habend, und zum Maafftab und Richter aller Menschen geworben.

Ein wefentlicher Bestandtheil des driftlichen Glaubens ift in diefer Lehre eingeschlossen; denn wie die Kirche schwerlich entftanden ware ohne das fortwirfende erhöhte Leben des Gefreuzigten, fo wurde fie fich auch nicht fur immer erhalten wenn biefer Glaube babin fiele. Zwar ift die bisber verbreitete Form diefes Glaubens, eine reell leibliche Auferstehung und fpatere Simmelfahrt, burchaus bom altern menschlichen Bewußtsein gebildet worben, welche in Erscheinungen, Bisionen und fogar Traumen die objektive Unwesenbeit nicht zwar irdisch stofflicher, aber pneumatisch ober himmlisch beleibter Befen, sowie im fosmischen Oben ben himmlischen Aufenthaltsort der Engel und Seligen, ja Gottes Thron gesehen und geglaubt b. h. für wahr gehalten bat, entsprechend bem Sades im Unten; mit diefer Borftellungeform ift aber nicht auch ber in ihr aufbewahrte religiofe Glaube babin gefallen. Da Chriftus weber in fich felbst noch in ben zu mablenben Jungern bas moberne Bewußtsein haben oder verlangen fonnte, fo ift auch Schleiermachers Bedenken unftatthaft daß ein Aufgeben der buchstäblichen Auferftehung der Burde Chrifti Gintrag thue, weil das gange Beugniß feiner unmittelbaren Junger wenn fie fich irrend von einer außern Thatfache reden, eine folche Unguverläffigfeit befomme bag er fie gu Bungern wählend nicht muß gewußt haben was im Menschen mar; noch weniger aber er felbst es gewollt ober veranstaltet haben fonne baß fie innere Erscheinungen fur außere Bahrnehmungen halten mußten; was sich zwar mit der Simmelfahrt andere verhalte, weil fein unmittelbarer Junger fie berichte. - Dieses Bedenken ift theils inforreft, weil die Junger selbst nicht an gemeine Birtlichfeit der Christophanie glaubten, theils aber eine Berwechslung bes modernen mit dem antifen Bewußtsein. Chriftus hat in folden Dingen weder felbst ein anderes Bewußtsein wenn er Mensch war, als alle Den fchen bee Alterthume, noch mußte er ce erft verauftalten daß bie Bunger in Erscheinungen überirdische Objette ale anwesend faben,

noch konnte er Junger mablen die hierüber ein anderes Bewußtsein gehabt hatten; endlich ift auch die Simmelfahrt, wenn gleich als außere von unmittelbaren Jungern nicht berichtet, boch wol auch von biefen als ein ob auch unfichtbares Berfettwerben ber verklärten Berson nach Dben vorgestellt worden. Das Bedenken wenn es Grund hatte, fonnte barum nicht ber Burbe Chrifti gelten fondern nur ber Burbe Gottes, ber nun einmal bas Chriftenthum entstehen ließ in einem antifen Buftand bes menschlichen Bewußtseins, fo baß reelle Damonifche, reelle Ericheinungen von Engeln und verflarten Menichen, reelle Angelo- und Christophanien und außere Simmelfahrt Jahrhunderte lang geglaubt wurden, wie ohne Zweifel er auch unfer modernes Bewußtsein viele Dinge inadaquat auffaffen lagt. So werden zu allen Zeiten, wenn man den Ausdruck brauchen will. "unentbehrliche Motive bes Glaubens auf eine Taufchung" ober vielmehr auf unserm Bewußtsein eignende Vorstellungen sich grunden, mas feineswegs eine Besonderheit nur des Auferstehungsglaubens ber Junger fein fann. Gerade barum weil die Borftellungeform wechselt und in diesem Wechsel bas Befenhafte fich behaupten fann, ift die Moalichkeit steter Fortdauer des Christenthums in der Menschbeit badurch bedingt bag jede Generation es in ihrem Bewußtsein ausprägt, und die Frommigfeit in allen Phasen bes weltlichen Bewußtseins sich dem Besen nach gleich bleibt; hat doch schon bas Johannesevangelium die Borftellung damonisch Beseffener abgestreift. Bir nun glauben an Chrifti fonigliche Berrichaft, ohne bicfen Blauben an bas Gehen von Erfcheinungen zu binden, ba biefelbe ale weltgeschichtliche Thatsache fich ausweist; die Junger aber, dieser weltgeschichtlichen Erfahrung entbehrend, bedurften eines Erfates, ben fie ihrem Bewußtsein gemäß fich angeeignet haben. Berderblich wird erft die Bemühung jest lebender Chriften fich das antike Bewußtsein barum aufzugwingen weil es im Beitalter ber b. Schrift gegolten bat; eine Berirrung die nicht bloß in der groben Rnat'schen Beife portommt sondern in feinerer Art ungemein weit verbreitet ift. Christus ift in der Hingabe des Lebens durch schmachvolle Rreugigung weber besiegt noch vernichtet sondern zu demjenigen Leben erhoht worden welches erft wahrhaft feine geiftige Ronigsmacht tragt

und nur ihm in so einziger Herrlichkeit ist ertheilt worden bis zur Theilnahme an Gottes Ewigkeit und Allgegenwart sowie zur vollen Einigung seiner Person mit ihrem göttlichen Prinzip.\*) Ein so verflärtes und gesteigertes Leben erscheint zwar dem egoistischen Ich, welches sein Leben im Fleische vor Allem erhalten will, werthlos und nur ideell, Christus aber giebt sein Leben hin um dieses wahrere zu erlangen, das auch von den Tüngern als Lohn für seine selbstverleugnende Treue erkannt wird.\*\*) Können wir uns von so verklärter und die Idee reell verwirklichender Person, welche nicht das abstrakte Menschenideal ist sondern der verklärte Christus, eine anschauliche Vorstellung nicht bilden, so theilt sie dieses mit dem Sein und Leben Gottes und ist gerade in dieser Gottähnlichseit und Gottesuähe unserm Glauben nur um so realer, zugleich auch der spezisisch christliche Grund unsere Hosstnung auf das ewige Leben in der Einigung mit Christus.

Das königliche Amt ober Wirken Christi ist vermittelt burch sein Wort, in welchem die Vorschriften und Anordnungen inbegriffen sind welche er für seine Gläubigen ertheilt hat, sie zur Erlösungsreligion zu beleben und in dieser zu vollenden; sodann durch seinen in die Gemeinde übergehenden Geist,\*\*\*) beide aber nicht als abgelöst von seiner Person+) sondern diese immer darstellend und auf sie zurückgehend, in der unio mystica den unmittelbaren Vertehr mit Christus gewährend, der ein wesentlicher Theil christlicher Frömmigkeit bleibt; ein Herrschen Christi das zwar durch Organe wirksam ist, aber keinem Andern mit zufällt, auch keinen Stellvertreter weder bedarf noch verträgt. Die belebende Regierung ist zu-

<sup>\*)</sup> Scharp pag. 885. Exaltatio Chi. consistit in depositione infirmitatum et collatione donorum in humanam suam naturam, finita quidem haec dona sed deitate in ea agente ad summum usque gradum supra omnes creaturas.

<sup>\*\*)</sup> Beride theol. Stubien und Rritifen 1843. G. 293. 306.

<sup>\*\*\*)</sup> Polanus 1422. Nos suo verbo et spiritu regit. M. 1cf. Teym II. S. 407.

t) Ibid. 1424. Praeest huic regno ipsemet.

leich eine erhaltende und schützende, den Sieg des Reiches verburende, die Sunde und ihre Macht gurudbrangende, woraus man in er Dogmatit ein fie dirett befampfendes und besiegendes Machtreich ber die Feinde und Ungläubigen gebildet hat. Daber rechnete man um Ronigsamt Chrifti: Die Antiquirung des mosaischen Ceremonials efeges, die Bermerfung ber fich widersegenden Juden und Berufung er Beiben, die Berftorung bes Gogendienftes und Bertheibigung ber Lirche. Andere sagen kurzer, Christi Königthum zeige fich in Leiung und Erhaltung der Rirche. Die nicht feltene Beziehung auf bas Ippliciren des Seilslebens oder Birtsammachen der evangelischen Berkundigung stellt das Königsamt Christi in die Dekonomie des . Beiftes hinüber, besonders wenn auch die wirtsame Berufung ervähnt wird; immer aber bleibt das Königsamt als Funktion Chrifti ufacfaßt, so daß Bort und Geist gerade nur fofern fie aus feiner Berfon hervorgeben und fein verfonliches Wirken vermitteln, hieber eboren. Wer Chrift fein will ordnet fich diefem Könige unter, der ich seine Gemeinde und Reichegenoffen erworben, ja mit feinem Blute erkauft hat. Db diese Ronigsberrschaft Christi einst wieder in Ende nehme, ift wegen Sebr. 10, 12 verneint, wegen 1 Rointh. 15, 25 f. mit nabern Erflarungen bejaht worden;\*) "bas lebergeben des Reichs an den Bater und Sichunterwerfen des Sohnes unter den Bater, damit Gott fei Alles in Allen, deute ur an daß die jegige Art ber Regierung bom absolut erreichten Biel an einer andern weiche; denn der Ronig welcher jest etwas in me fei, werde einst Alles in Allen fein und bem Bater bas Reich ibergeben, so jedoch daß er ewig mit ihm herrsche; Christus werbe ich bem Bater unterwerfen nur als Mittler, ba er als folder nichts rehr zu leisten hatte, nicht aber ale trinitarische Person." Statt iefer schwankenden Bestimmungen werden wir fagen: das absolut ereichte Biel sei auch bas Ende für jede Unterscheidung bes allgereinen Machtreiches und bes Gnadenreiches, baber wenn Chrifti tonigreich nur bem lettern gilt, es ins erstere aufgehe. Run hat

<sup>\*)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 409.

aber, wie Calvin sagt, "ber Vater ihm dieses Reich gegeben, uns durch den Sohn zu regieren und zur Verbindung mit Gott zu führen."

2. Das Gesetstein zur Rechten Gottes und Biederfommen gum Bericht find bilblich anschauliche Ausbrucke, bas erstere mit ber Simmelfahrt verbunden ichon von den reformirten Dogmatikern andere gedeutet ale von den lutherischen, fo daß nich auch hier die Berschiedenheit ber driftologischen Idee fund gegeben Bunachst im Interesse seiner Abendmablelehre behauptet Bwingli bas Endlichbleiben ber Menschheit Chrifti im Simmel und ihr Geschiedensein von der Erde durch die Simmelfahrt, analog wie es sich mit unferm Leibe verhalten werde; ber Leib fammt ber menschlichen Seele sei nicht vergottet sondern verklart worden, wie auch die Belvetische Konfession erinnert, und nicht minder schon Calvin, obgleich ihm bas Erhabensein über alle Simmel verbunden ist mit der über alle Grenzen des himmels und der Erde sich ergießenden Kraft und Wirffamkeit Chrifti. Ja im Ausdruck Simmel fand man, bei ber antifen Unficht mit Recht, felbst ichon etwas begrengtes, fofern ja der Simmel von der Erde verschieden eine bobere Dertlichfeit fein follte, und barum fogar gefagt wurde, Chriftue fei in diesen die Erde ausschließenden Simmel gegangen, aus welchem er erst zum Gerichte wieder berabkomme, inzwischen sei er also nicht unendlich und allenthalben wie hingegen Gott und freilich auch der Logos, ber im Simmel fowol ale auf Erden zugleich überall fei. Unstreitig hat man fo eine richtige Idee im altern Bewußtsein gar nicht befriedigend ausführen fonnen. Ift ber himmel als eine obere Dertlichkeit verstanden, so muß jemand bort fein können indem er die Erde verlaffen hat und auf ihr nicht gegenwärtig anwesend ift."

<sup>\*)</sup> G68. S. 350 f.

<sup>\*\*)</sup> Redermann: motus localis per elementum aeris, ignis et spaerarum coelestium inferiorum — in coelum supremum. Wenbelin: weil man burch Ortsänderung in den Himmel fomme, so sei dieser kein uns endlicher; est gebe nicht zwei Unendliche, nur Gott sei est, der Himmel aber sei ein geschassener Ort.

Run foll aber Gott doch sowol im himmel fein als auch auf Erden überall und givar nicht bloß seiner Rraft sondern auch seinem Befen nach. Comit ift Chriftus bei Gott und doch nicht bei Gott. wenn er nur im himmel, nicht aber auch auf Erden allenthalben Führte endlich diese gange Borftellungeweise bom himmel als einer obern Dertlichfeit die Raumesausdehnung auch in ben Simmel ein, und entstand nun aar die Nothigung im Simmel felbst wieder Ortotheile zu unterscheiden wie die drei Simmel, somit auch einen bochften Plat im Simmel ju Gottes Rechten als einer bestimmten Einzelörtlichkeit, woneben aber boch erinnert wird ber Ausdrud fei bildlich und meine das Befinnehmen von der Konigsberrichaft: fo werden wir Luthers genialen Blid anerkennen, mit dem er diese gange Unschauung in Spott gezogen, Christus werde am Ende gar auf einem goldenen Stuhl figen, vielmehr fei die Rechte Gottes allenthalben, und wenn Chrifti Menschheit zur Rechten Bottes fei, jo fei fie eben allenthalben. Da aber Luther im Intereffe der fure Abendmahl nothigen Ubiquitat des Leibes Christi bergleichen behauptete und boch die antife Borftellung vom Simmel nicht wirflich berichtigen founte: fo mußten die Reformirten entgegenhalten, "wenn auch die Rechte Gottes allenthalben sei, so sei Chriftus als Menfch nicht die Rechte Gottes geworden sondern nur neben diese gesett; als Logos und Sohn aber sei Christus dann wieder nicht zur Rechten Gottes gesett fondern diese selbst; die Schrift meine aber ein Gesetztein Chrifti zur Rechten Gottes an welchem auch die Gläubigen Theil befommen; wenn hingegen Christi Menschheit die Eigenthümlichfeit des Menschseins ausgezogen hatte, fo mare er bon unserer Natur total verschieden und dann all unser Soffen dahingefallen."\*) Gine Ausgleichung ber beiben Unfichten ift auf bem Boden des altern Bewußtseins unmöglich; denn was hilft es mit der Concordienformel die Rechte Gottes als Bezeichnung der allenthalben gegenwärtigen allmächtigen Rraft Gottes felbit zu faffen, in deren Besit Chrifti Menschheit reell gelangt fei, wenn die Simmel-

<sup>\*)</sup> Josias Simfer de Chi. secund. hum. nat. praesentia.

fahrt laut ber Schrift bann boch wieber eine lofale Bewegung ift bis hinauf auf den Thron Gottes; wenn laut ber Concordienformel Christi Menscheit zum Besit der Allmacht gelangt ift, jedoch ohne Mischung ober Gleichniachung ber Naturen? Beder die reformirte noch die lutherische Lehre ift haltbar.\*) Der verflarte Christus foll ja auch ben Reformirten feine fonigliche Berrichaft in ber himmlifchen fowol ale in ber irbifchen Rirche ausuben, ale Menfch aber foll er auch den Lutheranern nicht Gott geworden fein. beide bedürfen wird baher fein, daß Chriftus durch fein Berherrlicht. fein nicht awar die Gigenschaften Gottes gewonnen bat, wohl aber eine Theilnahme an benfelben im Sein, Leben und Birten, welches ber zeitlichen und örtlichen Beschränftheit, die ihm auf Erden anhaftete, enthoben, seine geistige Begenwart so auswirkt wie er es vorbergefagt hat, bei ben Seinen bleibend auf immer, und gegenwärtig fogar gleichzeitig an vielen Orten, wo von ben Seinigen in feinem Namen versammelt find, somit auch bei der Abendmahlefeier.

Das Biederkommen zum Gericht ist ebenfalls äußerlich verstanden worden als sichtbar, ja allenthalben sichtbar, wie dann auch der Gerichtsakt. Das N. T. bezeugt dieses so stark als irgend etwas, freilich aber durchaus als ein damals nahe bevorstehendes Ereigniß. Ein irriges Element, aus der jüdischen Messaslehre beibehalten, liegt also in diesen n. t. Aeußerungen ganz unwidersprechlich vor, daher wie in solchem Fall sich von selbst versteht, aus dem dort bezeugten Prinzip und Wesen des Christenthums selbst dieser einzelne Bestandtheil berichtigt werden muß, etwa wie wir jede n. t. Stelle die zur Gesessereligion führen würde, was Luther am ganzen Iasobusbrief sich erlaubte, von der bezeugten Grundidee der Erlösungsreligion aus berichtigen müssen. Der bleibende Gehalt dieses Dogma für unser Frömmigkeit ist unverkennbar daß Christus mit seinem Prinzip geeint der Maaßstab, die Norm sei nach welcher alle Menschen in ihrem Verhältniß zu Gott gewerthet werden, daß somit

<sup>\*)</sup> Bendelin rebet von in ber Rirche unerborten Barabora ber 2ntheraner und Tormenta ber Eregefe. Meine reform. Dogm. II. S. 353.

er fie richte, nach ber Beife ber Gefeteereligion fur die in biefer Gebliebenen, indem er ber vollfommen gerechte Menich, bas verfonifizirte ob auch aus höherm Prinzip erfüllte Geset ift, nach der Beife ber Erlösungereligion aber fur die ju Diefer Belebten; bafter Calvin es "überaus troftlich findet daß das Gericht bei bem ftebe welcher burchs Evangelium die ewige Seligfeit verheißt und die Schreden bes (gesetlichen) Berichtes von ben Seinigen abwendet;" wie benn Matth. 25, 34 f. immer in diesem Sinne erflart wurde. "Gerichtet werden ja Alle, entweder nach dem Gefet oder nach dem Evangelium, nach bem Gefet die welche das Evangelium nicht angenommen haben, somit die Gottlosen nach ihren Berten, die Krommen aber nach, aber nicht wegen der Berte des Glaubens." \*) So "giebt es fein Beil außer ber Rirche," ober genauer außerhalb ber Erlösungereligion, beren fichere Geltendmachung ber Rirche anvertraut Nicht aber ift Christus nur der passibe Maakstab, wie etwa das Befet ein folder ift; er felbst vollzieht das Bericht ale eine von ihm ausgehende Belebung und Beseitigung bes Todes, jedoch, wie fcon Seibegger es beschränkt, fei "ber breieinige Gott ber Richter nach Autorität und Macht, Chriftus (als Sohn) nach der fichtbaren Ausführung." Erft unten bei der Lehre von den letten Dingen ift auf ein anderes bleibendes Element in diesem Dogma binguiveisen, wie Schleiermacher fagt, "daß die Bollendung ber Rirche nur burch einen Sprung möglich ift, und nur wenn die Erzeugung aufhort mit bem Bufammenfein der Buten und ber Bofen, welcher Sprung als ein Aft der foniglichen Gewalt Chrifti angesehen werde." ift baneben biefer Sprung ein immermahrend vorhandener, indem die Glaubigen successiv aus der unvollkommenen ftreitenden Rirche verfest werden in die verklarte und triumphirende, bis einmal biese irdische Weltordnung aufgehoben wurde. Auf die Frage wie benn auch die bor, und jest noch außer dem Chriftenthum Geftorbenen nach ihrem Berhältniß jur Erlösungereligion tonnten gerichtet werben, antwortet die neuere lutherifche, hierin gur romifch-tatholi-

<sup>\*)</sup> Meine ref. Dogm. II. S. 734 f.

ichen übergehende Dogmatif mit dem Bredigen Chrifti im Todtenreich, mas aber in der Schrift eine irgend flare Bezeugung nicht findet und abenteuerlich genug flingt;") die reformirte aber mit ben Boroffenbarungen bes in Chriftus Fleisch gewordenen Logos oder bes, wie Betrus fagt in den Propheten, ja ichon zu Roah's Zeit mirtenden Beiftes Chrifti; nur mußte Diefes nicht auf die Gubare bes biblifchen Alterthums beschränft, fondern, wie nach Alexandrinischen Batern Zwingli einen Anlauf nimmt und Ampraut ce ausspricht, erweitert werden auf die von der gottlichen Borfehung zu jeder Beit und allen Bolfern mit fundgegebene Barmbergigfeit. Daß diefe Erweiterung der Seilsoffenbarung ober Erlofungereligion Chriftus berab fete, ift eine grundlose Einwendung; er wird nur um fo mehr boch gestellt, wenn alles was je in geringerem Dage ichon Menschen erlofend zu Gott hingeleitet, in ihm vollendet zusammengefaßt ift. Freilich aber muß mit Ampraut gejagt werden,") daß jeder Menich nach Maaggabe der ihm unbestimmter oder vollfommener fund gemorbenen Onade und bargebotenen Erlösungereligion gerichtet wird.

Das Richten ist an die vorhergehende Wie derkunft Christi gebunden, ein Vorgang welcher in mehr als Einem Sinn vom N. Testament verstanden wird; denn neben der großen Schlußparuse, welche der jezigen Ordnung der Dinge ein Ende macht und unten zu betrachten ist, und neben dem Kommen Christi zu jedem sterbenden Gläubigen, sindet sich ein mehrsaches, wiederholtes Kommen des verherrlichten Christus bezeugt, indem der Herr zu den Jüngern bei

<sup>\*)</sup> Besonders wenn man die vorübergebende Predigt Christi im Todenreich ergänzen will durch bleibend bort zurückgelassene Apostel, somit durch Grünbung einer Kirche im Todtenreich, wohin Güber neigt. Wenn 1. Petr. 4, 5, 6
"Christus Lebende und Todte, b. h. sowol die er bei seiner Wiederfunft am
Leben sindet als die er von Todten erweckt, richten wird, weil sa des Grangelium auch den Todten, damit sie vor Gett leben sollen, gepredigt worden seinso kann hier nicht ausnahmsweise ein Predigen im Todtenreich gemeint sein,
sondern gepredigt wurde ihnen als sie noch lebten. 1 Kor. 15, 23, 51.

<sup>\*\*)</sup> Meine Abhandlung über Mofes Amyralbus in Baur's theel. Zahrbuchern 1852. S. 161. f.

Bernicherung bas Reich Gottes tomme nicht außerlich, fpricht, if fie in ihrer Drangfal auch nur Ginen ber fiegreichen Tage bes enschensohne zu seben munichen, aber ihn nicht feben murden" 1. 17, 22, was dem Ausdruck einen bildlichen Sinn verleiht, fon jedes fiegreiche Vordringen des Reiches ein Kommen des Meninsohnes beißen fann, allemal jur Demuthigung, jum Gericht der inde, jur Aufrichtung aber der Gläubigen, welche daher in Beingniffrisen einen Siegestag des Menschensohnes ersehnen und va so ungeduldig ersehnen daß sie selbst ihn nicht erleben. utung findet im Johannesevangelium, welches von außerer Barufie hte weiß, eine ftarte Bestätigung, weil hier vollende die Parufie er das Biederkommen Chrifti jum Richten und Befeligen auf das mmen des Paraflet zurückgeführt wird 3oh. 14, 18. 23; 16, 16 f. ift bas Jubaa und Berufalem vernichtenbe Bericht ein fiegreiches mmen Chrifti, fo ber Sieg über bas romifche Beibenreich und fo ch bas die jegige Belt einft abschließende Gericht der Schluftriumph Immer aber kann bas Richteramt Chrifti nur auf fein issein mit dem Pringip der Erlosungereligion gegrundet sein, auf 3 Bewußtsein, die Lehre thuc est nicht fondern bas in lebendiger rfonlichkeit waltende Pringip.

- §, 137. Die erlösende Wirksamkeit Christi ist mit ber bes ingips ber Erlösungsreligion so geeint wie seine Person mit nfelben eins geworden ist.
- 1. Haben wir die erlösende und als solche immer auch vermende Wirksamkeit Christi in den drei Aemtern nachgewiesen, so steht bei deren Zusammenfassen die Frage ob sich aus der Dreit der Aemter nicht eine entsprechende Dreisachheit der Wirksamkeit risti ableiten lasse, so daß im prophetischen dieselbe als Erleuchig, im priesterlichen als Versöhnung, im königlichen als Heiligung bezeichnen wäre, die Erlösung also in diesen drei auf Verstand, fühl und Willen hingerichteten Momenten bestände. Bon diesem danken wird man aber weggeleitet, wenn in der Schrift schon die irksamkeit Christi ebenso gut in andern Momenten von anderer

Bahl ausgelegt wird wie 3. B. "baß er uns gemacht fei gur Beisbeit, zur Berechtigfeit, jur Beiligung und jur Erlofung," 1. Ror. 7, 20, oder daß "wir mit ihm der Gunde absterben und der Beiligung aufleben" Rom. 6, 11 und oft. Bielmehr ift in jedem ber drei Memter Die gange Birffamteit Chrifti veranschaulicht, nur in jedem auf eigenthumliche Art. Die Dogmatit pflegt baber, obgleich diese drei Memter unterscheibend, bas Wirken Chrifti boch nicht als ein breifaches fondern weit mehr als ein zweifaches zu lehren ale erlofend und ale verfohnend, fo daß bae Berfohnen mefentlich bem Priesteramt, folglich bas Erlosen ben beiden audern gufame, was fich boch nicht festhalten läßt. Dennoch wird man die in unfrer Glaubenslehre gar nicht besonders gestellte Berfohnung ohne Bweifel vermiffen. Sat boch fogar Schleiermacher fich Diefer Zweiseitigfeit bes Birtens Chrifti angeschloffen, wenn er bie Erlofung als Aufnahme in die Kräftigfeit, die Berfohnung aber ale Aufnahme in die Seligkeit bes Lebens Chrifti beschreibt. Das versteht er aber nicht als wirkliche Zweiheit, wie wenn Chriftus etwas hatte leiften muffen uns zu erlofen und etwas anderes uns zu verfohnen, ober wie wenn wir das eine empfangen fonnten ohne das andere; vielmehr geht aus der Erlöfung die Gundenvergebung als felbstverftandlich hervor; benn jene ift die Befreiung des Gottesbewußtseins aus bem Buftanb ber Unterbrudung und hemmung fowie aus ber zu diefen gehörigen Unseligfeit. Rury das Berfohntsein ift ein am Erlöstsein haftendes und mit diesem gegebenes, wie unten in der Lehre vom Aueignen bes Beile naher darzustellen fein wird. Damit ftreilet nicht bag ber Glaube an die Gundenvergebung, somit die Rechtsertigung der Beiligung vorangebe, weil erft ber vom Drud ber Schuld Entlaftete den Muth jur Befferung findet, feineswege hingegen das Bewustfein ber Begnadigung erft auf die wirkliche Beiligung folgt, als ob es burch diefe verdient werden mußte.

2. Viel wichtiger als die Frage nach der Mehrheit der in Chrifti Wirksamkeit enthaltenen Momente ift die andere, wie sich nemlich die von Christi Person und die vom Prinzip der Erlösungsreligion selbst ausgehende Wirksamkeit zu einander verhalten; denn hierüber zeigen sich zwei einander völlig gegenüberstehende Meinungen, indem

bie Einen rationaliftisch ober spefulativ alle entscheidende Beilemirtung wenigstens feit Chrifti Sinwegnahme nur ber Erlofungereligion ober dem Pringip felbst zuschreiben, die Andern aber supranaturaliftisch oder pietistisch nur der Person Christi als solcher. Bei letterer Unficht wird das Pringip, das Evangelium oder die Erlösungereligion ein bloges von Chriftus gebrauchtes Beile oder Gnadenmittel, bei ersterer wird umgekehrt Chriftus ein Mittel ober Vermittler, beffen fich neben andern das Prinzip bedient, ohne an dieses Mittel ge-Port wird Christus mit dem idealen Bringip verbunden zu fein. einerleit, (G. 48) ein bofetischer, weil es eine wirkliche Person nicht gibt die das Pringip felbst mare; hier aber wird er von diefem getrennt, was nothwendig dazu verleitet fich die Erlösungereligion als Bahrheitegehalt in bloger Lehrform vorzustellen, Die eigentlich schon als Belehrung unfer Beil wirft und für Chrifti Berfon blog noch bas Anfachen bes wesentlich schon burch Lehre uns Mitgetheilten übrig laßt, mas er mit Undern theilen wurde. Bahr ift unftreitig ·baß die Erlösungereligion ihre Bahrheit fo wie ihr Bestimmtsein für une Menschen ewig in fich selbst tragt und diefes nicht erft von Chriftus befommt (S. 30), mahr ift ferner daß fie fich in Chriftus prinzipiell vollkommen geoffenbart hat und im h. Beifte uns in alle Bahrheit führt (G. 10); unwahr aber ware bie beistisirende Meinung daß die Erlösungereligion, einmal von Christus verwirklicht und gelehrt, seiner Berson dann nicht mehr bedurfe (S. 31) und sich wefentlich ohne Chriftus, wenngleich durch ihn unterftutt in der Menfchbeit nun verwirkliche, fo daß diefes bloß illusorisch als ein Fortwirken feiner Person vorgestellt werbe. Richtig ware dieses Alles wenn die Erlösungereligion bloße Lehre ware, so daß jeder der sich von ihrer Bahrheit überzeugt, schon baburch fie erlangt hatte und erlost Wenn aber die hiezu gang wefentlich nothige Belebung von ber belebenden Berfonlichkeit ausgeht \*) und zwar für alle folgenden Beschlechter; wenn es nur diese einzige religiose Centralpersonlichkeit aibt und geben follte: fo muß diefelbe auch unentbehrlich bleiben (G. 33) und in verklartem Gegenwartigfein die entscheidende Bele-

<sup>\*)</sup> Lang § 40.

bung wirfen (3. 99), weil die vielen in der Peripherie ftebenden Perfonen die Centralperfonlichkeit nicht erfeten. Rur wirkt Chrifti Berion nicht abgesehen von dem in ihm offenbaren Bringip, fo wenig ale dieses abgesehen von der Person die belebende Birtung ausubt; vielmehr ift die Beilemacht des Chriftenthums gerade in die fem thatsachlichen Ginegewordensein Christi mit der vollendeten Erlofungereligion, im Menfchgewordenfein des Pringipe gegeben. Diefes bleibt die wesentliche Gläubigkeit im Christenglauben, dogmatisch gesprochen die Gottmenschheit Chrifti, oder wie wir fagen das volle Offenbarfein des Baters gerade nur in ihm. Burden wir lehren Chriftus erloje nur von sich aus, nicht fraft ber in ihm offenbaren Erlösungereligion, jo wurden wir einen einseitigen Realismus nut bes Beschichtlichen aufstellen; wurden wir lehren die Erlofungereligion ale Pringip wirfe fur fich abgesehen von ihrem Gein in Chriftus, fo entstande ein einseitiger Idealismus, eine neue Art von Onofticiemus und Dofetiemus, ein idealer Chriftus mit gleichgültigem Berhalten zum wirklich geschichtlichen. Bei unferm Glauben ift barum boch bas Ewige in seiner Bahrheit nicht abhängig gemacht von etwas zufällig Geschichtlichem, nur fommt die ewige Idee uns erft in ihrer geschichtlichen Ausprägung gum lebendigen Bewußtsein und wird erft in diefer die une belebende Rraft. Dluffen wir freilich fure zeitliche Leben Chrifti und begnugen mit ber Treue am idealen Beruf, die diesen ungetrübt durch und in ihm wirfen ließ, (3. 92, 100) und erft ben verflärten Chriftus ganglich mit ber 3bee eins geworden erkennen: jo fommt damit nur zu befferm Berfiandniß mas Die Dogmatif wenigstens bei den Scotisten und Arminianern bom an fich nicht absoluten Berth des Berdienstes und Erlofungewerfes gelehrt hat, wenn ce doch erft in der gnadigen Acceptation oder Acceptilation Bottes vollgültig gemacht wird. \*) Bebenfalle tonnen wir Die Wirffamfeit Chrifti nicht ale die eines blogen Gnadenmittels der Rirche unterordnen, so heilsam es sein mag bei der Predigt des Bortes die Darftellung der Person und des Lebens Chrifti als be-

<sup>\*)</sup> Baur Berföhnungelebre. S. 264 u. 429.

sonders wichtig hervorzuheben; \*) benn fei immerhin die Rirche bas geschichtliche Mittel fur bie Bermirflichung bes driftlichen Pringips in der Belt, und bediene fie fich immerhin der Gnadenmittel bes Bortes, der Darstellung Christi und symbolischer Sandlungen: fo bleibt boch die Rirche das nicht primitive, fondern bas fecundare von Christus ine Dasein gerufene geschichtliche Mittel, fie eber ein Organ und Gnadenmittel oder der Organismus der Gnadenmittel Christi als umgekehrt er bas ihrige. Ift fie jedenfalls nicht weniger als er, wenn man fo reden will, "eine gufällige Befchichteerscheinung, von welcher die in fich felbst wahre 3dec laut Leffing nicht abhängt," ift somit die Bahrheit der driftlichen Religion in ihr felbst enthals ten und nicht erft abhängig von dem welcher fie lehrt: fo gilt biefes von der Kirdje so gut wie von Chriftus, tann also über beider Mangordnung und Reihenfolge nichts entscheiben. Allerdings wer ohne Christus und ohne die Kirche die Erlösungereligion lebendig in fich batte, mare ein Erloster, und diefe abstrafte Unnahme ift fogar von ber reformirten Buadenwahllehre als Ausnahme die wirklich vorgekommen sei, augestanden worden, ja eigentlich auch im vereinbarten Marburgerartifel, welchen dann die Augeburger-Confession wiedergibt, "daß ber h. Beift weht wo und wann er will," immer aber bleibt Dieses eine Ausname neben ber durchgreifenden Regel. Der Protestant wird vollende die Ueberordung Chrifti über die Rirche ale über fein Brobuft festhalten, wenn an Schleiermachere Sat etwas ift, bas bem Ratholiken bas Berhaltniß zur Rirche vorgehe und erft aus biefem abgeleitet ihm ein Berhaltniß zu Chriftue nachfolge, ber Proteftant aber umgefehrt fein Berhaltniß zu Chriftus als bas entscheibende ansehe und erft barauf bin auch bie Rirche wurdige. bie Bahrheit und Berechtigung bes Chriftenthums hangt von ber Berfon ab, in welcher es offenbart wurde, wohl aber fein Bang burch die Menschenwelt, seine Birksamkeit auf und; benn diese ruht ficherer auf Christus als auf der Kirche, welche sich nach ihm und ber von ihm verwirklichten Reinheit bes Pringipe zu richten bat. Das meint doch auch die Dogmatit, wenn fie gegenüber ber morgen-

<sup>\*)</sup> Lang \$ 38.

landischen Rirchenlehre ben b. Beift ausgeben lagt nicht einseitig ober abstraft vom Bater allein fondern vom Bater und vom Cobne; benn barin liegt bag bas Beilepringip, einmal vom Cohne geoffenbart und verwirklicht, sich nachher nicht ohne ihn wirksam erweise, fo daß er nur das erfte Beisviel gewesen ware von einer fur jeden Menschen unmittelbar aus bem Bater zu habenden Belebung. Abftraft zwar fonnen wir auseinander halten die Birtfamteit des driftlichen Pringipe und die ber Person Chrifti, in Bahrheit aber bat jenes feine Bollfraft nur in biefer, wie er feine Bedeutung nur in jenem. Ohne die Idee und die geschichtliche Berwirklichung zu bereinerleien ober mit einander gu verwechseln, haben wir die Ginigung beider, auf welcher das Chriftenthum in ber Belt ruht, fo verschiebenartig die bogmatischen Borftellungen barüber sein mogen, ju erfennen gesucht, indem wir Chriftus in feinem geschichtlichen Dafein ber 3dec fo treu erfunden haben daß fie ungehemmt und perfonlich fonfret in ihm fich verwirflicht hat, im Stande ber Erhöhung aber ganglich mit ihm eine geworben ift (§ 123). Daber ift in Chriftus leben und in ber Erlofungereligion leben ein und basselbe Erlöstsein, seine Ibee nicht ohne ibn und er nicht ohne fie wirksam; ja gerade in diefer Ginheit beiber liegt die weltgeschichtliche Macht bes Christenthume, welche auf feiner Illufion ruht fondern auf die fem Ginefein der religiofen Centralidee mit der religiofen Centralperson. Saben freilich Biele gelebt ohne dieses entscheidend Seilfraf. tige als Ginefein Chrifti mit ber Erlofungeider ju erkennen, fo wird fich fur diefe fragen ob fie benn ohne Christus boch die 3bee fich angeeignet haben; und leicht murbe fich ergeben bag wer Chriftus haben fann aber nicht will, auch von der Erlösungereligion nicht eben belebt werde. Ebenfo wird wer ihn gar nicht fennen fann auch nicht vom Prinzip ber vollendeten Erlofung durchgreifend belebt. Für die außerchriftliche Menschheit gilt aber, was verständige Lehrer in der Kirche immer zugestehen, bag ber jedem Menschen leuchtende Logos Joh. 1, 9 schon ohne bie Menschwerdung unbestimmter wirksam sei, b. h. daß die 3bee ber erlosenden Gnade fich in ber allgemeinen sittlichen Beltordnung ichon irgendwie fund gebe und beilfam werde, da von Keinem mehr verlangt wird als was er

haben kann. Für die mitten in der Christenheit im Erkennen Christi Gehemmten gilt, da dieses eine gemeinsame Schuld ist, daß wie die Dogmatik sagt, wir nicht allwissend sind, um die Erwählten und Berworfenen zu erkennen, b. h. daß wir die Schuld und Schuldlosigkeit der Einzelnen nicht richten können, Einwirkungen Christi aber in Allen vorhanden sind, auch in denen welche es nicht Wort haben wollen.

Dem Geistlichen ale Religionelehrer begegnet leicht bag er Das Chriftenthum ale mitzutheilende Lehre handhabt und bann nur noch auf die fonft hingufommende Belebung des Gelehrten hofft. Daber der Schein, das Chriftenthum fei als Lehre von Chrifti Berfon abgelöst und wirke ohne ihn. In Bahrheit ift die Lehre für ben ber fie angeeignet bat, feineswegs ichon bas Religiössein welches nur noch belebt werden mußte, fondern ein gerade nicht bas Entscheibenbe in fich tragendes Bearbeiten bes Berftandes. Leben theilt fich mit nur bon Berfon zu Berfon, ursprünglich ftammt bas chriftliche Leben in der Erlöfungereligion aus der Perfon Chrifti, dann werden von ibm Belebte als feine Organe wieder Andere beleben, nur nicht um ne fteben zu laffen bei biefer relativen Belebung fondern um ihnen Das Belebtwerden durch Chriftus felbst zu erleichtern. "Der h. Beist als belebender Gesammtgeift der Christenheit nimmt was er wirft aus dem Meinigen, welches bes Batere ift," heißt boch immer baß bas gottmenschliche oder erlosende Pringip auf den erlosenden Christus jurudigehe. Sobald man die in ihm vollzogene Ginigung mit bem Brinzip abstraft auflöst und ausmitteln will, was und wieviel dieses, wieviel aber er felbst wirte, mas bie Idee und mas die Person, wird man freilich jener die wesentliche, dieser aber eine nur unterftupend hinzufommende Birkfamkeit zuschreiben muffen, da ein bon seiner Idee getrennter, ebionitischer Chriftus auch nur in pelagianischer Beije une nachhelfen fann. Ebenso ungenügend wird aber die Birt. samkeit eines Chriftus beffen Verson mit ber Ibee verwechselt, ibr ohne weiteres gleich gesett ware; benn ein boketischer Chriftus fann auch nur magisch und miratulos wirten. Schwacht ber Rationalismus beim erstern Verfahren bas fromme und firchliche Leben bis gur Auflosung, so pflegt anderseits der botetifirende Orthodorismus vom

fo verfälschten Chriftus auch nur eine verfälschte Erlösung abzuleiten, Die junachst auf Gott Bater gerichtet eine metaphpfische mare und barum nur magifch uns zugetheilt werden tonnte. Bei fo übel begrundeter Erlöfungelehre muß man auf die rechtegultig festgestellten Dogmen, die "reine Lehre" fich fteifen, das eine folche Ethelothresteia anklagende Bewiffen oder ben innern Bahrheitefinn burch gemachte Gläubiakeit ober pathematisches Verketern aller nicht Einberftandenen übermeistern, etwa wie Paulus im Entschluß zum tonie quenten Pharifaismus die Chriften verfolgend, ftille innere Unflage, fo lange ce geht durch Fanatismus überschreit. Co begreift ma baß bas Blauben an ben bogmatischen Chriftus, feit berfelbe nicht mehr wahrhaft unferm Beift angehören und nur burd Machtiprud von une übernommen werden fann, in nichte weniger ale driftlichen Birfungen durch Parteihaß, Berdammen und Berfolgen Underer bem Christennamen Schande gebracht hat, und wie in andern Religionen dem Sprichwort ruft: tantum religio potuit suadere malorum. Ein Chriftus ber nicht fraft feines ethifch religiofen Lebens fondern durch vermeintlich metaphnfische Eigenschaften ale bloßes Miratel wirft, fann auch nicht sittlich religioses Leben hervorrusen fondern nur einen Aftererfat ftatt desfelben, und fo ift bas Berbienft einer metaphyfifchen Stellvertretung nur geeignet auch in uns Stellvertretendes ftatt des fittlich religiofen Lebens zu erzeugen, geiftlichen Dunkel und Rechthaberei mit verfegernder Geringschätzung aller Undern, aefetische Weltflucht ftatt Weltheiligung. Rur weil im dogmatischen ber wirkliche Christus ob noch so verbedt und gehemmt bennoch mitwirft, hat auch die wirkliche Erlösung in ber Rirche immer mit sich verwirklicht, ob burch gange Beitalter noch fo getrubt und überwuchert durch faliche und unwahre Elemente. Das gejunde Christenthum gedeiht nur als Birfung des seiner Idec geeinten Chriftus; wenn baber ber bisher vorherrichenden Bereinerleiung bes felben mit der Idee, somit dem orthodoren Doketismus gegenüber porerst Buflucht gesucht wird im andern Ertrem, im Geltenbmachen des Pringips oder ber Idee abstraft für sich: so wird man dieser Uebertreibung nicht weniger ale ber andern Ginseitigkeit steuern follen, wogu unfre Glaubenelehre ihren Beitrag leiften will. Ber freilich

ben verherrlichten Chriftus als die schlechthin vollendete Menschwerdung ber Ibee nicht ale einen realen glauben mag fondern Chriftus als Berfon bei ben Tobten fucht, fein Leben in Berherrlichung aber ale Illufion betrachtet, der verliert auch jede Soffnung auf eine ewige Beftimmung die wir ale erlöste erreichen, und muß fich damit begnügen baß ber endliche Beift, fo lange er in une bauert, vom unendlichen fich beleben laffe, ober wie Schleiermacher noch im Ginn ber Romantit fagte, daß wir in ber Endlichfeit bas Unendliche inne werben, eine Aufgabe für die Philosophie und zwar für eine Philosophie burch welche das religiose Leben wie es für Alle sein will, sich mehr gehemmt als gefördert fühlt, fo daß vielleicht die Rleinzahl der Philosophen, nicht aber bas Berg ber Bolfsfirche den Frieden fande. Das Christenthum will aber nicht eine Beisheiteschule fur Benige fondern eine Rirche fur Alle und erreicht diefest nicht ale bloge Beisbeitelehre sondern durch die Macht der thatfachlich in Chriftus Mensch geworbenen Idee.

#### Drudfehler.

.....

Seite 141 Beile 2 von oben tilge (S. 444).
" 199 " 5 " unten lies Denkformen ftatt Druckformen.

# Inhaltsverzeichniß.

## Der Erlösungsreligion zweite Abtheilung.

Die Detonomie bes Sohnes.

|                | Einleitung.                                                                                                                                                           |            |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <b>S</b> . 111 |                                                                                                                                                                       | Selte<br>1 |
| §. 112         | •                                                                                                                                                                     |            |
| §. 113         | . Ibee und Ericeinung verhalten fich zu einander gleichmäßig in ber Detonomie bes Sohnes wie in ber bes h. Beiftes, bort als                                          |            |
| §. 114         | religiöse aufgegangen und damit eine der Reformation gestellte                                                                                                        | 11         |
| <b>§</b> . 115 | Aufgabe gelöst                                                                                                                                                        | 18<br>24   |
|                | Erstes Kapitel.                                                                                                                                                       |            |
|                | Die Person Chrifti.                                                                                                                                                   |            |
| <b>§</b> . 116 | Das hriftlich fromme Bewußtsein fühlt sich in seinem heilsleben schlechthin abhängig vom himmlischen Bater mittelst Christus als bem Sohn Gottes und einzigen Mittler | 29         |
| §. 117         | gegründet auf die Einzigkeit seines Wirkens auf basselbe, bedarf<br>aber für wissenschaftliche Darlegung immer ber Bermittlung mit                                    |            |
| <b>S</b> . 118 | hören, bas Christenthum als Erlösungsreligion ruht auf bem                                                                                                            | 86         |
|                | ber Ibee geeinten wirklichen Christus                                                                                                                                 | 44         |

|                          |                                                                                                                                                                                                            | Seite. |  |  |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|--|
| 119.                     | Im geschichtlichen Chriftus offenbart fich als ber Rern seiner Berfonlichkeit bie erlofenbe Liebe, welche als bie bochfte Bestimmts-<br>beit bes himmlischen Baters in Chriftus menschlich erschienen ift, |        |  |  |
| 120.                     | fo baß er Eins ift mit bem Bater                                                                                                                                                                           | 55     |  |  |
|                          | momentan sondern in fittlich religiöser Entwidlung auf Grund ber zu solcher Entwidlung bestimmten Anlage und Ausruftung                                                                                    | 66     |  |  |
| 121.                     | Die angelegte Einzigkeit Jesu verwirklicht fic an ber Einzigkeit<br>bes Chriftusberuses, welchen Jesus als ben seinigen übernimmt<br>und zur reinen Gottessohnschaft verklart .                            | 77     |  |  |
| 122.                     | Das Einswerben Christi mit seiner Berufsibee begründet seine Sünblosigkeit, die bas Produkt ift bes heiligen Beruses und ber                                                                               | ••     |  |  |
| 123.                     | ihm gewachsenen Bersönlichkeit                                                                                                                                                                             | 87     |  |  |
| 124.                     | als volleubetes Einssein mit ber absoluten Ibee im Staube ber Herrlichkeit                                                                                                                                 | 97     |  |  |
|                          | lischen Gesammtbilb von Chriftus als an ber erfahrenen Mittler=                                                                                                                                            | 103    |  |  |
| Zweifes Kapites.         |                                                                                                                                                                                                            |        |  |  |
|                          | Das Werk Christi.                                                                                                                                                                                          |        |  |  |
| 125.                     | Das Werk ober bie erlösende Wirksamkeit Christi ist die belebende<br>Mittheilung ber Erlösungsreligion, veranschaulicht in den drei<br>Aemtern, ein Erlösen der Menschen, nicht Gottes                     | 114    |  |  |
| 126.                     | Die Erlöfung ift die Befreiung aus der verurtheilenden Gesetes: religion und Belebung burch bas in Chriftus vollendet fich offen-                                                                          |        |  |  |
|                          |                                                                                                                                                                                                            | 124    |  |  |
| 1. Das prophetische Amt. |                                                                                                                                                                                                            |        |  |  |
| 128.*)                   | Bas bem alten Bunbe bie Propheten, bas hat Chriftus vollenbet<br>für bie Menschheit geleistet; bas prophetische Amt veranschaulicht<br>sein erlösenbes Wirken im Besitzen und Lehren ber Heilswahrheit     | 135    |  |  |

<sup>\*)</sup> Aus Berfeben ift bie Bahl 127 ausgefallen.

| <b>S</b> . | 129. | Bum prophetischen Amte gebort nach bem a. t. Borbild auch bas Weissagen sofern im meffianischen Beilandsbewußtfein ber                                                                                                                                            | Seite. |
|------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Ş.         | 180. | Sieg enthalten ift                                                                                                                                                                                                                                                | 141    |
|            |      | 2. Das hohenpriefterliche Amt.                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| S.         | 131. | Was dem a. t. Bundesvoll die Priesterschaft unvollsommen geleistet, das leistet Christus im neuen Bunde der Menscheit vollsommen. Das hohenpriesterliche Amt veranschaulicht sein völliges Sichhingeben an Gott oder seinen sowol thätigen als leibenden Gehorsam | 164    |
| Ş.         | 132. | Das Berbienst bieses in Berufstreue geleifteten Gehorsams bis jum Rreugestob tann Gott nicht anders stimmen als er ewig gestimmt ift, vielmehr ift es selbst auch vom ewigen Liebeswillen                                                                         |        |
| S.         | 133. | Gottes uns als heilmittel verordnet                                                                                                                                                                                                                               |        |
|            |      | 3. Das königliche Umt.                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| S.         | 184. | Das Königthum befist Chriftus als bie im Stanbe ber Er-<br>niedrigung verhüllt beginnende, doch aber erst in der Erhöhung<br>angetretene Herrschaft; nur daß die Höllensahrt auf keine Weise<br>hieher gehört, zumal sie im R. T. schwerlich begründet ist        |        |
| <b>S</b> . | 135. | Bur vollen Königsmacht ift Chriftus als erhöhter gelangt als ber siegreich auferwedte                                                                                                                                                                             |        |
| S.         | 136. | Chriftus übt bie Rönigsmacht in ber Kirche aus burch sein Wort und seinen Geift als zur Rechten Gottes gesett ober an göttlichen Eigenschaften Theil habend und zum Magstab und                                                                                   | ;      |
| Ş.         | 137. | Richter aller Menschen geworben . Die erlösenbe Birksamkeit Christi ist mit ber bes Prinzips ber                                                                                                                                                                  |        |
|            |      | Erlöfungsresigion so geeint wie seine Person mit bemfelben eins geworben ift                                                                                                                                                                                      | . 233  |

# Thriftliche Glaubenslehre

## nach protestantischen Grundsätzen

dargeftellt bon

#### Dr. Alexander Schweizer,

Rirchenrath, ord. Professor ber Theologie und a. Pfarrer am Großmünfter in Zürich.

Zweiter Band

obet

Besonderer Theil.

3meite Balfte.

Leipzig,

Berlag bon S. hirzel 1872.

Drud von Burcher und Furrer in Burich.

### Der Erlösungsreligion dritte Abtheilung.

Die Dekonomie des h. Beiftes.

#### Einleitung.

- § 138. Die Erlöfungsreligion, in der Dekonomie des aters nach ihrer wesenhaften Idee, in der des Sohnes als in bristus prinzipiell verwirklicht betrachtet, ist endlich in der Detomie des h. Geistes als der Meuschheit anzueignende darzustellen. er h. Geist ist hier die Gnade, welche das in Christus verirklichte Heilsleben uns aneignet.
- 1. Daß Gatt als der Bater die Erlösung ewig begründet, s der Sohn sie vollzieht und der h. Geist sie den Menschen ansgnet, § 25, ist die Grundanschauung der Dogmatik, welche darum 13 Erlösungswerk als die spezisische Bethätigung des dreifaltigen ottes, opus œconomicum, bezeichnet und durch Berstandesschlüsse e ontologische Trinität erfolgert als ein Mysterium im göttlichen desen selbst. "Man erkenne das Mysterium aus seinen Werken. deil fürs Erlösungswerk das ewige Gewolltsein vom Berwirklichterden in Christus und in der Gemeinde sich unterscheide, so müssem eine dreisache Dekonomie im Wesen Gottes entsprechen; ferner ie im Werk der ewige Nathschluß das zeitliche Volldringen begründe, in beidem zusammen aber das Applicirtwerden bedingt werde: so i in Gottes Wesen der Bater den Sohn zeugend, beide zusammen ver den Geist hauchend"; 1) eine Erörterung nicht richtiger als

<sup>1)</sup> M. reform. Dogmatif II., S. 178 u. § 101.

wenn bom Menschen behauptet würde, wer ein Werk beschließend wolle, bann es verrichte und endlich es weiter ausbreite, ber mußte eine entsprechende dreifache Octonomie in seinem Befen haben. Bubem ift dem driftlichen Bewußtsein der in Chriftus fich offenbarende Bater teineswegs ein nur im Faffen von Rathichluffen fich bethatigender, vielmehr ift er es der auch das Beschloffene wirkfam ausführt, Chriftus sendet und ihn ben Subjecten zueignet. boch, wie eine lutherische Dogmatik erinnert 1), "Bater, Sohn und Beift in den alten Symbolen nicht nach ihrem innergöttlichen Berhältniß in Betracht genommen, sondern als die Causalitäten der Beilsthatsachen, so daß der Bater den vornicanischen Lebrern Gott in bes Wortes einzigem und eigentlichem Sinn mar, gleich bedeutend mit Gott bem allmächtigen Schöpfer. Schrift und Blaubensregel bekennen Bater, Sohn und Geift als die göttlichen Beilsurfächlichkeiten, Sohn und Beift aber feien diefes nicht als präexistirende, sondern als geschichtlich eintretende. Die nicanische Theologie führe von da ab in die dunkeln Regionen des Innergöttlichen und wage dasselbe in Berstandesbegriffe zu fassen bei viel zu unhaltbarer Eregese und gerbrechlicher Dialeftif." - Somit mare zu loben "daß die theologisch trinitarische Betrachtung, wie nunmehr überall fo icon in der reformirten Dogmatit hinter die ökonomisch soterio-Wenn in der Schrift der Sohn nicht ein logische zurücktritt.2) innergöttliches bezeichnet sondern den geschichtlichen Christus, da Logos aber oder das beim Bater seiende Leben eine besonden Berson nicht sein will 3), so wird vollends jeder Bersuch den h. Beift als ewige Sonderperson im Wesen Gottes aus der Schrift und dem frommen Bewußtsein erweisen zu wollen, fruchtlos und eitel fein.4)

<sup>1)</sup> Rahnis luth. Dogmatif II. 3. 41. 66.

<sup>2)</sup> Schnedenburger, Comparat. Dogmat. II. S. 146.

<sup>3)</sup> Hofmann, Schriftbeweis. — Hengstenberg erschließt bas Personsein bes Logos aus bem πρòs τὸν θεὸν; aber I. Joh. 1, 1 ist auch bas Leben πρὸς τὸν πατέρα und boch keine Person.

<sup>4)</sup> Philippi firchl. Gl.-L. II. S. 211.

Daß die absolute Personlichkeit Gottes sich im dreifachen Personsein vollziehe 1), ift eine Phrase bei welcher sich nichts denken läßt.

Die Dogmatif hat aber ihren trinitarischen Behauptungen selbst Richt nur ist ihre Lehre von den aott= nicht treu bleiben fonnen. lichen Eigenschaften dieser ontologischen Trinität heterogen (I. S. 351), auch die Methode Person und Werk zu unterscheiden hat sie nur beim Bater und Sohn befolgt, beim h. Geift aber gar nicht ober nur icheinbar, wenn nämlich bem h. Geift ber Begriff ber appli= cirenden Gnade unterschoben murde. Mag daher die ontolo= aische Trinität ein religionsphilosophisches Broblem bleiben, unsere Glaubenslehre ichließt basselbe bon sich aus, ba Schrift und frommes Bewußtsein über bieselbe nichts aussagen sondern dabei fteben bleiben daß in Christus die Gottesoffenbarung vollendet gegeben sei und als geistiges Brincib in der Gemeinde fortwirke. Wie nun Dieses in Christus die höhere Personlichkeit erzeugt hat, so wird ber die Rirche beseelende Gemeingeist als solcher ein personlicher, und ber b. Geift ist im Prozeg der Menschwerdung begriffen sofern die Rirche immer mehr fein Ausdruck und Leib wird, ein Broceg welder erst in der verherrlichten Rirche sich abschließt, § 113. berwirrt wird diese Dreifaltigfeits=Thatsache durch das Ginmengen philosophischer Trinitätsibeen, welche einen burchaus andern Sinn haben. 2)

2. In diese Dekonomie des h. Geistes fällt Alles was nicht in der des Baters und der des Sohnes befaßt ist, die ganze auf Christus ruhende Verwirklichung oder Aneignung seiner Erlösungszeligion an die Menscheit, sowol an die Einzelnen als an die Gessammtheit, beides sowol als werdend in der Zeit wie auch als vollzendet in der Ewigkeit; denn auch die eschatologischen Aussagen des christlichen Bewußtseins sind Aussagen über die Endrealisirung der Erlösungszeligion. Allen diesen Lehrstücken welche die Oekonomie des h. Geistes darstellen, hat aber schon in der Dogmatik nicht die trinitarische dritte Person des göttlichen Wesens vorgeschwebt sons

<sup>1)</sup> Thomasius.

<sup>2)</sup> Biebermann urtheilt ebenso in feiner Dogmatit.

bern die fehr andere 3bee der applicirenden Unade, welche man unwillfürlich ber hier immer nur pratendirten b. Geiftesperson unterschoben hat. Das fromme Gefühl, indem es wie alle Beilsbeschaffung so auch diesen Proceg der Aneignung des in Chriftus gegebenen Beils als ichlechthin abhängig von Gott und feiner Gnade inne wird, unterscheidet gwar dieses gottliche Wirten ber Beilsaneignung sowol vom ewigen Begründen des Beils als auch von ber Beilsberwirklichung in Chriftus, und leitet fo gur Unterscheidung einer breifachen Defonomie im gottlichen Wirten bes Beils, bat aber tein Bedürfnig bem britten gottlichen Balten eine besonden Berfonlichkeit zuzuschreiben, baber benn bie Idee bes h. Beiftes in ber Schrift und im frommen Leben nichts weniger als icharf bestimmt wird, ja sogar die Dogmatif dieses göttliche Thun als gratia applicatrix immer so gelehrt hat daß die weiter oben im Lehrspitem aufgestellte Trinitätslehre, soweit fie den h. Beift betrifft ziemlich vergeffen bleibt. Wenigstens ift nirgends gezeigt worden daß diese heilzueignende Gnade mit dem trinitarischen h. Geift einerlei oder doch die besondere Bethätigung dieser trinitarischen Berson sei. Bielmehr kommt die dogmatische Lehre von der Beilapplication überall in Conflict mit der Trinitätslehre. Berufung, welche als ein Moment ber Beilsapplication That be h. Beiftes fein follte, wird darum boch, fofern fie in unfere Schie salsleitung mitgegeben ift, bem Bater zugeschrieben, ber bie Beile führungen wirte, § 109, ober auch Chrifto und feiner Koniasmad § 136; wie tann denn die Berufung das besondere Wert der dritten Trinitatsperson sein? 'Freilich jagt die Dogmatit, das Beilswert sei ein der Trinität gemeinsames, da aber hiemit nur gemeint if daß am gemeinsamen Wert jede göttliche Person ihr Besonderes wirte, die Berufung aber, wenigstens die innere oder wirtsame eben bem h. Beift eigenthümlich zugeschrieben werden soll, so hilft diefe Ausrede nichts. Chensowenig die Unterscheidung außerer und im nerer Berufung, etwa als tomme blog die erstere bem Bater gu, bie lettere aber bem h. Beifte. Denn gerade die innere, wirffame Berufung wird in der Schrift nicht felten dem Bater zugeschrieben. Alls Betrus in Jesu ben Chriftus und Sohn Gottes ertennt und

betennt, mithin die innere Berufung erlebt, verfichert ihn der Meifter, das habe ihm der Bater geoffenbart. Matth. 16, 17. Wendet man ein, damals bor Chrifti Auferwedung fei der h. Beift noch nicht wirksam gewesen Joh. 7. 39, und so habe ber Bater noch wirten muffen mas später bem h. Geift zutomme, so überfieht man wie auch später ber Bater es ift welcher "in Paulus ben Sohn offenbarte," Gal. 1, 16 (II. S. 222), so daß Baulus vom Bater ober bann bom verherrlichten Chriftus berufen ift. Gal. 1, 1. Auch joll ja Chrifti Königsherrichaft gang basselbe wirten was man Wirfung bes h. Beiftes nennt. (G. 227.) - Bollends bie Recht= fertigung, welche jur Beilsapplication geftellt ein Wert bes h. Beiftes sein sollte, murbe boch als richterliche Freisprechung gerade bem Bater zugeschrieben. Wendet man ein, nur ihre Application fei Wert des h. Geiftes, fo ift in Erinnerung zu bringen daß das Gerechtsertigtwerden eben burchaus nur in seinem Applicirtwerben besteht. - Endlich wird auch die Ermählung meift als ein Doment der applicirenden Gnade, wenigstens in diefem Abschnitt gelehrt und foll boch bie besondere Action bes Baters fein, ber feine Ermählten beruft und jum Beil führt. — So wenig ift die Lehre von der applicirenden Gnade im Einklang mit dem trinitarischen h. Geiste. Müßte doch gemäß der ontologischen Trinität Christus fagen, der Sohn sei in ibm, mabrend er vielnicht sagt der Bater fei in ihm, und die Apostel sehen in ihm die Fulle des h. Beiftes. Immer mehr tritt zu Tage daß die dogmatische Trinität der Schrift fremd ift, daber benn Tertullian gesteht daß diese Lehre auf die Menge seiner driftlichen Beitgenoffen den Gindrud einer befremden= ben Neuerung mache, Gregor Rag, aber einräumt, die Gottheit bes b. Beiftes fei im N. T. nicht gelehrt, nur angedeutet, Bafi= lius vollends heraussagt, daß man das Betenntnig der Trinität nicht aus ber Schrift habe. 1) Ein neuester pietätsvoller Bearbeiter ber a. t. Theologie 2) urtheilt mit autem Grund : "im A. T. hat

<sup>1)</sup> Soulthes, Symbolse ad intern. criticen I. 98.

<sup>2)</sup> Germann Schulg, a. t. Theologie I. S. 269. Auch Fr. Rigich Grundrig ber Dogmengeschichte I. S. 26 findet im R. T. nur Die Blonomifche Trinitat.

man Anfage gur trinitarischen Entfaltung ober gar geheimnisbolle Undeutungen des trinitarischen Lebens in Gott gesucht. mit Unrecht. Denn von einer Trinität in Gott weiß nicht einmal bas R. T. und mas es berartiges bietet, bezieht fich ichlechthin auf Geschichtliches, auf die geschichtlichen Grundlagen bes Beils. Wohl aber ift ber a. t. Gottesbegriff fähig sich zu entfalten und mit ber gangen Fulle ber geiftigen Welt in Berbindung gefett zu werben." Man wird endlich einsehen daß die ötumenischen Spnoden, nicht ohne Brund von frommen Beisigern verhorrescirt, gar nicht mesentlich andere gewesen sind als das allerneueste vatikanische Concil, daß schon die unbefledte Empfängniß Maria's und vollends bie papstliche Unfehlbarkeit gang auf demselben Grunde ruben wie von je ber die dogmatischen Concilbeschlüsse; denn in synodis quaerunt non veritatem sed victoriam 1) hat sich keineswegs erst in dieser neueften Synobe fondern ichon in den alten Synoben gezeigt, welche für uns blog durch den Nimbus ehrmurdigen Alters bom jungen Seitenstüd unterschieden sind. Später wird bas neufte vaticanische Concil für die Ratholiten gerade fo in den Nimbus ehrmurdiger Bergangenheit eintreten, wie jene alten Concilien für die Begenwart und das Tridentinische für die jetigen Ratholiken.

Es ist für das Gebeihen dieses ganzen Abschnittes der Glaubenslehre durchaus unerläßlich, sich klar zn machen daß an die Stelle der h. Geistesperson die applicirende Gnade zu treten hat und genau betrachtet doch eigentlich diese, nicht aber jene von je her hier ist gesehrt worden.

- § 139. Wie die Ockonomie des Baters und die des Sohnes so zerfällt auch die Ockonomie des h. Geistes in die Lehre von der Person und vom Werk, d. h. von der aneignenden Guade und von ihren Wirkungen.
- 1. Das dogmatische Spstem ift hier immer schon methodisch mangelhaft geblieben, indem es die bei Bater und Sohn durchge-

<sup>1)</sup> Co Ampralbus felbft von reformirten Synoden, und noch ftarter urtheilt

führte Zweitheiligkeit von Berfon und Wert, Begründer und Wirtungen, für ben h. Geift nicht ebenfalls geltend gemacht hat. 1) Freilich war die Lehre vom Bater auch nicht die von der trinita= rischen Berjon sondern in der That die Gotteslehre in driftlicher Steigerung, und ebenso die Lehre bom Sohn nicht die der trinitariichen zweiten Berson sondern die Christologie, hinter welchen Lehrftuden die Trinitätslehre im Grunde unverwerthet stehen blieb; denn ber trinitarische Bater hat mit ber Welt birect eigentlich nichts au thun, da er im ewigen Zeugen bes Cohnes und mit biesem hauden des Beiftes sein Bersonleben vollzieht. Bollends in unserm Lehrstück ist statt der h. Geistesperson eigentlich immer die appli= cirende Bnade bargeftellt worden. Wenn aber berfäumt murde, ber Lehre bom Werk auch hier die bon der wirkenden Gnade borangu= schiden, so erklärt sich diese methodische Lude aus der Gewohnheit, die Rathichlusse der Gnadenwahl statt einer Lehre von der Gnade hinzustellen. Statt ber beiben Abschnitte von ber Gnabe (ober bom h. Geift) und bom Engbenwerk finden wir die Lehrstude von dem Gnadenrathichluß (ober Prädestination) und von der Ausführung bes Beschloffenen. Wenn daher unfre Glaubenslehre die Dekonomie bes h. Geistes als Lehre von der applicirenden Gnade und von ibren Wirkungen ausführt, so macht sie bier nur geltend mas in ben andern Dekonomien immer heimisch gewesen ift, und führt die Methode nur folgerichtig auch in dieser Dekonomie durch, indem statt der idealen innergöttlichen Trinität die real wirksamen Ur= fächlichkeiten sammt ihren Wirkungen gelehrt werden. Die Oekonomie des h. Beiftes bat ihr bestimmt umgrenztes Gebiet, nemlich Die Butheilung der in Chriftus vollendeten Erlösungsreligion an Die Subjecte, barum theils die hier wirkende Urfachlichkeit, welche man den h. Geift als applicirende Gnade nennt, theils die Wirfungen in den Subjecten, den Einzelnen wie der Besammtheit. Während es unmöglich ift alle Schriftaussagen über ben h. Beift

Beza, nachdem er auf einigen präfibirt hatte; ganz wie schon Kirchenväter über Concilien ihrer Erfahrung.

<sup>1)</sup> M. reform. Dogmatif II. S. 453.

Gottes in einen bestimmten Begriff gusammen gu faffen, gewinnen wir hier ben bestimmten Begriff ber zueignenden Gnabe als Mituofität, von welcher alle Beilsaneignung ichlechthin abbangig fei, was sich in der protestantischen Frommigfeit wieder geschärft bat. Diefes ohne Zweifel ift ber Ausgangspunkt für bas Doama bon ber Gottheit bes h. Beiftes, in welchem Dogma jedenfalls'ficher gestellt wird daß die applicirende Bnade eine gottliche Aftuosität fei, unter welcher wir uns ichlechthin abhängig verhalten, fo daß Dieje Gnade ichlechthin bon fich aus alle Beilszueignung wirft, und ein hinzukommendes eigenes Wirken von unserer Seite gar nicht zugeftanben wird, fei es nun daß dieses eigene Wirfen von ber Enad: gefest oder blog unterftugt murbe. Berade nur die Scharfung bes frommen Abhängigkeitsbewußtseins angewandt auf den Borgang ber Beilsaneignung fann ber Brund sein, marum die protestantische Frommigfeit bis in die auffallenoste Barte Diese ausschliekliche Birtsamteit der Gnade behauptet. Wenn aber die Gnade vorerft bem h. Geiste zugeschrieben wird, so will fie als eine geistige Attuofität verstanden sein, die als solche nicht gleich der Allmacht wirkt sonbern gleich der sittlich geeigenschafteten Gottheit, nicht physisch sonbern geiftig, und wenn die Unade überdieß eine Steigerung ber sittlichen Bethätigung Gottes sein soll, wie denn immer diese meralische Einwirfung ber Gnade doch zu einer hyperphysischen gesteigett murbe, so wird sie in gesteigerter Weise sittlich wirken, jemit durchaus auf fittliche Creaturen nur tiefer eindringend, wir!s famer belebend, ohne daß darum das Object auf welches fie wirkt, jum untersittlichen, nur physischen Naturgeschöpf oder gar jum leb-Iosen Naturding herabzuseten ift. Wenn der durch die Gnade 311 belebende sündhafte Mensch bisweilen dem todten Leichnam gleich gestellt murde 1) oder bem Klog und Stein, fo befriedigte fich bas durch zwar das wohl begründete fromme Gefühl des schlechthin Abhängigseins alles entstehenden Beilslebens von Diefer Gnade. mußte aber dabei die Berwirrung hinnehmen welche immer entfleht sobald ichlechthin Abhängigsein als Richtssein ober Leblossein ge-

<sup>1)</sup> Centralbogmen II. S. 615.

beutet wird. Gerade im noch Weitertreiben biefer Berwirrung, im Behaupten nicht einmal bloß als Stein und Alog sondern noch ichlechter verhalte fich der natürliche Menfch gur Gnade, weil nicht bloß passiv sondern widerstehend; gerade in diesem schrofisten Ausbrud ber Concordienformel verrath fich mit einmal wieder bag bas ichlechthin abhängige Geschöpf sich boch als ein sittliches verhalte, somit weder wie ein Leichnam noch wie ein lebloses Naturding, was besonders sorgfältig in der helvetischen Confession ausgeführt wird. 1) . Schon oben § 107 ift das ichlechthin Abhängigsein des Menschen rudfichtlich seines Beilslebens als das eines sittlichen ob auch fündhaften Geichöpfes bargestellt worden, baber bier nur die Anwendung ju machen ift auf den bestimmten Begriff der Beilsaneignung durch Die Gnade. Daß aber diese gottliche Einwirkung eine geistige sei, ist im Grunde doch auch durch die Lehre von den Gnadenmitteln, namentlich wenn die Zudienung des Gotteswortes als das haupt= gnadenmittel gefaßt wird, vorausgesett, wiewol auch in biesem Lehrstüd die mit eingemengte Idee von der Gnade als allmächtig wirksamer bann wieder Verwirrung erzeugt hat, indem bas geistige Einwirken der Gnade doch wie die physisch wirkende Allmacht ist porgestellt morben.

2. Wie das hier Wirksame, die Gnade des h. Geistes oder die applicirende Gnade zuerst richtiger gelehrt werden muß, so dann auch ihr Werk. Dieses ist in der Dogmatik die Zueignung des Erlösungswerkes Christi oder noch bestimmter seines verdienstlich genugthuenden Todes durch den Glauben, welcher darum wesentlich als das Bertrauen auf diesen Versöhnungstod bezeichnet wird. Da aber als das Verdienst Christi dieser passive Gehorsam sich nicht isoliren ließ, vielmehr auch der aktive, somit die ganze Verusstreue unter diesen Vegriss des Verdienstes eintritt, § 131 f., so muß auch die ganze Leistung Christi das anzueignende sein, und das Lebenswert Christi nicht als von seiner Person abgelöst sich vorstellen, geschweige denn aneignen läßt, so muß das Unzuseignende vielmehr der ganze Christus sein, sowol Person als Wert;

<sup>1)</sup> Sundeshagen nannte biefes eine Chrenrettung bes Protestantismus.

ba endlich Christus biefes anzueignende Gut und Beil nur fein tann als Darfteller und Berfteller des mahren Berhaltens zu Gott, worin bas Beil begründet ist: so muß mas uns angeeignet werden soll, damit wir erlöst seien, eben gerade nur dieses Rindschaftsverhaltniß aum himmlischen Bater sein, für uns, die wir in's Anechtverhaltniß gefunten maren, eine Erlösung, Befreiung, Beilszutheilung. Weil dieses Beilsleben uns einzig in Christus rein und voll verwirklicht gegeben ift, er mit bemselben geeint und eines, tann uns bas Beilsleben auch nur mit ihm und er mit demfelben angeeignet werden; benn die Erlösungereligion als Bringip und als bermirtlicht in Christus find und bleiben geeint, § 137, fo daß wir fie nicht ohne ihn erlangen, ihn aber ebenjowenig ohne fie. 1) Erlöst ift freilich wer immer in ber Erlojungsreligion lebt und Dieselbe in sich leben läßt, das aber erlangt feiner ausreichend und sicher ohne Chriftus. Daher die Lehrsäte daß ichon im ewigen Belt= plan, im überzeitlichen Rathichlug wir zum Beilwerden in Chriftus vorher bestimmt seien, er erwählt jum Mittler und wir erwählt auf ihn hin, ju ihm und in ihm. Die Beilsaneignung wird in ber That als Aneignung bald Chrifti bald seines Werkes vorgestellt, fo daß die Nennung des einen immer das andere in fich ichliegt. 2)

3. Begreissich hat sich das Interesse der Lehrausführung weit weniger zur Darstellung der hier wirksamen Gnade als vielmehr ihrer Wirkungen in den Subjecten hingewendet, so daß der erstere Abschnitt auch ganz unausgeführt bleiben konnte und durch die Lehre von den Gnadenrathschlüssen ersest wurde, oder doch ein viel kürzerer Abschnitt geworden ist als der zweite. Fast nur die reformirte Dogmatik bei ihrer energischen Gottesidee zeigt das Bedürfniß einer besonderen genaueren Lehre von der Gnade, so daß jedem Moment des Heilslebens in uns immer auch ein Moment im Begriff der Gnade entspricht, und darum von berusender, rechtsertiz

<sup>1)</sup> Auch Biebermann beim wohl begründeten bestimmten Protest gegen die Bereinerleiung von Prinzip und Person Christi halt daran fest, daß wir ohne Christus das vom Prinzip getragene Heil niemals erlangt hatten.

<sup>2)</sup> Anqueignen sei uns Christus cum omnibus suis opibus.

gender, wiedergebärender, beiligender, vollendender und verherrli= dender Gnade die Rede ift. Immer aber bleibt dieser Abschnitt viel fürzer als der bom Gnadenwerk, in welchem unfer Berufen-, Gerechtfertigt=, Wiedergeboren=, Geheiligt= und Vollendetwerden gelehrt wird fammt ben Gnadenmitteln, welche dabei zur Bermenbung tommen. Ja der Abschnitt wird um so reicher, weil er wie das Beilsleben des Einzelnen so die Gemeinschaft der Gläubigen als Kirche, wie das, hienieden nie vollendete Beilsleben so das voll= endete in der Berrlichkeit, somit die Eichatologie mit umfaßt. Die Materien des zweiten Abschnitts sind in der That viel zahlreicher und mannigfaltiger als die des ersten, baber benn beider Umfang ein febr ungleicher bleiben wird; nur darf der erfte nicht über= gangen oder blog flüchtig und turz behandelt werden, denn mit Diesem seinem gewöhnlichen Schidfal hangt unftreitig gusammen daß ber Begriff dieser h. Beiftesgnade ein fo unficherer und un= entwidelter hat bleiben konnen. Dag vollends die reformirte Dogmatif sich nicht treu und vollständig wieder darstellen läßt, wenn nicht ein Abschnitt von der applicirenden Gnade mit aufgeführt wird, hat Beppe übersehen.

## Erfter Abschnitt.

## Von der applicirenden Gnade.

- § 140. Die Zueignung ber in Gott ewig begründeten, in Christus zeitlich verwirklichten Erlösungsreligion an die Subjecte geht vor sich schlechthin abhängig von Gott, bessen wirkende Ursächlichkeit hier als die applicirende Gnadenkraft bes h. Geistes bestimmt wird.
- 1. Bom Beifte Gottes ober vom h. Beifte wird ichon in ber Schrift so mannigfaltiges ausgesagt bag es gerabezu unmöglich ift

alles unter einen bestimmten Begriff gusammen gu faffen, es marc benn gang überhaupt Gott in seiner Wirtsamkeit nach außen, icon in der Natur, besonders aber im Erlösungs- und Gnadenreich. Bieht man vollends das firchliche Dogma bom trinitarischen b. Beifte noch herbei, jo entsteht eine unlösbare Berwirrung. Die Dogmatit geht ber Schwierigfeit nur icheinbar aus bem Wege, wenn fie bie Lehre bon der dritten Trinitätsperson, dürftig genug. — benn man weiß blof: au fagen, ber h. Beift sei die dritte bon beiden andern Bersonen ausgehende, - weit oben im Spftem erledigt, in unferm Lehrftud aber bon der aneignenden Bnade ipricht, ohne deren borausgefette Einerleiheit mit bem trinitarischen f. Geifte nachzuweisen. 1) Berade biese Boraussetzung fann hier nur verwirren, denn einerseits wird ja überall jonft bie Enade und ihre Bethätigung bem Bater juge= fdricben, § 108, anderseits foll wieder Chriftus in feine Ronigs= berrichaft die Sunder ins Gnadenreich sammeln § 136 und fie beleben; wie fann benn die heilzueignende gottliche Wirtjamkeit ber Berson des h. Geistes eigenthümlich sein? Wir muffen bor Allem auf das fromme Grundgefühl zurudgeben, welches die bor fich gebende Aneignung des Beils nicht nur als schlechthin abhängig bon Got: inne wird sondern auch als eine gang unverdiente, darum rein nur der Gnade ju berdankende Erlöfung. Wer immer jur Erlösungereligion Chrifti belebt ift und fich erlöst fühlt, will diefe Wohlthat gang und gar ber Gnadenwirtsamteit Gottes verdanten und ihr allein die Ehre geben, sowol feinem Senden als feinem Fruchtbarmachen Chrifti. Je energischer die Frommigkeit besto unbedingter ichreibt fie bas erlangte Beil ichlechthin ber Gnade gu und betrachtet feinerlei, ob noch jo geringes eigenes Berdienst als mitwirkenden Faktor. Darum werben auch die ichrofiften, dem Berstand anstößigsten Behauptungen von energischer Frömmigkeit eifrig verfochten. Wir kommen der Gnade nicht etwa entgegen weder mit wirklich gultigem noch mit wenigstens im Berhältnig au

<sup>1)</sup> Rahnis III. S. 409 begnügt sich zu sagen: "wenn die Lehren von Bater und Sohn das objective Heil darstellen, so die Lehre vom Geiste das subjective. Die heilzueignende Wirksamkeit des h. Geistes ist die Gnade."

unserm geringen Rräftemaß stehendem Berdienst, meritum de condigno ober de congruo; vielmehr tommt die Gnade unsern ersten Regungen schlechthin zuvor und erzeugt dieselben, gratia praeve-Einmal fürs Beil erregt ober gewectt niens et praeparans. ichreiten wir auch nicht burch eigenes Thun und Berdienst weiter fort zur wirklichen Betehrung und Wiedergeburt, sondern die Gnade bekehrt uns, ist dabei das Wirksame, gratia convertens, regenerans, operans. Sodann die Entwicklung ober Durchführung bes Betehrtseins zu fortidreitender Beiligung leiften wiederum nicht wir Bekehrte von uns aus sondern die uns weiter führende und heili= gende Gnade, gratia sanctificans, welche nur insofern cooperans fei als ihre fpatern mit ben frühern Schenkungen gusammen wirten, nicht aber als cooperire fie mit und neben einer uns felbst eigenen Endlich auch die beharrende und abschließende Beilsvollendung ift nicht die Frucht unserer eigenen etwa nun gereiften Unstrengung sondern wiederum nur der Gnade, welche barum gratia conservans, perficiens, glorificans heißt. namentlich in der reformirten Dogmatif angelegentlich ausgeführten Bestimmungen 1) über die Gnade find Aussagen abgeleitet aus dem Grundgefühl daß wir im Beilmerden durch Chriftus ichledthin abhängig find von der Gnadenwirtsamfeit Gottes.

2. Unter dieser wirksamen Gnade ist nicht nur selbstverständlich die das Heilsleben setzende Enade, gratia salvisicans, specialis zu denken im Unterschied von aller sonstigen gütigen und wohls wollenden göttlichen Einwirkung, wie dieselbe im Naturleben und in der sittlichen Welt überhaupt sich bethätigt, gratia communis, wo der Ausdruck Enade nur das frei Wohlwollende bezeichnen kann; sondern noch viel bestimmter wird der Begriff der Gnade in unserm Lehrstück mittelst der wenngleich nur ökonomischen Trinität, welche die göttliche Heilswirksamkeit in dreisacher Unterscheidung anschaut. Was Gott als himmlischer Vater ewig will und herbeiführt, die Erlösung, was er in Christus zeitlich verwirklicht darbietet, das will er uns auch aneignen, und gerade nur das schlechthin Abhängigsein

<sup>1)</sup> Meine reform. Doam. § 97.

Dieses Aneignungsprocesses ift das Abhängigsein von der aneignen-Sie hat zur Voraussehung bas emige Begründetsein ber Erlösung und beren zeitliche Verwirklichung in Christus, somit bie Dekonomie bes Baters und bes Sohnes, und wird im Unterichied von diesen als die Dekonomie des h. Geistes bezeichnet. Sie ist bedingt durch beide andern Dekonomien und ohne sie gar nicht bentbar, denn das Beil muß emig gewollt und zeitlich verwirklicht ju haben sein, bevor es angeeignet werden tann, ein Berhaltniß bas man in die ontologische Trinität jurudträgt, wenn ber Bater ben Sohn zeugend begründen und beide zusammen ben b. Geift ewig hauchen sollen. Auch tann ber bogmatische Streit, ob ber Beift ausgehe nur bom Later oder bom Later und Sohn, bloß ein Refleg sein der praktischen Frage, ob Gott uns etwa direkt und unmittelbar ober nur durch Christus und mit ihm die Erlösungs= religion zutheile, oder genauer, ba boch auch die morgenländische Dogmatif trot Weglassung bes filioque Chriftus nicht zurudschieben will, ob uns Chrifti Erlösung angeeignet werde durch eine Unadenwirksamkeit des h. Geiftes, welche nur vom Bater ausgeht oder vom Bater und bom Sohne. Kann bicfem boamatischen Streit nicht bie bloße Zufälligkeit ber Schriftauslegung jum Brund liegen, zumal für beide bogmatischen Unfichten fich Schriftaussprüche auffinden laffen, indem Chriftus ben Beift sowol ertheilt als auch ben Bater bittet ihn zu ertheilen, - fondern eine die praftische Frommigkeit interessirende Frage: so wird es nur die sein konnen, ob im Uneignen bes in Chriftus gegebenen Beils die wirkende Urfachlichkeit eine des Baters fei, bei welcher der verherrlichte Chriftus concurrirt oder nicht concurrirt, wiewol er als Mittel des Beils dabei bermendet murbe. Dieses Wirken des Geistes a patre per filium hat aber bem Abendlande nicht genügt, der Beift fei vielmehr ausgehend a patre filioque, und auch die griechische Kirche icheint bas filioque boch nur barum nicht zuzulaffen, weil ihr liebes Nicanisches Symbolum es noch nicht enthielt und ein rechthaberisches Bangen an der Tradition die bon der abendländischen Rirche voll= zogene genauere Bestimmung nicht annehmen mochte. Man wird

aber auf diese Streitfrage achten muffen, wenn es fich barum handelt ben Begriff ber applicirenden Gnade naber zu beftimmen, benn biefelbe foll eine bom himmlischen Bater und Chriftus ausgehende Thätigkeit sein, die nur darum vorhanden sein kann, weil vorerst Gott väterliche Liebe und barmbergige Gnade, furz weil er Bater ift, sodann weil sein Batersein in Christus voll offenbart die Sohnschaft erzeugt hat. Würde jenes ober bieses weggebacht, so könnte diese Geistesgnade auch nicht gedacht werben. Ihr Begriff ift daher die göttliche Ursächlichkeit fürs Aneignen der in Chrifto gegebenen Erlösungereligion an die Subjecte, somit eine besondere Bestimmtheit welche die Gnadenwirksamkeit Gottes sich giebt, ein in diefer enthaltenes, aus ihr herborgehendes Moment. Nun zieht aber nicht blog ber Bater uns ju Chriftus, sondern auch biefer gieht uns zu sich, so bag bie Beilszueignung eine von beiden ausgebende Wirksamkeit ift. Wie wir nun in jeder hinsicht von der Engde Gottes schlechthin abhängig sind, so auf besondere Weise in denjenigen Erlebniffen welche unfer Beilwerden ausmachen. handelt sich hier um die nähere Anwendung des väterlichen Gnaden= wirkens Gottes, wie basselbe in ber Dekonomie des Baters, § 103 f. gelehrt worden ift, auf den besondern Borgang der Zueignung bes in Christo gegebenen Beils an die Subjecte. Das große Interesse ber driftlichen Frommigkeit an diesem unser Beil erft ent= scheidenden Borgang ift der Grund, welcher diese besondere Un= wendung der allgemeinen Lehre von Gottes Beilsgnade auf unsern Begenftand so wichtig macht bag die Glaubenslehre mit bem größten Gifer Diesen Lehrstuden fich widmet, welche bas Fürunsmerben bes Beils, somit das für uns Entscheidende und Wichtigfte lehren, weil alles mas der Bater und Christus auf unser Beil hin wirken, doch fruchtlos bliebe ohne diese Aneignung. Eben weil dieses besondere Gebiet unterschieden werden foll von dem mas Gottes Gnade bis zu ihrer Bolloffenbarung in Chriftus für uns leiftet, bezeichnet man es paffend als die Detonomie bes b. Geiftes.

1

- § 141. Die Lehre von der applicirenden Gnade pflegt in der Dogmatik behandelt zu werden vorherrschend in der Borstellungsform des ewigen Gnadenrathschlusses, welche als anthropomorphisch unlösbare Berwirrung erzeugt hat.
- 1. In der Dogmatit fehlt ein besonderes Lehrstud bon ber applicirenden Gnade, doch fann fie beffen Inhalt nicht entbehren und tommt auf benjelben zu sprechen bei Belegenheit bes Unadenwertes in uns Menschen, indem fie bei unserer Rechtfertigung, Wiedergeburt, Beiligung auf eine rechtfertigende, betehrende, beiligende Gnade gurudsieht. Daß dieses bedeutende Lehrstud nur fo gerstreut und gelegentlich berührt werden tonnte, - benn nur reformirte Dogmatifer geben etwa für die Gnade einen besondern Lehrabichnitt, - erflärt fich aus der fest stehenden Gewohnheit. einen Abschnitt auszuführen der bon den emigen Rathichluffen. speziell der Unade handelt, von der sogenannten Pradestination und Gnadenwahl, von der Ermählung und ihrer Rehrseite. von der applicirenden nade ift barum als Lehre von den Inadenbefreten verarbeitet worden. Bang besonders sehen wir die Reformirten diese Lehre eifrig ausführen und verfechten, doch konnten auch die andern Confessionen ein solches Lehrstüd nicht enthehren, zumal wegen der Polemit wider die Reformirten. Die Vorstellungform welche fürs göttliche Thun den Untericied macht von Entichließung und Ausführung bes Beichloffenen, einmal auf die Gnabenwirksamkeit angewendet, muß aber mit gleichem Recht überhaupt auf alles göttliche Wirten nach Außen ausgedehnt werden, gefett man habe wegen bes uns entscheidend wichtigen Unadenwerts ein besonderes Interesse gehabt, gerade nur fürs Beilsleben die göttliche Wirtsamkeit angelegentlich als eine Ausführung ewiger Rathichluffe vorzustellen. Wenn einmal gesagt wird, mas Gott in der Zeit für unfer Beil thue, bas rube auf ewig festgestellten Beichluffen und fei nur deren Ausführung, fo läßt fich nicht absehen warum alles andere göttliche Thun weniger die Ausführung ewiger Beichlüffe fein follte. Folgerichtig ichreitet man darum ju dem Sage fort, Alles was für die zeitliche Welt von Gott gewirtt werde, fei ausnahmslos

die Ausführung seiner ewigen Rathichluffe; sowol mas in der Natur= welt als was in der sittlichen Welt und vollends was im Beilsgebiet geschehe, erfolge als Berwirklichung des ewig Beschloffenen. 1) Wirklich lehren daher namentlich die Reformirten daß Alles was in ber Zeit geschieht traft ewigen Beschloffenseins geschehe, und aus bem Geschenen tonne man sicher ertennen was ewig beichloffen Alles göttliche Thun sei vorerst operatio dei interna, die in Gott und feinem Willen fest gefagten Entschluffe, sodann beren nie fehlende Berwirklichung, es gebe ein decretum wie redemtionis jo auch providentiae, ja creationis, lapsus, jo daß man, durch Blato gefördert, die Welt ganglich als in Gottes 3deen ichon ent= halten anschaut. Rur die Wichtigkeit unsers Beils über allem son= ftigen Dafein veranlagte ein Burudftellen ber übrigen Decrete und angelegentliches Bervorheben ber Beilsbecrete, fo daß man fpeziell, über der Borsehung für die andern Gebiete, den Ausdruck Bradesti= nation gerade nur fürs Seilsleben zu brauchen pflegt, wiewol die ewigen Rathichluffe gleich febr alles mas in ber Zeit geschehe, vorherbestimmen. So entstand die Unterscheidung von decretum providentiae für alles llebrige, und decretum praedestinationis 2) welches nur das Beilsleben angehe und darum richtiger decretum gratiae, redemtionis genannt würde. Je angelegentlicher man Diese Lehrweise ausführte, defto mehr mußte die Decretenlehre an Die Spipe des Lehrspftems gestellt, die entscheidende Grundlage merben für alle weitern Lehren, eine Wendung die in der reformirten Dogmatif von Beza an sich vollzogen bat. Auf das Erlösungsreich ibeziell bezogen hat man die Decretenlehre der Brädestingtion auch wieder ungleich ausgebehnt. Auch Chrifti Sendung ift ja ewig beichloffen, baber diefe Unterscheidung von Beichluß und Ausführung icon die Christologie mit umfassen fann. 3) Unverkennbar aber gilt Die Prädestination boch eigentlich nur der Application des Beils an

<sup>1)</sup> M. ref. Dogmatif II. S. 193.

<sup>2) 3.</sup> B. Beza. S. m. ref. Dogmatit II. S. 192.

<sup>3)</sup> Immer noch wird etwa mit der Occonomie des h. Geistes auch die des Sohnes auf Decrete gebaut. Schmid's u. Philippi's luth. Dogmatiken.

bie Subjecte, und ganz wesentlich stellt man eine Gnadenwahl darum auf, um diesen Aneignungsproceß schlechthin abhängig von Gott darzustellen. Bon hier aus ist die ganze Decretenvorstellung der Dogmatik entstanden. Wir haben keinen Grund sie weiter auszubehnen, da sie am besten in ihrer eigentlichen Heimat charakterisitt werden kann. Die Ausdehnung der Prädestination auch auf die Engel, abgesehen davon daß sie in der Schrift nicht vorkommt 1), fällt uns mit der Engelsehre selbst weg.

Diese gange Vorstellungsweise ist immer so burchaus anthropomorphisch daß man das Ungenügende, Inadaquate berfelben immer zugestehen mußte. Wir Menichen freilich handeln erft auf Ueberlegung und Entschließung bin, die wir übrigens immer wieder abandern und berbeffern tonnen; daß aber ein folder Unterschied innerer Entschließung und daraus herborgehender Ausführung auch Gott zuzuschreiben sei, murde boch immer verneint, so oft man auf Das Schriftwort "er will und es geschiebt. diese Frage stieß. spricht und es fteht da", will gerade das Ineinander bon Denten und Thun, von Wollen und Ausführen behaupten, Gott muffe fic nicht erst besinnen bevor er handle, muffe fein Thun nicht erft durch vorgehende Entschließung regeln. Darum gesteht auch die Dogmatik, es sei eigentlich nicht so; ein Früher und Später gebe es in Gott nicht, auch teinen Unterschied von Beschließen und Ausführen. Warum behält man benn eine Lehrweise bei beren Unzulänglichkeit gang bestimmt erkannt ift? Es verlohnt beispielsweise von einem Dogmatifer zu hören, wie unbedingt das Anthropomorphische in dieser Lehre zugeftanden murde, die man dennoch beibehielt. 3. Beinr. Hottinger 2) schreitet wie üblich vor vom locus de deo zu de actionibus dei, jucrst internis oder de decretis dei in genere deque praedestinatione in specie, morauf bann die actiones externae oder executio praedestinationis folgen. Dennoch lesen wir grundfählich aufgestellte Canones wie 3): "Die Unterscheidung

<sup>1)</sup> hofmann im Schriftbeweis.

<sup>2)</sup> Cursus theologicus. Tiguri 1666.

<sup>3)</sup> U. a. D. pag. 131 f.

ber Gott innerlichen Thätigkeiten (Decrete zu fassen) von den nach Auken wirksamen (beren Ausführung) fei logisch nicht haltbar, gleich= wol aber theologisch recipirt und boch nicht werthlos. Freilich habe fie etwas Migliches, sei dunkel und scholaftisch. Die decreta seien actus immanentes, interni, die erequirenden actiones nenne man transeuntes, effecta externa. Das decretum sei actio dei interna sive aeternum ejus consilium de rebus extra se futuris, quas sicut immutabiliter apud se praefinivit, ita infallibiliter praescit. Man ichreibe Gott Decrete zu, da die Schrift es thue und Gottes Natur es verlange, fofern er nicht wann er in der Zeit wirkt dann erst es beschließt sondern Alles von Ewigfeit her bei fich vorherbeftimmt hat. Dennoch werde dieses Gott nicht eigentlich zugeschrieben sondern metaphorisch, weil ein dem Sandeln vorgeben= bes Berathen und Deliberiren in ihm nicht ftattfinde, ba er nicht bom Unbefannten jum Befannten fortidreite. Man fcreibe ihm solches zu uneigentlich und anthropomorphisch, indem man ihn einem weisen Manne analog vorstelle, der überlegt bevor er handelt. Die Decrete seien überall in Gott nicht wie ein Accidens in einem Subject, fie seien nicht von seinem Wesen verschieden, noch zusammen= gesett sondern seine Willensaction selbst; sein von der Intelligeng nicht verschiedener Wille fei der wollende Gott felbit; Wefen, Macht und Wirken seien in ihm nicht unterschieden, fein Uebergang von Macht zum Wirten, mas nur für uns fo erscheine. Auch gebe es keine unterscheidbare Ordnung der Decrete in Gott, als mare eines früher in ihm als das andere, sondern nur für die Objecte gebe bas bes Schaffens bem bes Erlojens voran. Die Decrete find emige, da in Gott Alles ewig ift, unveränderlich, wie sein Wissen un= trüglich, woraus eine doppelt begründete Nothwendigkeit alles fünftigen Beichehens hervorgehe." - Benn ichon die Orthodoxie bes 17. Jahrhunderts die Decretenlehre als anthropomorphische Borstellung erkannte, dennoch aber sie beibehielt, so mussen immerhin durch dieselbe gang wesentliche fromme Gefühle befriedigt werden. Die bei reinerer Lehrweise auch nicht verkurzt werden durfen. Sagen Schrift und Dogmatit, jum Beilsleben seien wir bevor wir nur ba maren, ja bor Grundlegung der Welt bon Gottes Gnade ichon

ermählt, Ephes. 1, 4, Rom. 9, 11, und es verhalte fich fo, bamit Gottes Borfat das Enticheibende bleibe, fein Berufen, nicht unfre Werke: fo wird man mit Calvin 1) anmerten, ber Apostel fete bieses freie und absolute göttliche Walten unsern Berdiensten gegen= über. Das fromme Bewußtsein aus welchem alle bergleichen Ausfagen bervorgeben, ift unzweifelhaft die Demuth welche alles in uns entstandene Seilsleben ichlechthin ber göttlichen Unabe gufdreibt und verdankt als einer ewig biefes Ergebnig begründenden. Durchaus in gleicher Beije weiß fich Baulus gur Bekehrung und gur Sendung an die Beiden schon bon Mutterleib an durch Gott ausersehen. Bal. 1, 15. Nur als ein Ausdruck diejes frommen Abbangigfeitsgefühls hat die Borftellung dag unfer Beil auf emigen Rathichluß bin als beffen unausbleibliche, fichere Musführung entftebe, ihren Werth. Zugleich wird in biefer Borftellung bas Sichgleichbleiben bes Gnabenwaltens anschaulich, wenn nur exeguirt wird mas ewig beschlossen mar. Das ertauft sie aber mit so vielen Uebelständen eines anerkannten Anthropomorphismus daß endlich bie Glaubenslehre fich aufgefordert finden muß dem frommen Gefühl zu reinerem Ausdruck zu berhelfen.

2. Die Uebelstände der Decretenlehre sind, wie schon I. S. 233 gezeigt wurde, so erheblich daß das Wahrheitselement von ihnen weit überwogen wird. Mit der unzutressenden Vorstellung als habe Gott vor der Weltschöpfung beschlossen und sestgestellt was er in der Welt dann ausführen werde, ist Gott nothwendig in die Zeit herabgezogen, sein ewiges Sein dem Zeitlauf unterworfen, das zeitlos Ewige in eine Urvergangenheit umgewandelt; die ewigen Rathschlüsse sind in dieser Urvergangenheit vor dem Weltdasein gefaßt und schlechthin unabändersich sestgestellt worden. Nur wie eine leise Berichtigung dieser dogmatischen Lehre von urvergangenen göttlichen Beschlüssen sinde sich etwa die leider nicht wirklich geltend gemachte Aeußerung daß Gott was er ewig beschließe durch die ganze Zeit, durch Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft immer gleichmäßig wolle und beschließe. Statt diesen Gedanken zu ver-

<sup>1)</sup> M. ref. Doamatif II. S. 196.

werthen, bleibt man aber bei ber menschenähnlichen Gottesborftellung, was Gott in der Zeit wirke und geschehen laffe, sei die Ausführung unbordenklicher, urvergangener Feststellungen. — Dit diesem Zeitlichmachen des Ewigen ift sofort der noch schlimmere Uebelstand gegeben daß in der Urvergangenheit die Decrete ein für allemal abgeschlossen und unabanderlich festgestellt worden seien, mas fürs Naturleben etwa erträglich, das sittliche Leben und vollends das Beilsleben einem unerträglichen Determinismus unterwirft. boch bietet die Schrift weit mehr Zeugnisse fur ob noch so anthropopathische Abanderung göttlicher Entschließung als für deren starre Unveränderlichkeit. — Aus diesem unabänderlichen Festgestelltsein alles Beschehens bevor es geschicht, aus diesem Determinismus folgt nothwendig ein dritter Uebelstand, daß nemlich der Welt alle Realität, alles Selbstleben abgesprochen wird, als mare schlechthin Abhängigsein so viel wie Nichtsein. Sobald man die in jenen Decreten des Weltplans ober in ber ideal in Gott gesetzten Welt enthaltene Realität fo betont daß unfrer wirklichen Welt im Grunde keine Realität übrig bleibt, muß man auf calvinischem Standpunkt wie Jurieu 1) augestehen daß dieselbe nur ein Schattenbild sei der emigen Decrete, benn "Bott sei das einzige Sein, bom Geschöpf so unendlich abstehend wie das Sein von dem Nichts." — "Gott habe den Plan ju feiner Welt vollständig bei fich, in welchem alles dann Gefchehende genau enthalten ift, Butes und Boses, so daß keinerlei andere Urfaclichteiten für fich felbst wirten. Geine Geschöpfe feien absolut abhängig von ihm. Ich sete so freilich dieselben in höchst unvoll= tommenen Zuftand, aber ber 3dee des allervolltommenften Befens muffen alle Geschöbfe geobfert werben, ba fie aus Richts geschaffen Er wirft Alles mit wirksamer Kraft, so bag die Geschöpfe nichts find als nur seine Schattenbilder und Wertzeuge." Darum bemertt Schnedenburger daß bei biefen beterminiftischen Decreten Die Welt und ihre Geschichte mehr nicht sei als ein Schattenspiel an der Wand, mas freilich eine Consequenz ift die man wie Jurieu

<sup>1)</sup> Centrald. II. S. 556. 545.

nur im polemischen Gifer gieht, sonft aber boch immer verleugnet. - Der vierte Uebelstand, am vorigen haftend, ift unvermeiblich baß Gottes so abstrakt gedachte absolute Bollkommenheit bei dieser Theorie ins Gegentheil umichlägt, was gegnerische Standpuntte polemijd geltend machen. Diefer absolute Gott wird nemlich boch weniger, wenn er eine so bedeutungelose Scheinwelt als wenn er eine regle mit wirklichem Leben, eine Menschheit die aus wirklichen Bersonen besteht, hervorbringt. "Ober ift ein Uhrenmacher der alle Bewegungen seines Werkes bestimmt und hervorruft, mehr als ein Fürst der überlegende und frei wollende Wejen regiert, die darum boch abhängig bleiben ?" 1) - Rurg die aus der Decretenvorstellung folgenden lebelstände find fo brudend daß felbst ein Jurieu "demjenigen banten will welcher ihn bon benselben befreit, nur freilich muffe es so geschehen daß der Idee bom absoluten Gott nichts abaebrochen und die Schwierigkeiten nicht bloß icheinbar sondern wirtlich beseitigt murben"2), mas er mit autem Grund von gar keiner damaligen Lehrweise geleistet fand, da die socinianische Gott beistisch herabseke, die romijde, lutherisch-arminianische aber die Schwierigfeit nur jum Schein, nicht wirklich beseitige. In ber That fann man den Schwierigkeiten nicht ausweichen, jo lange man ihre Quelle gelten läßt, die Borftellung nemlich als habe Gott was nun in ber Zeit vorgeht einst in vorweltlicher Urvergangenheit rathichluklich unabänderlich festgestellt; benn sobald diese Borstellung gehegt wird, tonnen alle Bersuche die fich ergebenden Schwierigkeiten zu beseiti= gen nichts helfen. Man halt die Borstellung fest und eludirt nur ihre Tragweite, wenn man die Rathschlüsse bedingte nennt, somit in ihrer Faffung abhängig vom Borberfeben der eintreffenden Bedingung; denn abgesehen davon daß Gott in diesem Falle nicht wirklich der Beschließende und Feststellende bliebe sondern nur der Die einst geleisteten Bedingungen vorhersehende und davon Att nehmende, foll er ja doch den urvergangenen Aft ein für allemal voll= zogen und abgeschlossen haben, und auch so bleibt der einmal gesette

<sup>1)</sup> Papin wider Jurieu. Centrald. II. S. 637 f.

<sup>2)</sup> E66. S. 547.

Rathschluß für uns ein beterminirendes Verhängniß, das wir noths wendig wenn auch ohne es borber zu kennen, erfüllen. weiter gebend ben borweltlichen Rathichlug nur als Aft der Intelligenz, nicht bes Willens Gottes ansehen will, dem muß bas un= trügliche Borhermiffen auch beterministisch wie ein nicht auszuwei= dendes Berhangnig erscheinen, weil Alles genau nun jo tommen muß wie von Gott untrüglich vorhergesehen wird. Wer endlich mit den Socinianern sowol das göttliche Borberfestseken als Borbersehen ber jogenannten zufälligen Ereigniffe, besonders aber ber freien menschlichen Sandlungen leugnet, der hat die Borftellung bon Rathichluffen nur fo aufgegeben daß die Gottesidee felbst nicht mehr in ihrer Bolltommenheit bestehen tann. 1) Und doch fande sich die allein genügende Lehre, wenn man ftatt Rathichluffe und Ausführung in Gott zu unterscheiben, einfach bon seiner Borschung und seiner Gnadenwirksamkeit ausginge, die zeitlos oder ewig sich selbst gleich burch alle Zeiten fich erweist als das mas fie ift, somit durchaus nicht von unserm Verhalten abhängig, modificirt, so oder anders beftimmt sondern ewig sich selbst gleich auf die ihr eignende Beife auf uns wirkt, uns ziehend oder verhartend, nicht weil wir fie fo oder anders werden machen sondern weil sie in sich selbst so be= Schaffen ift, in diefer Beije zu wirten. Es ift bemerkenswerth bag 3 mingli, ohne aber die Decretenvorstellung ganglich ju überwinden, diesen Weg betreten hat, wenn er nicht die Decrete sondern "Gott als Borfehung felbst die begrundende Urfachlichkeit aller Dinge nennt, die intelligente Rraft welche keinen Anfang habend beständig fich felbst gleich und unveränderlich Alles herbeiführt."2) Denn so fteben wir nicht unter einst abgeschlossenen Berfügungen, die fic an uns verwirklichen muffen, sondern unter der ewig fich selbst gleich waltenden Gottheit selbft, und unfer Beilsleben fteht nicht unter einem in urvergangener Beit festgestellten Berhängniß sondern

<sup>1)</sup> Alles gut nachgewiesen in Jurieu, jugement sur les methodes rigides et relachées, d'expliquer la providence et la grace; ausgezogen Centraldogsmen II. S. 543 f.

<sup>2)</sup> Centrasbogmen I. S. 101.

unter dem stets sich gleichbleibenden Walten der Gnade, die vor unserm Dasein schon durchaus gleich wirkt wie in und nach unserm Dasein, somit freilich will was sie will, bevor wir nur geboren sind, ja bevor nur die Welt da ist. Denn nur dieses ist das fromme Interesse welches auf ewige Rathschlüsse Werth sett; Gott entschließe sich nicht erst in einem Zeitmoment das zu wollen was er will, er habe sich schon vor der Welt entschlössen. Wir wahren dieses fromme Interesse viel reiner, wenn wir ihn als die sich gleich bleibende Enadenwirksamkeit erkennen.

- § 142. Gesteigert wird die Berwirrung der Decretenlehre vollends durch den particularen Dualismus, welcher wenn im Ergebniß vorliegend dann unansweichlich schon in den es begründenden ewigen Rathschluß eindringt, wiewol die dualistische Gnadenwahl als absolute weder in der Schrift sicher oder gar ansschließlich bezeugt ist, noch das christlich fromme Bewußtsein bleibend befriedigt.
- Wird die anthropomorphische Vorstellung bon ewigen, bas beift bann in Urvergangenheit unabanderlich festgestellten Rathschlüssen in der dogmatischen Wissenschaft unberichtigt aufgenommen, fo muffen diefe Rathschluffe, follen fie alles in der Zeit werdende Beileleben ichlechthin begründen, nothwendig den wirklichen Bang Diefer Dinge sammt bem Endergebnig begründen, somit beides bor ausbeftimmt haben. Wenn aber nach ber Unficht aller Confessionen bas Ergebniß ein particulares oder vielmehr ein dualiftisches ift, inbem nach dem Weltaon theils selige theils verdammte Menschen ohne Ende gegenfählich geschieden bleiben: so muß der Dualismus unausweichlich icon den alles begründenden Rathichluffen zugeschrieben werden, um fo unausweichlicher je mehr die gerade auch im Beilsgebiet schlechthin von Gott abhängigen Menschen als fündhaft für Diefes Beil so gut wie leblos und todt fein sollen, so daß nur die Gnade erweden und beleben kann welchen fie will. Nothwendig entsteht daher die Lehre von der absoluten Gnadenwahl, welche durchaus nicht bedingt oder bestimmt durchs menschliche Berhalten die

Einen fürs Beil in Chriftus erwählt, die Andern aber übergangen und berworfen bat, fo daß jene unausbleiblich das Beil erlangen, Diese unausweichlich bem Berberben anheim fallen. Rur fann ber beterministische Rathschluß nicht bloß bas Endergebniß, er muß auch bie dabin führenden Mittel und Wege, die endlichen Urfachlichkeiten ober Zwischenursachen verhänglich vorher angeordnet haben, daher man praefinitio nemlich bes Ergebniffes ober Ziels, und praeordinatio nemlich ber Mittel und Wege im Rathichlng unterscheibet und zusammenfaßt als die Momente ber Brabestination. 1) Bang folgerichtig ist hier nur das supralapsarische Lehrspftem, wie Luther 2) fo gut als Zwingli 3) es andeuten, Calvin es eröffnet, Beza ent= ichloffen es ausführt und die eigentliche Orthodoxie der Reformirten es festhält, wenngleich man wie in ben Dortrechter Canones gur milber icheinenden infralapfarischen Lehrform fich herabläßt. Junmer wird die Grundanschauung festgehalten, Gottes Rathschluß wolle die Rundgebung Gottes, b. h. seiner Gnade und seiner Gerechtigkeit, um biese tundgeben zu konnen wolle er Menschen schaffen, fie burch ihre Schuld in die Sunde fallen laffen, die einen aus Bnade er= löfen und beseligen, die übrigen aber nach Berdienen ihr Berderben erreichen laffen und fie gerecht verdammen, womit denn ber Belt= gwed erreicht und Gott nach seinen beiben Seiten tund gegeben ift Bu diefer Lehre daß die Menichen nicht zu gleichem Stand erichaffen feien, sondern die einen jum Beil, die andern jum Unheil, wie Calvin offen fagt non omnes pari conditione creati, muß man folgerichtig gelangen, sobald die Decretenlehre aufgestellt, bas gangliche Unvermögen bes fündhaften Menichen und noch bagu ber Moment des Todes als definitiv alle weitere Beilserlangung abschneibend geglaubt wird; baber benn immer die Berfuche Diesem ftrengen Dogma etwas abzumartten, entweder die menschliche Chn= macht boch wieder berringern, ober aber nach bem Tode noch mög= liche Beilswirfungen in Aussicht nehmen möchten. Je entichloffener

<sup>1)</sup> Ref. Dogmatif II. S. 194.

<sup>2)</sup> Centralbogmen I. S. 91.

<sup>3)</sup> E66j. 112, 117; 121.

man aber die protestantische Schärfung der Abhängigkeit alles heilwerdens schlechthin von der Gnade, darum auch das gänzliche Unvermögen des Menschen festhält, und je mehr man die herrschende Unnahme theilt daß mit dem Tode abgeschlossen sei: desto bestimmter wird diese dogmatische absolute Gnadenwahl sich aufnöthigen.

Und boch nur aufnöthigen, benn was ein Calvin felbft als decretum horribile zwar entschlossen auf sich nimmt, tann er boch nicht mit wirklicher Befriedigung glauben sondern nur fich aufnöthigen, weil er von Gott selbst in seinem Worte diese Lehre geoffenbart findet, daher denn der Unftog welchen unfere Bernunft an berfelben nimmt, nicht beachtet werden durfe, - gang wie Luther den im Abendmahl enthaltenen Leib Chrifti aller Bernunft zum Trok zu glauben für nöthig balt, weil Bott uns beffen versichere. Aber nicht nur vermag die Vernunft ihren Unftog boch nicht wirklich aufzugeben, wie denn die Orthodoren felbst durch vielerlei Raisonnement ihn zu überwinden trachten, sondern offenbar fühlt sich auch bas driftlich fromme Bewußtsein selbst von diesem Dogma beunruhigt und verlett, daher benn unverfennbar boch auch ein frommes Intereffe die vielen Bemühungen erzeugt, dem Dogma feine berlegende Barte zu benehmen. Die wird bas fromme Befühl bes Christen aufhören sein Beilwerden gang und gar ber Engbe freudig zu berdanken, daher man die Gnadenwahl doch nur hoch halt weil auch in ihr fich dieses fromme Bewußtsein gerechtfertigt findet; wohl aber sträubt fich etwas in ihm wider jenes Dogma, obgleich man beschwichtigend sagt daß die Gnadenwahl im verborgenen Willen Gottes, der ja feiner murdig fein muffe, ihren Ort habe, und daß unfre endliche, getrübte Einficht bas Weltrathfel weber lofen, noch was aus demselben geoffenbart sei, beurtheilen oder gar richten burfe, bis Gott einft uns bas Schauen verleihe, vor welchem alle Rathsel sich gelöst und alle Anstöße aufgehoben zeigen. Trot dieser Beschwichtigung fühlt sich aber die Frommigfeit doch immer wieder beunruhigt und zu Fragen genöthigt welche nicht als unfromme jurud gewiesen werben tonnen. Alfo über bas Selig- ober Berdammtwerden eines jeden soll in vorweltlicher Vergangenheit zum Boraus unabänderlich fest entschieden sein? Und zwar so daß aus

gleich schlechter Masse ber Menschheit die Ginen ermählt find, bie Andern verworfen, obgleich jene um gar nichts beffer find als diese? Also wird schlechthin über uns verfügt, bevor wir nur da sind, und bei uns fteht es nicht unfre Entwicklung auch nur zum kleinsten Theil zu bestimmen ? Wir find gerade fürs Beilsleben wie Sachen, nicht wie Personen behandelt? Wer erwählt worden ift in jenem Rathichluß, dem fann das Beil nicht ausbleiben, wer berworfen, bem kann nichts mehr jum Beil verhelfen? Dug ba nicht Gleich= aultigkeit gegen unfer Thun und Laffen entstehen, so daß es einerlei wird, ob wir aut oder boje bandeln? Diese mehr die menschliche Berfönlichkeit schützen wollenden Fragen sucht man freilich zu be-Was Gott beschlossen habe, sei keine Willkur sondern feinem vollkommenen Wefen gemäß. 1) lleber feine Menichenwelt zu verfügen wie ihm beliebe, sei das absolute Recht Gottes und wenn er Alle als Sünder verdammen wollte, könnten wir uns nicht be= flagen; wenn er aber Einige zu retten beschließt, können bie Undern fich nicht beschweren, zumal keine Parteilichkeit walte wo Alle gleich unwürdig sind.2) Auch liege im Wesen ber Enade, sich frei zu erweisen wem fie will, ebenso im Befen ber Erwählung, nur die Einen berauszuheben. Keineswegs werde unfer Thun gleichgültig, da vielmehr mit dem Ziel auch die dahin führenden Wege uns bestimmt seien; der Ermählte werde als solcher gläubig und erneuert, ber Nichterwählte gehe ben Weg seiner Sunde, und wie jedes Be= schöpf so werde auch der Mensch seiner ihm verliehenen Natur ge= mäß behandelt und geführt; die Borherbestimmung verwirkliche sich nicht abgesehen von unserm Leben, gleichsam neben diesem, sondern fie fete gerade erft biefes unfer Leben, Unfang, Berlauf und Husgang. — Wenn aber die anthropologischen Bedenken fich durch solche Antworten beschwichtigen ließen, so erheben sich sofort die theologischen im Gefühl daß auch Gott nicht würdig gefaßt werde, wenn man diese Decrete ibm juschreibt.3) Wenn Gott gerecht ift,

<sup>1)</sup> Ref. Dogmatif II. S. 196.

<sup>2)</sup> Centralbogmen II. S. 295.

<sup>5)</sup> Daher lutherische Polemiker in bem Gott welchen die Reformirten anbeten, ben Teufel sehen wollten.

wie follte er gleich ichlechte Menschen so ungleich behandeln? Das Gerechtsein gehört ja nicht jum Berborgenen in Gott, wovon wir nichts mußten, sondern jum Offenbarten, das wir tennen. 1) Wenn er milb und gutig ift, wie follte er fo viele, ja weitaus die großere Bahl ber Menichen, bevor fie nur ba find, icon gum emigen Berberben borber bestimmt haben? Wenn er gerecht und gnädig gugleich ift, wie follte er bas eine fein nur für die Ginen, bas andere nur für die Andern? Dlüßte nicht in ihm felbft eine Zweiheit, ein Dualismus vorausgesett werben, wenn er fein Befen tund gebend dieses zum Boraus im absoluten Gegensat von Seligen und Berdammten zum Ausbrud bringen wollte? Endlich wie kann ein jo verfahrender Gott wirklich der himmlische Bater, die Liebe fein, als mas wir ihn doch in Chriftus erkennen? — Auch diefen Be benten wird geantwortet. Die gerechte Beltregierung fei ja feines wegs uns fo durchsichtig, wenn doch Fromme leiden und Gottloje gludlich find, wie follten wir denn vollends die Vertheilung vom überirdischen Heil und Unheil verstehen? hat er augenscheinlich die meiften Menschen im irdischen Leben zu Roth und Glend bestimmt Undern aber Borguge zugetheilt, beides ohne ungleiches Berbienen, warum sollte er nicht ebenso aute Gründe haben, uns rudsichtlich bes ewigen Gutes ungleich ju halten? Rann biefes Berfahren nicht bas allein geeignete fein, wenn der volle Ernft feiner Gerechtigfeit und die gange Broge feiner Enade ju Tage treten follen? Obmol himmlischer Bater ist er boch von Christus als ernster Richter der Sünde dargestellt, und jedenfalls tann das Weltergebnif, Selige und Berlorene, nicht mit Gott zusammen gedacht werden, wenn die Begrundung bes Ergebniffes nicht in ihm lage. Die Schrift lebt es io.

3. Es fragt sich aber ob die Schrift wirklich diese bogmatische Lehre enthalte oder doch als die nothwendig aufgegebene und einzige begründe. Weder die bejahende noch die verneinende Antwort würde dem Sachverhalt gemäß sein; denn dieser ift ohne Zweifel daß theils Stellen sich finden welche die Decretenvorstellung

<sup>1)</sup> So Caftellio wider Calvin. Centrald. I. S. 332.

enthalten und sogar eine dualiftische Borberbestimmung ermähnen. theils Stellen welche biefe Borftellung insofern gang bei Seite laffen, als bem Menschen zugemuthet wird fein Beil zu suchen, Gott aber unfern Geborfam verlangend, ja als feine Borfate je nach unferm Berhalten andernd dargestellt ift. Darum berufen sich die Berfecter ber absoluten und dualistischen Gnadenwahl so gut wie deren Begner auf die h. Schrift, nur legen fie den Stellen der einen Art bie entscheidende Bedeutung bei und suchen mit benen ber andern Art sich abzufinden. Käme es auf das Quantum und die Anzahl ber Stellen an, fo murben die Verfechter ber absoluten Gnadenmabl au turg tommen, boch wiffen auch fie eine erhebliche Angahl von Schriftstellen geltend zu machen 1) und berufen fich überdieß barauf baß in jo prattischen Schriften freilich die popular ermagnende Darstellung weit mehr auftrete, die tiefere Gnosis anderer Schriftmorte aber nur um so mehr ins Gewicht falle, namentlich für die theologisch miffenschaftliche Rechenschaft über ben driftlichen Glauben. Wir muffen aber das Urtheil aufstellen daß jede der beiden dog= matischen Barteien sich zwar eifrig auf die ihr gunftigen Stellen beruft, mit den gegenüberliegenden jedoch fich allzuleicht abfindet, mahrend doch grundsätlich die gange Schrift, alfo die beiderlei Stellen für diefes Dogma volle Berudfichtigung finden follten, fomit eine gründliche Bermittlung und Zusammenfassung ber beiberlei Stellen aufgegeben ift. Ohne Zweifel haben die Anhänger der bualiftischen Gnadenwahl die universaliftisch lautenden Schriftworte gerade fo ungenügend zu ihrem Rechte tommen laffen, als die Gegner bas mas particularistisch lautet. Die Augustinischen muffen freilich auf ihnen vorgehaltene Worte des Gnadenuniversalismus eingehen, find aber, wie ein Dallaus seinen ftreng orthodogen Gegnern zeigt 2),

<sup>1) 3.</sup> B. in J. Henr. Heideggeri theologia biblica Tig. 1736, wo nicht etwa wie in einer biblischen Theologie sondern wie in vielen Katechismen die kurzen dogmatischen Sätze mit Bibelstellen belegt sind. Berfaßt ist das Werk schon im 17. Jahrhundert zur Zeit, da Heidegger die Formula consensus als orthodoges Symbol redigirte. Brgl. m. Artikel Heidegger in Herzogs th. Encyclopädie.

<sup>2)</sup> Centrald. II. S. 339.

bem Sinn berfelben nicht gerecht geworben, ba fie nur julaffen konnten was mit dem Particularismus vereinbar ift. Zu Joh. 3, 16 jagen fie die zu rettende "Welt" fei die Gesammtheit der Erwählten, und "jeder welcher glaubt wird gerettet" meine jeden Diefer Er-Beißt es I. Thimoth. 2, 4, "Gott wolle daß alle Menmählten. ichen gerettet werden", so meinte ichon Augustin und wieder Calbin bas heiße nur Menichen aus allen Claffen und Ständen, ba ja biefes Wort nur ben Grund angebe, warum wir fur Konige und Machthaber beten follen. Begreiflich aber tann biefe Deutung einem Castellio 1) nicht genügen. Nicht nur ware die Stelle auch universalistisch verstanden ein Grund warum man für jeden ob noch so ungläubigen Menichen beten foll, fondern gang gleiche Schriftworte tommen bor, auch ohne Begrundung gur Fürbitte gu fein. lesen 2. Betr. 3, 9 "Gott will nicht daß Jemand verloren gehe." Sagt man, dort fei es nur als Grund angeführt für die Langmuth, welche ben jungsten Tag aufschlebt und Allen Zeit laffe gur Bekehrung, so wird damit der universale Gnadenwille Gottes nicht beseitigt. Auch giebt es gleich lautende Stellen die nicht bloß gur Begrundung diefer Langmuth bienen. Es ift ein fehr allgemeines Wort, Ezech. 33, 11, "Gott wolle nicht ben Untergang bes Gunbers sondern daß er fich befehre und lebe." Deutet man biefes vom göttlichen Beifallswillen "ich habe fein Gefallen am Tod bes Sünders", und alle solche Worte von bemienigen göttlichen Willen, welcher die voluntas signi, praecipiens, approbans genannt witd. furg nur auf vorschreibend zumuthenden Willen, neben welchem der prädestinirend verhängliche voluntas decreti, barum boch bas particulare Beltergebnig borberbeftimme 2): fo antworten die Begner, bann fei jener Wille nur ein Scheinwille, ber feinen Ernft und Borfat in fich trage 3), ober wenn es doch ein göttlicher Wille fei, fo murde ihm der andere göttliche Wille widersprechen. Rurg die

<sup>1)</sup> Centrald. I. S. 339.

<sup>2)</sup> Wie Calvin so auch Luther, Centrald. I. S. 86 f. Hunnius, Centrald. I. S. 535.

<sup>3)</sup> Sam. Suber ebenbaf.

universal lautenden Schriftworte werden von den Particularisten mehr umgangen als wirklich erklärt.

Aber gang ebenso verhalten sich die Berfechter des Universa= lismus gegen Schriftworte welche von particularer Gnade reden. 3mar einige ber für's calvinische Dogma viel angerufenen Stellen laffen sich mit gutem Grund ihm entwinden, namentlich die viel citirte Sprüchw. 16, 4 "Der herr hat Alles gemacht um seiner selbst willen, auch den Gottlosen zum Tag des Uebels", in welch letterm Lemma man bas Erichaffen ber Berworfenen jum Gericht und Berderben bezeugt finden wollte; denn diefe Ueberfetung der Vulgata wird zu berichtigen fein, 1) und ber Zusammenhang ber Stelle ift so wenig für die Prädestination baß gleich folgt "ein Greuel ist dem Herrn jeder Hochmuthige und nicht frei geht er aus." Aber wenn Erasmus wider Luther die absolut dualiftische Gnaden= mahl umgehen will 2) mit Berufung auf Origenes ju Rom. 9, 15 und das "Gott verstockt" erklären will, das heiße nur, er giebt Anlaß zur Berftodung; wenn ähnliche Stellen wie Erod. 33, 19, Abgesch. 13, 48, auch so abgeschmächt werden, so verlangt der auauftinisch Ueberzeugte mit Grund daß hier ein Wollen und Thun Bottes anerkannt werben muffe.

Und mit dem Dualismus ift die allgemeine Borstellung daß Gott gemäß vorweltlichem Decret handle in der Schrift bezeugt, Jesaj. 14, 26, Ephes. 1, 11 u. A., obgleich daneben noch öfter so geredet wird als ob er sich an kein längst vergangenes unabänderliches Decret gebunden habe. Darum genügt es nicht enteweder nur das eine oder nur das andere in die Glaubenslehre zuzulassen. Bielmehr muß das Nebeneinandersein der Decretsvorstellung und einer sehr andern, sowie eines Universalismus und eines Particularismus der Gnade anerkannt und richtig vermittelt werdendaß die Berufung auf vorweltlichen Rathschluß, welchem gemäß unser Heil in der Zeit entstehe, nur ein Ausdruck sein will der Abschängigkeit schlechthin, als anthropomorphische Borstellungsform aber

<sup>1)</sup> higig, die Spruche Salomo's S. 157.

<sup>2)</sup> Centrald. I. S. 84.

ber Berichtigung für theologische Wissenschaft bedarf, hat sich schon ergeben. Die zu lösende Schwierigkeit und Antinomie gilt also nur dem coordinirten Rebeneinander des Universalen und des Particularen in der Gnade. Gelöst werden kann diese Antinomie nicht, so lange man die inadäquate Vorstellung prädestinirender Decrete beibehält, wohl aber wenn an deren Stelle die ewig sich gleich waltende Gnade selbst gesetzt wird, welche durch jeweilen sich bildenden Unterschied Gläubiger und Ungläubiger zum Endziel leiten kann, dem nur das Heil Aller entspricht.

- § 143. Der mit Schrift und frommem Bewußtsein immer theilweise unverträglichen Lehre von der vorweltlich festgestellten Gnadenwahl als einer unbedingten und dualistischen ist nicht abzuhelsen durch die arminianische, dann auch lutherisch gewordene Lehre daß diese Rathschlüsse nicht absolut sondern bedingt sestgestellt seien, abhängig vom göttlichen Borhersehen unsers Berbaltens.
- 1. Thatsäcklich hat der kräftige, noch unbeirrte Geist der Reformation überall die Absolutheit der vorweltlichen Rathschlüsse, weil nur das Absolute dem Abhängigsein schlechthin entspricht, so entschieden versochten daß Einzelne bei hierin abweichender Lehre immer zurückgewiesen oder wenigstens mißtrauisch behandelt wurden. Zurückgewiesen sehen wir in Zürich Bibliander 1), in Genf Balsec 2), Castellio 3), in Bern wie in der ganzen reformirten Schweiz und später auch im Lutherthum Samuel Huber. 4) Diesen Opponenten gegenüber ist die absolute, dualistische Gnadenwahl gerade nur entschiedener calvinisch dogmatisirt und geschärft worden. Luther 5) und Zwingli 6) schon erklärten sich für diese Lehre sogar in supralapse

<sup>1)</sup> Centrald. I. S. 282 f.

<sup>2)</sup> Ebdj. S. 205 f.

<sup>3) (56</sup>bf. S. 311 f.

<sup>4)</sup> Ebdi. S. 504 f.

<sup>5)</sup> E60j. S. 82 f.

<sup>6)</sup> Ebdi. S. 102 f.

rischem Sinn, weil die Welt nicht anders berausgekommen sein tann als Gott fie gewollt hat, nicht fündhaft werbend wenn er eine fündlose gewollt hatte; nur muß beachtet werben daß Luther weniger bon ber Bottesibee als bom menschlichen Unbermögen aus biefes auf Borberbestimmung bin nothwendige Geschehen aller Dinge, namentlich auch im Gebiete bes Beilslebens berfochten und fbater amar die Lehre niemals wiederrufen, wohl aber den Gnadenmitteln gegenüber fie weniger hervorgehoben hat. 1) Die Lutheraner, Melanch= thons allmäliges Rurudtreten immer mifbilligend, fingen erft 1561 beim Streit bes Banchius mit Marbach in Strafburg 2) an, eine minder ichroffe Lehrweise zu suchen, indem fie durchaus zugebend bag ber ewige Rathichluß bestehe, daß die Zahl der Ermählten eine un= abanderlich bestimmte fei und bestimmte Bersonen umfaffe, borerft nur die Unverlierbarkeit der einmal geschenkten Gnade bestreiten und über die Gnadenwahl nicht von der Gottesidee aus a priori sondern von der empirischen Lebenserfahrung aus a posteriori lehren wollten.3) Daß der Rathschluß ein bom Borhersehen des Glaubens bedingter sei, murbe später noch bon ben Wittenbergern weit weggewiesen 4), obgleich bann boch, ohne Zweifel burch armi= nianische Lehre begunftigt, dieses die berrschende Meinung geworden Da aber gerade die Lutheraner, immer burch ihr gangliches Unvermögen des natürlichen Menschen im Beseitigen der absoluten Brädestingtion gebemmt, icon in der Concordienformel nur unsicher um dieselbe herumtommen tonnten, so muß mas die Lehre bom borhersehenden und nur bedingten Rathichluß auf sich hat, bei ben Arminianern nachgesehen werden. Jedenfalls aber bezeugen die in allen Zeitaltern auftretenden Oppositionen bag in jenem Dogma ber dem driftlich frommen Bewußtsein genügende Lehrausdrud nicht gefunden, vielmehr Befriedigendes neben fehr Unbefriedigendem in bemfelben zusammen geschloffen ift. Darum ift bas Dogma bon

<sup>1)</sup> Centralbogmen S. 92. 578.

<sup>2)</sup> Ebdj. S. 418 f.

<sup>3)</sup> Ebdi. S. 442 f.

<sup>4)</sup> Ebbj. S. 563.

ben Einen gefeiert, von den Andern geradezu verabscheut worden, wie denn sogar unter den Methodisten Whitesield ihm anhängt, Wesley aber es als geradezu gotteslästerlich verwirft, wobei merkwürdiger Weise dennoch diese beiden Führer ihre innige Glaubenszemeinschaft festhielten. In der arminianischen Opposition sammeln sich die ältern Versuche eines Erasmus, Bibliander, Bolsec, Castellio u. A. Nur ist sie anfänglich so vorsichtig und zurüchaltend ausgetreten, daß erst der ausgebildetere Arminianismus sich als eine bestimmte Lehrweise fassen läßt.

Die Arminianer erftreben bon born berein eine Milberung ber hart calvinischen Gnadenwahl 1), aber in ihrer Remonstranz noch fehr unbestimmt. Sie geben ju bag "ein emiger unveranberlicher Rathschluß bestehe, abgeschlossen vor Grundlegung der Welt, bes Inhalts daß die Ginen felig werden, die Andern verdammt:" aber jene seien "die durch des h. Beiftes Onade an Chriftus glauben und darin beharren würden", diese aber feien "die Unbekehrten und Ungläubigen welche in Sunden und Born belaffen und als Chrifto fern zu verdammen find." Der Ausbrud ift zweideutig weil nicht rund gesagt wird, ob das Glauben ber Ginen durch Enabe bes h. Beiftes reine Gnadenverleihung fei, ober ob die Gnade nur fo weit wirke bag bie Menichen nun glauben ober nicht glauben tonnen (gratia sufficiens), in welch letterm Sinn berftanden ber Rathichluß ein bedingter, bom Borberseben abhängiger mare; weil ferner ebenfo unbestimmt bleibt, ob die Unbetehrten diefe Gnade bekommen, aber abweisen, oder ob fie dieselbe nicht bekommen. Da ein fernerer Artitel fagt, "ber Menich habe den selig machenden Glauben nicht von sich selbst, muffe vielmehr burch ben h. Beift wiedergeboren werben, um bas Gute und Wahre erkennen, wollen und bollbringen ju fonnen", fo icheint boch bas Orthodoge gemeint, mird aber sofort wieder durchbrochen mit dem San, "diese Onabenwirfungen bes h. Beiftes feien nicht unwiderftehliche"; auch wird mit offener Unbestimmtheit noch beigefügt, "ob die einmal geschenkte

Snade wieder verloren werden könne, das lasse sich noch nicht beantworten und müsse aus der Schrift erst näher untersucht werden." Bei so schwankender Lehre war es für die Orthodogen auf der Dordrechter Spnode nicht leicht die wirkliche Meinung dieser Gegner sicher auszumitteln. ) Erst als diesen jede Möglichkeit abgeschnitten war, mit temperirter Orthodogie im Kirchenverband zu verbleiben, siel das vermitteln wollende Interesse gänzlich weg, so daß nun die arminianische Lehre sich selbst klarer versteht und bestimmter ausspricht, wosür ihre von Episcopius versaste Consession zum Beweis dient. 2)

Sie behaupten vor Allem eine universelle Gnadenabsicht Gottes für Alle, da "Christus für Alle gestorben sei, nicht bloß für die Erwählten." Von da kommen sie zur Bedingtheit der unibersalen Onade, "für Alle welche glauben oder sofern fie glauben." Dann wird die Gnadeneinwirkung des h. Geiftes eine miderftehliche, eine nur "hinreichende Gnade", so daß wir auf sie hin nun glauben, aber auch nicht glauben, wenigstens wenn diese Gnade sogar jeden wirklich glauben macht, es festhalten ober abwerfen können.3) Darum mußte die Gnade bann offen als verlierbare bezeichnet und endlich die Gnadenwahl in ihrer dualistischen Sonderung vom Borbersehen dieses unsers gläubigen ober ungläubigen Berhaltens abbangig erklart werden. - Und doch felbst in der ausgebildeten Bestimmtheit bleibt der Arminianismus in diesen Dogmen eine halbheit. Er will borweltlich abgeschlossene Decrete sammt ihrem Dualismus fteben laffen und mertt nicht daß fich die Personen= prabestination sofort auflöst, wenn sie feine absolut beterminirende fein foll. Die allgemeine, aber bedingte und bom Borberfeben abbangige pormeltliche Reststellung unseres Looses bleibt ja gar nicht ein wirkliches Borberfestseben sondern verwandelt fich in das ewig unabanderliche Festgestelltsein nur ber driftlichen BeilBanftalt mit

<sup>1)</sup> Centraldogmen II. S. 459.

<sup>2)</sup> E66f. S. 196.

<sup>\*)</sup> Ebbj. S. 200.

Dertritt, und ber reformirten Rirche, welche mit Beburrbenheit menschlicher Freiheit festhält, aber mit Nolute Brabestination damit verbinde. Die lutherische Das Wahrheitselement jener beiden mit Ausschei-Elementes, b. h. fie verbindet die allgemeine alles Beil wirkt, mit ber völligen Unfreiheit n." Ohne Zweifel will man feit der Con-' berbinden, ob man es aber leifte, ob über= unmögliches fei, ein Bereinigen zweier ift doch febr zu untersuchen. Weniavi tann dieje Möglichkeit nicht nachin der Unterscheidung des bor-Rathichlugwillens das nöthige Bleben Dem ersten Rathschluß habe . von Ewigkeit her in Chrifto ...in zur Erlöfung der Menichheit zu in Wort und Sacrament die wirfungsfraf-. Ginverleibung in Chriftus ber gangen Menschheit Rach dem zweiten Rathichluß aber, welcher das Beran Gottes von dem des Menschen mit bestimmt denkt, habe Bott selber die fattisch errettet Werdenden von Emigfeit in Christo ermählt, fie burch feinen Beift mittelft bes Bortes und Cacramentes gnadenreich wiedergeboren und im Beilsglauben erhalten, bie fattisch verloren Gebenden aber habe er nicht selbst zur Ungerechtigkeit sondern nur unter Borgussicht und Rulgffung ihrer selbst gewirtten Bosheit und beharrlichen Beilsberichmähung gur emigen Strafe borberbestimmt. Daber tonne man nun die Borberbestim= mung theils jum Leben theils jum Tode auf die göttliche Boraus= ficht bes menichlichen Berhaltens gründen." 1) Bei biefem Berfuch Die lutherische Kirchenlehre zu belieben wird aber übersehen daß man alles wirkliche Borberbestimmen des Loofes der bestimmten Bersonen jum blogen Schein macht; benn jener vorhergehende göttliche Wille ftellt nur feft daß zur Rettung der Menschheit diese driftliche Beils=

<sup>2)</sup> Ebds. S. 13 f.

ihren Ordnungen. 1) Daher muß die remonstrantische Confession bann zugeben, hujus modi praedestinatio non est praedestinatio personarum certarum, decretum istud de facto nullas certas personas praedestinat vel segregat. Man fommt, ob mit oder ohne Wiffen, doch endlich jur socinianischen Leuanung aller borweltlichen Festsetzung bes Looses ber bestimmten Bersonen; was an Allen fich erweist, ift die driftliche Beilsordnung, daß bas Seligwerden burch Glauben fich erreichen laffe. Berade die Borberbestimmung bes Loofes ber bestimmten einzelnen Bersonen fällt burchaus dahin, und das göttliche Borbersehen, falls ein foldes auch zufällige Begegniffe und geschöpfliche Willenshandlungen wirtlich borher auffaffen tann, läßt Gott das bloge Zusehen, wie von jedem die Beilsanstalt benutt werde und welches Endloos fich jeder bereite. Eine Pradestination des Looses bestimmter Personen fällt also dahin, benn borber fest bestimmt ift nur die Beilsordnung, bas Loos ber Versonen aber höchstens vorhergesehen, nicht vorherbestimmt. Dennoch meint man eine Brabestinationslehre festzuhalten und erkennt nicht bag auf Borberseben bin Pradeftiniren gar fein Brabeftiniren fein fann.

2. Die lutherische Lehrweise, wenigstens später der arminianischen verwandt und durch diese gefördert, ist noch langsamer und bedenklicher denselben Weg gewandelt, verlegener weil das menschliche Unverwögen ein so totales sein soll daß davon aus die absolute Prädestination immer wieder postulirt wird. Moderne Darstellungen 2) sehen freilich hübsch aus, wenn sie die lutherische Prädestinationslehre als richtige Mitte zwischen zwei Extremen versherrlichen, zwischen Pelagianismus und Manichäismus, vollends 3) zwischen "der römischen Lehre welche die Wahrheit des Universalismus der Gnade zugleich mit der irrigen Behauptung der mensche

<sup>1)</sup> Auch Melanchthon: mandatum dei immutabile, ut audiamus filium, ut promissioni gratiae, quae immutabilis est, credamus. Centrale. II. ©. 93.

<sup>2)</sup> Bhilippi Rirchl. Gl. Q. IV. 1. S. 19.

<sup>\*)</sup> E66. S. 57.

lichen Freiheit vertritt, und der reformirten Kirche, welche mit Recht an der Gebundenheit menichlicher Freiheit festhält, aber mit Unrecht die absolute Bradestination bamit verbinde. Die lutherische Mitte vereinige das Wahrheitselement jener beiden mit Ausschei= bung des irrigen Clementes, d. h. sie verbindet die allgemeine Gnade welche allein alles Heil wirkt, mit der völligen Unfreiheit bes Menschen zum Guten." Ohne Zweifel will man jeit ber Concordienformel dieses beides verbinden, ob man es aber leiste, ob über= haupt dieses Ziel nicht ein unmögliches sei, ein Bereinigen zweier einander ausschließender Sage, ift boch fehr zu untersuchen. Wenigftens die Ausführung bei Philippi tann diese Möglichkeit nicht nachweisen, da die ganze Untersuchung in der Unterscheidung des borbergebenden und des nachfolgenden Rathschlußwillens das nöthige Ausfunftsmittel finden will. "Nach dem erften Rathichluß habe Bott die ganze gefallene Menschheit von Ewigkeit ber in Chrifto jur Seligfeit ermählt, Chriftum jur Erlofung ber Menichheit ju senden beschlossen und in Wort und Sacrament die wirkungsträf= tigen Mittel zur Einverleibung in Chriftus ber gangen Menschheit verordnet. Rach dem zweiten Rathschluß aber, welcher das Berhalten Gottes von dem des Menschen mit bestimmt dentt, habe Gott selber die fattisch errettet Werdenden von Emigfeit in Chrifto erwählt, sie durch seinen Geist mittelft bes Wortes und Sacramentes gnadenreich wiedergeboren und im Beilsglauben erhalten. bie fattisch verloren Behenden aber habe er nicht felbst zur Ungerechtigkeit sondern nur unter Boraussicht und Zulassung ihrer selbst gewirkten Bosheit und beharrlichen Beilsberschmähung zur emigen Strafe vorherbestimmt. Daber fonne man nun die Borberbestimmung theils jum Leben theils jum Tode auf die gottliche Borausficht des menschlichen Berhaltens grunden." 1) Bei diefem Berfuch bie lutherische Rirchenlehre zu belieben wird aber überseben bag man alles wirkliche Borberbestimmen des Looses der bestimmten Bersonen jum blogen Schein macht; benn jener vorhergebende göttliche Wille ftellt nur fest daß gur Rettung der Menscheit biefe driftliche Beils-

<sup>2)</sup> Ebdf. S. 13 f.

anstalt bestimmt sei; dieser nachfolgende Wille aber stellt ebenso wenig das Loos der Personen borber fest, denn gerade ob er eine Berson jum Leben oder jum Tobe bestimme, richte sich nach beren borhergesehenem Berhalten. Wenn nichts besto weniger Gott sich bemüßigt fande, das Borbergeschene in einem vorweltlichen Rathichluß zu firiren, welches Intereffe hatten wir an biefem Decret und Borherbestimmung, ba in Bahrheit beibes nur Schein ift ? Die Reformirten faben sogleich "daß diese bon Joh. Damascenus ber überlieferte Unterscheidung eines vorhergehenden Willens, der Alle gerettet haben wolle, und eines nachfolgenden, ber nur die retten wolle welche glauben, als Lehre ber Belagianer, Zesuiten und Remonftranten zu bermerfen fei, weil fie ben freien Willen boraussete. 1) Gegen die Behauptung daß "die katholische Lehre die Bahrbeit der universalen Gnade mit dem Brrthum der Willensfreiheit verbinde, die reformirte aber die Wahrheit des gebundenen Willens mit dem Irrthum der particularen Gnade", wird fich nun fragen, ob es benn eine Möglichkeit giebt universale Gnade und doch absolutes Unvermögen des Menschen zu vereinigen, ob nicht nothwendig particulare Gnade zum menschlichen Unvermögen und irgend welche Willensfreiheit zur universalen Gnade gebore.

Das Walten des h. Geistes ubi et quando visum est deo wie das non adjuvante deo in Art. 5 und 19 der Augsd. Conf. mag zwar dom Gnadenwalten in der Zeit und Geschichte verstanden sein, weist aber jedenfalls auf entsprechenden ewigen Rathschlüßzurück, zumal der erstere Ausdruck den Marburger Artikeln entnommen ist, wo die von Zwingli gehaltene Predigt über die Borsehung est deterministisch genug beleuchtet hat, ohne damit irgend Anstoß zu geben. Die Concordiensormel nimmt diesen Ausdruck auf schon bestimmter in nicht deterministischem Sinn; wir dürsen aber ihre Lehre von der Prädestination doch nicht von jetzigen Begriffen aus deuten. Stellt sie den Gnadenrathschluß universal dar, ewiges Borzherbestimmtsein der Erlösung in Christus für die Menschheit über-

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. I. S. 382.

haupt, als mit ernftlicher Beilsabsicht Allen durch die Gnadenmittel des h. Geiftes anzubieten, fo durfen wir nicht überfeben daß bamit boch nur die voluntas dei revelata ober bas geschichtliche Angebotensein der driftlichen Beilsanstalt gemeint ift. Die Formel lehrt baneben ausdrudlich bas zweiseitige Brabestinationsbecret, gleich ber ebenfalls von Andrea redigirten Strafburgifchen, auf welche fie unvertennbar Rudficht nimmt. 1) In ber Strafburger Concordienformel heißt es: "Wie das Alles umfassende Borherwissen, so bestehe auch die ewige Brabestination der Erwählten, ein Abgrund ben man nur wie er in Christo geoffenbart ift, betrachten foll, wo sich zeigt daß wer immer an Christus glaubt, das Beil erlange. Run sei freilich der Glaube ein unverdientes Geschenk, das Gott obgleich er Alle beruft nicht Allen ichenkt. Darin liege ein für uns unergrundliches Gebeimniß. Den menschlichen Rraften fei babei nicht das geringste juguschreiben." Damals noch (1562) haben also die Lutherischen den particularen Rathichluß neben der universalen Beilsanstalt anerkannt, und nur gesagt daß jener dieser nicht widerspreche. Bom reformirten Zanchius weichen fie nur da= rin ab daß der Gnadenstand verlierbar sei (natürlich um für Er= mählte doch bor bem Tode wieder hergestellt zu werden), und daß man die Bradestination bloß a posteriori aus geschichtlichen Erweisen betrachten soll, ohne das Geheimnig von oben berab deduciren und speculativ begreifen zu wollen.

Auch die spätere Concordienformel?) will Art. II. "daß man über keinen andern als nur über den geoffenbarten Willen und Rathschluß speculire. Der Rathschluß unserer Erwählung und Berufung sei dem bloßen freien göttlichen Erbarmen zuzutheilen, so daß keine Rüdsicht auf menschliches Verdienst ihn mit bestimme. Gerettet werden nur die Erwählten; wer aber erwählt sei, diesen geheimnißvollen Abgrund dürfe man nicht mit der Bernunft erforschen wollen. Man soll sich vielmehr an die geoffenbarte Heilssordnung halten und am Gläubigwerden das Erwähltsein erkennen.

<sup>1)</sup> Centralbogmen I. S. 442.

<sup>9</sup> Ebdf. S. 486.

Berheigung und Berufung gelte Allen, wie bie Erlofung auch bie Ernstlich, nicht bloß zum Schein berufe gange Welt umfaffe. Gott Alle jum Beil, das Wort mit den Sacramenten fichere dasselbe jedem Glaubenden zu, und immer sei mit dem Wort auch der h. Geift wirtfam. Sind bei biefer Berufung Bieler nur Benige erwählt, jo ift hieran nicht die göttliche Berufung schuld, als wolle fie Vielen bloß äußerlich, nur Wenigen aber ernftlich naben. Fallen Biele wieder ab, so ift fould baran nicht Gott, als wolle er feine Gnade in ihnen nicht fortsetzen, sondern sie die sich muthwillig abwenben." - Bis hieher ift unter Boraussetzung eines geheimnigvollen Erwählungerathichluffes doch immer nur von der driftlichen Gnabenanstalt mit ihrer ernstlichen Beilsanbietung die Rede. Bradestination der Ermählten beißt es dann: "Voraussehend miffe Gott von Ewigkeit vorher welche und wie viele Bersonen glauben, verharren und selig, welche dagegen ungläubig bleibend verdammt werden; uns aber hat er dieses vorenthalten und wir sollen es nicht ergrunden. Stellt er Einige als Straferembel bin, fo thut er es gerecht, wie er ja Niemandem die Gnade schuldig ift. Durch Wort und Sacramente zieht er Alle, will aber nicht daß Jemand diese vernachlässige und warte bis er etwa ohne diese Mittel gejogen wurde. Glauben nicht Alle die das Wort hören, fo meine man nicht, Gott beneide ihnen bas Beil; fie felbst find schuld bak fie nicht aufmertsam noch beilsbegierig boren, benn er ift nicht Urfache der Sunde und Berdammniß." - Obgleich nun Alles ankommt auf die Frage ob denn der Menich fich diese heilsbegierige Aufmerksamkeit gegenüber ben an ihn gerichteten Beilsmitteln geben tonne, auf daß die Beilsanbietung eine wirksame werde: jo fehlt doch gerade hier eine bestimmte Untwort. Die Bermittlung universaler Gnade mit ganglichem Unvermögen des Menschen wird nemlich barin gesucht, "baß unser Wille, so völlig untuchtig er ift zu irgend welcher spirituellen Regung, doch die leibliche Bewegungsfähigkeit habe gut Bredigt zu geben und nach ben Gnadenmitteln binguboren, somit selbst schuld sei, wenn er dieses unterlasse." - Das nun ift so unbefriedigend wie möglich, weil ob Jemand felig ober verdammt wird, abhängig ware von dem fehr zufälligen Gebrauch welcher gemacht wird von einer Freiheit bes Willens bie wenig mehr ift als etwa in den Thieren, oder doch wenn mehr, jedenfalls eine fo elende Freiheit daß unmöglich der Gott des Christenthums unser Beil oder Unheil von ihrem Gebrauch abhängig gemacht haben und ihn borbersebend bemgemäß unabanderlich bon Ewigkeit jeden ins Buch des Lebens ober des Todes eingeschrieben haben tann. Weil man eine folche Lehre boch nicht erträgt, fo wird bann wieber von ber Bradestination gesagt, "sie zu lehren sei nütlich und nothwenbig, fie umfaffe nur die Buten, welche Gott jum Leben emig erwählt und verardnet hat. Auch miffe er das Bose ewig vorher, ohne aber es zu billigen oder durchs Borbermiffen es zu berur= Die Ermählten aber sehe er nicht blog vorher sondern er sei auch die Ursache welche die Heilmittel herschafft und ihnen das Beil so ficher ftellt, daß die Pforten ber Bolle es nicht vertilgen Dabei fei die Berheißung des Evangeliums doch eine ernstliche für Alle, und Gott wolle das angefangene Beil immer auch vollenden, so wir uns nur nicht felbst abwenden. Go bestätige bie Pradestination gar berrlich unser Gerechtfertigtsein ohne alle Werte und Verdienft aus bloger Enade wegen Chriftus; benn erwählt seien wir vor unserm Dasein, ja vor der Weltschöpfung." -

Es braucht wahrhaftig eine große Boreingenommenheit, wenn man mit Thomasius, Philippi u. A. hier eine irgend haltbare Auszgleichung der Gnadenuniversalität mit dem völligen Unvermögen des Menschen sehen will. Eine für Alle Heil darbietende Heißzanstalt entscheidet noch gar nicht wer durch sie gerettet werde; auch müßte man von da aus eine viel erheblichere Willensfreiheit des Menschen voraussezen als weder die Katholiten noch die Reformirten, am wenigsten aber die Lutheraner einräumen.). Die Fatultät zu Wittemberg erklärt noch 1602 in einer Bertheidigung der Concordiensormel<sup>3</sup>), "daß Gott seine auserwählten gläubigen Kinder mehr liebt als die Ungläubigen, wie denn Christus im Glauzben ergriffen den Unterschied zwischen Abel und Kain, Jakob und

<sup>1)</sup> E6d. 552.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) **E65.** 563.

Efau gemacht bat. In feinem unferer Bucher wird man finden daß Gott uns ermählt habe um des vorhergesehenen Glaubens willen. Die Erwählung ift geschehen von Ewigkeit, aber Brabestination ift nur fie, nicht auch die Berordnung Underer gur Berdammnig. Daß Etliche erwählt sind, davon ist Ursach die unverdiente Gnad, um Chrifti willen ergriffen durch den Glauben; Etliche find nicht ermählt, weil sie nicht glauben, teineswegs also durch absolutes Decret; bie Ursache ift also in den Menschen zu suchen, mo Gott fie fieht, obaleich wir fie nicht feben. Wir stellen die Gnadenwahl ganglich in Bottes Bande, Die Urfach der Reprobation aber ift im Menschen. Der Glaube fteht indeg nicht in unserer Kraft." hier möchte man freilich die Ursachen der particularen Erwählung wie die der Berdammung in dem Bergen der Menschen voraussegen, so daß ber Rathschluß vom Borbersehen abhinge; so oft aber vom natürlichen Menschen die Rede wird, will doch ein so völliges Berknechtetsein des Willens behauptet werden daß Gott nichts vorherseben konnte als nur eine gangliche Ohnmacht, die nicht einmal das dargebotene Beil annehmen tann, ja geradezu das Todfein des Menschen 1). Und boch foll dann die leibliche Bewegungsfreiheit wieder erklären, warum die Einen, zu den Gnadenmitteln hingehend gerettet werden, die Andern nicht. Damit wollte man jeden Funken von Belagianismus auslöschen und doch ein menschliches Thun übrig laffen, bon dem ber Entscheid ausgeht; benn von der Gnade felbst, wenn fie für Alle gleich vorhanden ift, tann die zwiespaltige Wirkung nicht aus-Man verstedt die Sauptsache, daß nemlich tein Menich jum Blauben gelangt, es fei denn Gott ichente ihm benfelben. griffen bann lutherische Dogmatiker ben Unterschied bes borbergehenden und des nachfolgenden göttlichen Willens auf, ohne wie die Arminianer zu sehen daß erfterer nur die Beilsanftalt auf Bedingung hin für alle Menschen zu ertheilen beschließen konnte, und nur letterer eine Berjonenpradestination, welche aber in bem Maage jum blogen Schein wird als fie bom Borberfeben unferes Berhaltens abhängig fein foll. Dag "ber erfte Wille universal fei, ber

¹) Ebd. S. 573.

leste particular, beide aber nur Ein Wille, zuerst ohne, dann mit Rücksicht aufs menschliche Berhalten gedacht" 1), läßt sich gerade bei der Decretsvorstellung nicht verstehen, es sei denn mit ersterem die Ertheilung der Heilsanstalt gemeint, mit letzterem deren vorhergessehene ungleiche Benutung. Je mehr aber die lutherische Lehre das Borhersehen aufnahm, desto mehr theilt sie das Ungenügende des arminianischen Lehrbegriffs und würde Haltbares erst darbieten, wenn sie die doch eludirte prädestinirende Decretsvorstellung ganz aufgäbe. Man stellt Vordersähe auf, nennt was aus ihnen folgen muß ein unergründliches Geheimniß und rühmt das Sichbeugen vor dem selbst Gemachten als fromme Demuth<sup>2</sup>).

- § 144. Bollends zum bloßen Schein herabgesett find die ewigen Rathschlüsse im socinianischen Lehrbegriff, ja sie werden geradezu beseitigt und auch das Borherwissen Gottes für zusfällige oder freie Handlungen verneint, alles aber zu Gunsten pelagianischer Anthropologie.
- 1. Eine Aufklärung welche die athanasianische Trinität, augustinische Erhsünde und Prädestination, anselmische Satissaction beseitigend zu Deismus, Pelagianismus und Rationalismus hinneigt, ist im socinianischen Lehrbegriff zusammengefaßt worden. Er stammt fast ganz aus der humanistischen Aufklärung Italiens. Ochin, Curio, Castellio, beide Socin opponiren namentlich dem Calvinischen Lehrbegriff<sup>3</sup>) Schon Ochin in seinen Labyrinthen Cap. 2 giebt zu bedenten "daß Handlungen die beim menschlichen Willen ständen als zufällige gar nicht vorher gewußt werden können". Dann Cap. 8 "Gott konnte Barmherzigkeit und Gerechtigkeit kund geben ohne die Berdammung so vieler Berworfenen; es genügte ja die Dämonen zu verdammen, oder wenn es Menschen sein mußten, einen Einzigen, und auch den nicht für ewig, da tausend Jahre Höllenqual schon zeigen würden wie viel die Gnade den Erwählten

<sup>1)</sup> Philippi S. 65.

<sup>3)</sup> Bueride Symbolit.

<sup>8)</sup> Centralbogmen I. S. 195.

schenke". Biel bestimmter hat Castellio bie orthodore Brabeftinationslehre bestritten 1). "Eine Gnade nur für die Ginen vorhanden, den Andern versagt, eine dualiftische Bestimmung ber Menschenwelt, die Nothwendigkeit daß Ermählte gerettet, Bermorfene verdammt werden, ferner ein doppelter Wille in Gott, ein bekannt gemachter und ein verborgener, jener bas Bofe verbietend, biefer deffen Eintreten in die Welt wollend, das seien unhaltbare Behauptungen. Die Bnade sei für Alle, aber eine bedingte, und jeder fei durch Bottes Unadenhülfe in Stand gefett die Bedingung halten ober nicht halten zu können. Erwählt feien Alle zum beil auf die Bedingung bin den alten Menschen abzulegen und ben neuen anzuziehen. Gott gleiche einem Argt, ber ins Sospital tretend, Alle heilen wolle, wenn fie feine Mittel brauchen; nicht aber einem hochmuthigen Argt, ber nur die Einen beilen wolle, damit Diese beim Anblid ber frant gelaffenen die Gnade Bes Arztes bemuthiger anerkennen. Alle konnen erwählt, Alle auch berworfen, ins Buch bes Lebens eingeschrieben und wieder ausgetilgt werden. Gottes Borhersehen wirke nicht daß die Dinge nothwendig geschen, ba er bas unveränderliche und zufällige eben als jolches borber fieht. Bott fonnte dem Abam nicht Freiheit geben, außer nur fo daß er wenn bas Gute bann auch bas Bofe wollen fann, fein Auge bas nicht wenn Licht dann auch Finfternig unterscheide, fein Ohr das nicht wenn Wohllaut auch Miglaut hore, feinen Gaumen, ber nicht wenn Suges auch Bitteres schmede. Alle find zur Seligkeit bestimmt wenn fie glauben, Blauben aber hat wer bereit ift Allem au entfagen um Chrifto nachzufolgen."

Wer so lehrt, vermeidet zwar die Harte der absoluten Prädestination und macht die Vorherbestimmung der Personen nur zum Schein, schwächt aber deistisch die Gottesidee, sofern Gott nur Bedingungen, Ordnungen und Heilmittel unabänderlich aufstellen würde, unter denen das Leben dann verläuft wie es mag, ohne daß auch dieses von Gott begründet oder auf jedem Punkte ewig vorhergesehen wäre. Die Gnade wäre nur ein belehrendes, vorschreibendes

<sup>1)</sup> Ebb. S. 319 und Bauer theol. Jahrbücher 1851.

ermunterndes Wohlwollen für Menschen, die auf diese Gnade hin nun traft ihres Willens gehorchen oder nicht gehorchen.

Fauftus Socinus vollends 1) läugnete rund die Prädestination. "Ueber dem absoluten Willen, der die Heilsordnungen seststellt, hat Gott einen bloß heischenden, zumuthenden Willen, dem wir folgen können oder nicht. Auch sieht er vorher nur das Nothwendige, Feste, nicht aber freie Handlungen. Prädestinirt von Ewigkeit sind nur die unabänderlichen Ordnungen, nicht die Personen, über welche vielmehr erst in der Zeit versügt wird gemäß ihrem Berhalten." Die bessern Elemente im Socinianismus mit deistischem Pelagianismus vermischt, sind mehr beabsichtigt als erreicht, Beseitigung der abstratten Allmacht, scharfe Unterscheidung des Sittslichen vom Physischen, vollere Anerkennung der ethischen Ratur des Menschen auf jeder Stufe sowohl der Tugend als der Berdorbenheit, was Alles richtiger zu verwerthen sein wird, so nämlich daß das Abhängigsein schlechthin von der Enade gewahrt bleibt.

2. Allen diesen Oppositionen sehlt aber eine klare Einsicht in das Anthropomorphische der ganzen Borstellung von ewigen Dekreten, die als solche nur vorweltlich sixirt wären. Für alle sesten unsveränderlichen Ordnungen läßt man dieses Borhersixirsein stehen, und redet daneben auch etwa von einer Personenprädestination, nur daß diese von Gott erst in der Zeit beschlossen wird, immerhin vor dem Eintritt des Factums, wie beispielsweise von Judas Berrath und Tod gesagt wird, in der Zeit erst habe Gott dieses dann beschlossen, bevor es geschah, d. h. wohl sobald er sicher vorhersah, was Judas nach seiner bisherigen Art und Entwicklung sicher thun werde. Mehr Beisall sindet in neuerer Zeit der socinianische Sah daß Gott unsere freien Handlungen nicht ewig vorher wisse, nicht zwar als wäre sein Wissen unvollkommen, wohl aber weil die Ratur des Zufälligen ein Vorherwissen ausschließe.<sup>2</sup>) Immer sind

<sup>1)</sup> E665. S. 375.

<sup>&</sup>quot;) Rothe, Dogmatit I. S. 11. "Daß Gottes Allwissenheit das Borherwissen willfürlich freier handlungen der Geschöpfe nicht in sich schließe, wird nie umgestoßen werden." Calvin behauptet das Borherwissen auch nur weil es nichts Zufälliges gebe. — M. Ref. Dogm. II. S. 133.

energischere Bertreter bes Arminianismus leicht wie Borstius 1) ju focinianischen Lehren fortgeschritten: "Die Emigteit Gottes fei nicht blog eine anfangs- und endlose Dauer sondern es sei in ihr eine gemiffe Succeffion bon Bergangenem, Begenwärtigem und Aufünftigem zu unterscheiben. Gottes Befen zwar fei folechthin unveranderlich, fein Wille aber fürs handeln nach Außen frei beweglich zu Entgegengesettem, so daß er hinsichtlich beffen mas er über uns bestimmt seine Dispositionen andere, so oft wir uns ändern." Doch will mit allebem Borftius nur ber Schrift treuet folgen als die icholaftischen Speculationen zu thun pflegen. Ebenfo läßt er die Allmacht nicht als abstratt unbestimmte gelten sondem nur fo wie fie mit andern gottlichen Attributen vereinbar fei. Gang besonders sucht er die absolute Brädestination zu beschränken, "weil bas Borherwiffen, sobald man es schlechthin auf bas absolute, wirfungsträftige Decret stelle (b. h. fobald Gott borber weiß nur weil er alles vorher beschlossen hat), nothwendig Gott zum Urheber ber Sunde mache. Dag Alles, auch ber Sundenfall nothwendig geschehe, nichts contingent sei, daß Niemand dem göttlichen Willen widerstehen tonne, dag wir teine Willensfreiheit hatten, und was sonst Luther de servo arbitrio Baradoges aufstelle, laffe fic nicht halten ; viel schriftgemäßer feien die fünf Artitel ber Remonftranten." - Auch Borftius läßt aber die Decretenvorstellung fteben. "Gottes Rathichluffe feien infofern ewige, als fie vor Grundlegung ber Welt gefaßt find, nur nicht ewig wie Gottes Wefen & ift; fie find nicht Gott felbst, da fie von feinem Butdunken ausgeben, da die Botenz dem Alte des Beschließens vorangebt, somit die Beschlüsse nicht immer attuell da waren, sondern anfingen gu fein erst als Gottes Wille fie fette." - "Gott mäßigt feine Gnadenwirksamkeit so, daß er die uns gegebene Natur unverlet läßt und uns mehr ethisch als physisch necessitirt. Er wünscht unsere Bekehrung, billigt fie; aber vieles geschieht von uns mas er nicht will, sonft mußte er die Gunde wollen. Freilich geschieht nichts

<sup>1)</sup> Ebbs. II. S. 75. Genauer in meiner Abhandlung Conrad Borftius in Bauers Th. Jahrb. 1856. 4.

aukerbalb bes julaffenden und regierenden Willens, vieles aber wider den billigenden, borfdreibenden. Mit vorbergebendem und bedingtem Willen will Gott Aller Beil, wenn sie glauben und Buße thun. Da aber nicht Alle gehorchen, so geht ein nachfolgender Wille herbor, welcher in Beachtung ber uns icon anhaftenben Umftanbe Einige (die Gläubigen) ju beseligen, Andere (die Ungläubigen) ju perdammen festsest. Alles ift vorherbestimmt, aber nicht alles absolut. Bott tann berheißen und bann es nicht erfüllen (wenn die Bebinaung ausbleibt), broben und bann für fich Befehrende bie angedrobte Strafe erlaffen. Das Contingente muß bon einem andern Decret abhangen als vom absoluten. Die Gnade wird freilich rein aus Gottes Willen uns geschentt, aber bei Ertheilung weiterer Enabe wird die frühere berüdsichtigt. Gott ichentt hinreichende Unade, mit der wir leiften konnen mas er vorschreibt. Alles danken wir der Gnade, und unferm Willen tommt nichts zu als nur fie zuzulaffen ober abzuweisen. Ernftlich Berufene find nicht alle auch Erwählte, fondern nur fo viele als im Glauben beharren, auch ift anbieten und mirklich berleiben zweierlei, letteres wird nur Wenigen, die der Bater sieht und so wirksam bewegt daß fie freiwillig folgen und bie Mittel brauchen. Uebrigens wird die beilfame Unade geschichtlich boch nicht Allen dargeboten, sondern immer nur denen insgesammt welchen Gott das Beil berfündigen läßt und auch diesen je nach Umständen. Er läft noch viele Bolfer in Unwissenheit mit verbotgenem und gerechtem Urtheil, und unter benen die bas Evangelium hören verblendet und verftodt er Frevler, die fo lange sie biefes find, der wirtsamen Ongde entbehren. Genug dag er Allen au benen er das Evangelium fendet, so viel Gnade und Sulfe leiftet daß es ihnen hinreicht fich bekehren ju konnen, so daß er nichts bon uns verlangt als nur mas mir unter feiner ftets mirten= ben Bulfe leiften konnen, wenn wir uns nicht felbst fehlen wollen. So bleibt Gott feine Ehre, uns aber ber Sporn gur Frommigkeit."

Kurz, absolut ift nur der Rathschluß Glaubende zu beseligen, hingegen was über die bestimmten Personen beschlossen wird, richtet sich nach ihrem Berhalten zum Maß der angebotenen Gnade. Bestimmt geschlossen ist diese Lehrweise nicht, bietet aber Elemente dar welche

. verwerthet werden sollen. 1) Immer fehlt die klare Einsicht, daß die Beschränkung des absolut vorherbestimmenden Decretes zur völligen Aufhebung der ganzen Vorstellung von vorweltlich festgeseten Decreten führen muß.

- § 145. Anch die tribentinische Lehre der Katholiten sest die vorweltlichen Decrete, beeinträchtigt aber semipelagianisch das schlechthin Abhängig sein von Gott und seiner Gnade. Welanchthon mit seiner Schule nähert sich dieser Lehrweise durch seinen Synergismns.
- 1. Da die protestantische, am geschärftesten die calvinische Brabestinationslehre ber tatholischen entgegentritt, welche bas Abhängigfein ichlechthin zu Bunften eines menschlichen, Berdienft werbenden Mitwirkens beginträchtigt, so suchte biese bas absolute Decret ber Protestanten vorerft so zu widerlegen daß unvorsichtig zu pelagianischen Säten vorgegangen murbe, bis die tribentinische Spnode vorsichtigeres Maaß zu halten nothig erachtete. Ein Reprasentant bes erstern ift besonders Alb. Bigbius2) ber Anfangs ber vierziger Jahre "das Berg aller reformatorischen Reger im Dogma bom unfreien Willen und bon ber absoluten Rothwendigfeit alles Geichehens findet, welche abscheuliche Irrlehre Gott auch bas Boje auschreibt und uns gleichgültig macht in unferm sittlichen Berhalten. Er lehrt "eine vom Borberseben abhängige, ben freien Billen bes Menfchen nicht hemmende Bradestination", eine unterftugende Gnate, borhanden für jeden wenn er sich ihr nicht felbst entzieht. Gnabenspendung nehme Rudficht mehr noch auf unsere Liebe um Werte als auf den Glauben, unsere Werte seien vor Gott ver bienftliche. In Calvin wolle er die gange Gette angreifen". Der pelagianischen Elemente wegen ift später bon tatholischer Seite vor den Schriften des damals bei den Papiften fehr gefeierten Bigbius gewarnt worden.

Rach ihm versuchte in Genf felbst Bolfec eine Opposition, die

<sup>1)</sup> Otto Fod, ber Socinianismus II. S. 663.

<sup>3)</sup> Centrald. I. S. 181 f.

den übergetretenen Mönch endlich zum Katholicismus zurückgeführt hat. Ohne seinen Lehrbegriff zur Klarheit zu bringen, will Bolsec jedenfalls "die Gnade sei überschüssiger als die Sünde. Wenn wir freilich seit Adams Fall nichts Gutes thun, es sei denn Gott ziehe. uns, so übe er dieses auf Alle und nehme es erst dem der widerssellich wird wieder weg. Gott sind alle Dinge gleich gegenwärtig, er zieht Gläubige und Ungläubige, erwählt jene, verwirft diese. Ins Geheimniß seiner Kathschlüsse dringt man nicht ein, genug daß er alle Glaubenden beseligt, alle Ungläubigen verdammt. Ein Vorzigk nur die Einen zu retten, ist nicht vorhanden; auch ist unser freie Wille nicht völlig vernichtet sondern bloß verderbt, so daß er um so mehr das Unterstütztwerden durch Gottes Gesetze und Enade nöthig hat. Eine Vorherbestimmung der Personen kann es also nicht geben, sie sei denn nur auf das vorhergesehene Verhalten begründet". 1)

Die tridentinische Lebre?) sest fest, "die ererbte Berderbtbeit Aller könne nur durch Christi Berdienst gehoben werden, welches durch die Taufe mitgetheilt wird, unsere Sunde nicht blog vergebend sondern auch tilgend. Die Concupiscenz ift dann nicht mehr als Sunde da, wir konnen nun gute Werke vollbringen". Unathematifirt wird ber Say daß die Gerechtfertigten sich in die Zahl der Brädestinirten rechnen und ihres Beils als eines unverlierbaren gewiß sein sollen. "Zwar tomme die Gnade uns zubor, wir werden ohne alles Berdienst berufen, aber von ihr erregt können wir qu= ftimmen und mitwirken und weitere Gnade berdienen". wichtige Wendung zu Beil oder Unheil geht unter den promiscue bon der Gnade berufenen und in der Taufe wiedergebornen immer aus vom Gebrauch ber hergestellten Freiheit. Eine Bradestination tann sich also nur auf unser vorhergesehenes Berhalten bin fixiren laffen. Ohnehin muß die Bedeutung aller Bradeftination gurud= treten, wenn die Subjette fo ganglich an die firchlichen Beilmittel gewiesen werden wie im römischen Katholicismus nothwendig ift. Dennoch wird die Decretenvorstellung beibehalten.

<sup>1)</sup> E665. I. S. 208 f.

<sup>3)</sup> Cbbf. S. 239 f. - Möhler, Symbolif 3. Aufl. S. 119.

Je mehr nun allen diesen Oppositionen gegenüber die absolute Brabestination immer icharfer und ftarter bestimmt murbe, besto weniger konnten in der protestantischen Rirche selbst die Milderungs= versuche ausbleiben. Das ältere Lutherthum zwar leiftet hierin so wenig daß Melanchthon1) immer mehr von demfelben gurudtrat. Schon des Erasmus Schriften wider Luthers vertnechteten Willen und Rothwendigkeit alles ewig vorherbeftimmten Gefchehens muffen auf Melanchthon Eindrud gemacht haben. Absichtlich mied er in ber Augsburger Confession "die verwidelten Disputationen über die Bradestination", dieselbe amar voraussenend, "rebe er als ob sie auf unsern Blauben und Werke erft folge, und thue das, um die Gewissen nicht in diesem Labyrinth zu beunruhigen". In neuen Ausgaben feiner loci theologici ließ er harte Stellen weg, wie "daß Alles nach göttlicher Bestimmung geschebe und unfer Wille der Bradestination gegenüber keinerlei Freiheit habe, ja daß Gott auch die bose That begründe". Schon 1535 migbilligt er Balla's Meinung, "daß Alles nach Gottes Beschluß nothwendig geschehe. Bielmehr wirten bei der Betehrung das Wort, der Geift und unfer Wille zusammen (Spnergismus)". Immer mehr trat er vom Augustinismus zurud, 1548 heißt es in dem locis schon "ber freie Wille habe bas Bermögen fich ber Gnade ju appliciren. Die Berheißungen feien universale; ba nun ein ihnen widersprechender Wille in Gott nicht bentbar fei, so muffe in uns ein gemiffes Entscheidungsmoment liegen, warum wir angenommen ober berworfen werden. In Genf herriche bas Stoifche Fatum, jo bag Bolfec milberer Lehre wegen verurtheilt fei. Das Seligwerden von einem ewigen Rathschluß abhängig zu machen sei irrig, da die Erkenntniß Christi erst in der Zeit möglich ift. Der Mensch tonne das Evangelium annehmen oder zurüchweisen ". Und doch icheint Melanchthon bie ewigen Rathichluffe immer für bestehend gehalten zu haben, obgleich er, wie übrigens auch Zwingli, es bebenklich fand fo vor bem Bolt ju lehren. Wenigstens lobte er Calvins Schrift wider Bighius und schreibt ibm, "er halte beides für richtig, daß Alles geschehe wie die

<sup>1)</sup> Ebbs. S. 381 f.

Borsehung es bestimmt hat, und daß doch die Contingenz bestehe, obgleich er nicht wiffe wie beibe zusammen sein können. rathsam sei die Lehre daß Gott nicht Ursache der Sunde, daß eine Contingenz bestehe und ber Wille einigen Spielraum habe, obwol biefe Frage fich viel icharfer behandeln laffe". Dennoch führt fein Spnergismus über jede absolute Vorherbestimmung hinaus, wie benn Melanchthon im Leipziger Interim offen fagt, "ber Wille verhalte fich bei ber Bekehrung nicht bloß paffiv", und Pfeffingers weitere Ausführung des Spnergismus hat die ftrengen Schüler Luthers zur icharfen Erneuerung der urlutherischen Unsichten ver=. anlaßt, sowol des nothwendig der Gnade widerstrebenden Willens als auch der absoluten und particularen Brädestingtion1). Concordienformel, in ihrem vorbereitenden Stadium noch ju fpnerapftischen Concessionen eingerichtet, verwarf bann nach bem Cturg der Melandthon'iden Fakultät zu Wittenberg allen Spnergismus und half sich mit der oben dargestellten schwankenden Bradestinations= Weder die tridentinische noch Melanchthons Lehre führen aus ben Barten bes alteren Protestantismus hinaus, ba fie immer noch die Borftellung bon vorweltlichen Decreten festhalten.

- § 146. Die nur noch in der reformirten Confession feste gehaltene absolute und particulare Prädestinationslehre veranlaste im resormirten Kreise selbst eine Reihe von Milberungsversuchen, welche sämmtlich ihr Ziel nicht erreichen können, da sie die Decretene vorstellung beibehielten, den Amyraldismus, Pajonismus und halte Iosen Universalismus deutscher Resormirter.
- 1. Das calvinisch ausgebildete Dogma mit seiner zugestanbenen Härte muß beständige Milderungsversuche hervorreizen, theils weil die reformirte Frömmigkeit selbst ein ruhiges Befriedigtsein in dieser Lehre doch nicht sindet, theils weil die polemischen Angrisse von Seite anderer Consessionen die Vertheidiger zu milderer Darstellung des Dogma veranlaßten. Beides sehen wir im sogenannten

<sup>1)</sup> E66s. S. 393.

Ampralbismus 1), indem Ampraut zu Saumur icon 15 Jahre nach der Dordrechterspnode den anstößigen Varticularismus ber Gnadenwahl in ein minder grelles Licht zu ftellen fucht, um ihn leichter zu vertheidigen. Aufrichtig innerhalb der calvinisch bordrechtischen Orthodorie verharren wollend und allen Arminianismus ablehnend sucht er eine erlaubte, ja dem reformirten Lehrbegriff geradezu aufgegebene Milberung, die er gerne als blog methodische Umgestaltung der herrschenden Lehrweise bezeichnet. Scheinbar anglog der luther'ichen Eintheilung des rathichlüglichen Willens in den borhergehenden und nachfolgenden wird über und hinter ber particularen Gnadenwahl ein universaler Gnadenwille Gottes behauptet. freilich in gang anderer Absicht als jene luthersche Aufstellung, Die im Grunde dem einfachen Gedanken dient daß die aus freier Bnade für die gange Denichheit beschloffene driftliche Seilsanftalt gum Retten durch Glauben, voluntas antecedens, dann mit Rücksicht auf die verschiedenen Bersonen verschieden zu wirken bestimmt fei, mas Gott vorhersehend ebenfalls beschlossen habe, voluntas con-Umpraut hingegen sucht keineswegs die dualistische. abfolute Bradestination, welche ben wirklichen Bang ber Dinge ichlechtbin feststellt, zu beseitigen, er will dieselbe vielmehr nur richtiger beleuchten, ihre Berechtigung beffer aufzeigen, fie erfolgreicher ber-Dieses, hofft er zu erreichen, wenn gezeigt werbe baß die particulare Gnadenwahl zwar fest besteht aber nicht der einzige, nicht einmal der oberfte Wille Gottes fei rudfictlich unfere Beils; daß über dieser nun particularen Wahl eine universale, den Glauben als Bedingung segende Gnade für Alle in Gott anerkannt werden muffe, mit welcher Gott Alle gleichmäßig liebe und Alle zum Seil bestimme, ja auch zum Beil führen wolle, wozu diese universelle Enade an sich auch volltommen hinreichend sei. Rur weil der Mensch in Sunde verderbt worden ift, und die allgemeine Gnade den Widerstand des sündhaften Menichen zu brechen nicht hinreicht, habe Gott beschlossen auch noch eine dieses leistende, somit träftigere und Sunder ficher rettende Unade ju fpenden, jedoch bloß fur die Ginen,

<sup>1)</sup> Baurs Theol. Jahrbücher 1852. I. u. II.

die so gewiß gerettet werden als alle Uebrigen nun ungerettet bleiben. - Der wirkliche Gang ber Dinge entscheibe fich also, ba nun ein= mal Alle sündhaft sind, ausschließlich gemäß bieser particularen Bnadenmahl; aber jene universale Unade fei "boch die oberfte Befinnung Gottes", und nur unsere Sunde schuld daß diese an fich hinreichende Gnade fattisch nun keinen mehr errette, oder vielmehr baß wir durch fie uns nicht retten laffen. Sündhafter Menschheit gegenüber, die ohne weiters verdammt werden konnte, zeige die wenigstens einen Theil erwählende und rettende sonderliche Liebe oder Gnade, daß Gottes Liebe sogar noch weiter gebe als nur jum gnädigen Wohlwollen gegen alle seine vernünftigen Geschöpfe, und wenn diese sonderliche Liebe und Gnade nur den Ginen bestimmt ift, so habe Gott zu solcher Particularität nicht nur bas Recht sondern ohne Zweifel auch die besten, obwol uns nicht geoffenbarten Gründe. Aber es sei wichtig neben und hinter ber besondern Gnade auch jene allgemeine anzuerkennen, damit man theils den Gegnern bes Particularismus leichter antworte, theils aber auch die einen Universalismus des göttlichen Gnadenwillens doch bezeugenden Schriftstellen sagen lasse mas fie mirklich sagen, statt zu gezwungener Deutung Zuflucht zu nehmen 1).

Daß dieses das Wesen der amyraldischen Lehrweise ist, ein Hinzufügen des idealen Universalismus zum realen Particularismus der Gnade, ergiebt sich aus umfassender und einläßlicher Würdigung dieser ganzen dogmatischen Bewegung<sup>2</sup>). Die Bezeichnung universalismus hypotheticus ist zwar begreislich aber irre leitend; begreislich weil sie dassenige nennt was Amyraldus mehr hat als die orthodoge Lehre, nemlich die (freilich nur ideale) allgemeine Gnade als hinreichend, wenn wir nicht Sünder wären, — irreleitend weil sie die falsche Deutung veranlaßt als solle die particulare Enade durch diese universale beseitigt werden. In Wahrheit bleibt jedoch gerade jene das entscheidende, alles Heilsleben in

<sup>1)</sup> Was Dallaus besonders hervorhebt Centralbogmen II. S. 396.

<sup>3)</sup> Ampraut in Baurs Th. Jahrb. 1852, in Herzogs Th. Realencycl. und Centralbogmen II. S. 269 f.

sündhafter Menscheit beterminirende; die hinzugefügte allgemeine Gnade aber hilft keinem einzigen Menschen wirklich zum Heil, obwol sie es leisten würde, wenn wir besser wären als wir sind.
So wenig nun diese Lehrweise den Particularismus durchbricht,
ben sie gerade nur von seiner Anstößigkeit befreien will, und so
unnütz dieser Universalismus für die nun einmal verderbte Menschheit bleibt, hat doch das reizbare Zeitalter der Orthodoxie die
heftigste Abwehr dieser Neuerung für Pflicht gehalten. In Frankreich zwar blieb die ampraldische Lehrweise von zwei Nationalspnoden gegen alle Anklagen vertheidigt und gedusdet, das reformirte Ausland aber verwarf dieselbe; die Schweizer stellten ihre Consensussonnel noch 1675 entgegen und dogmatisirten so einen immer
schrosser werdenden Lehrbegriff, ohne ihn aber auf die Dauer behaupten zu können.

2. Einen Schritt weiter als Ampraut gingen burch ihre Stellung zur Union mit bem Lutherthum gedrängt einzelne reformirte Theologen zu Berlin und Frankfurt a. d. D. indem fie die allgemeine Gnade, - bei Ampraut nur gureichend falls wir beffer geblieben maren als wir find, - aus ber blogen Ibealität ju etwelcher Realität fteigern wollten. Sie tommen fo auf ben baltungelosen Ausweg daß neben der für Ermählte das Beil sichernden particularen Gnade, die für Alle vorhandene allgemeine Gnade boch auch noch einigen Andern wirklich jum Beil ausschlage. Man nannte diese Lehrweise absoluten Universalismus. Anfänglich sagen diese Theologen noch wie Ampraut 1), "durch die allgemeine Gnade mit ihren Mitteln werde Niemand wirklich bekehrt", - aber gerade auf diesem Puntte mußte endlich ber Durchbruch gewagt werben, was auf dem firchlich reformirten Standpunkt, will man ihn fammt feiner Gnadenwahl - Decrete doch nicht aufgeben, nur taftend und unsicher geschen tann. "Bum emigen Beschluß Gottes, sich bes gangen in Abam gefallenen Menschengeschlechtes zu erbarmen, ibm

<sup>1)</sup> Früher doch nicht über Ampraldismus hinaus kommend (Centrald. II. S. 528) wagen erst spätere sich so weit, daß ein Universalismus entstehen will. Ebbs. S. 816 f.

ben Sohn als Berföhner ju ordnen, fie ju berufen und Allen genugsame Onabe mitzutheilen, durch die man felig werden konne, - fomme, da Gott vorhergesehen daß beinahe alle biefer all= gemeinen Gnade widerstehen werden, der ebenso ewige weitere Rath= folug, Ginigen diefer muthwillig Widerstehenden noch eine besondere Onade mitzutheilen, durch welche fie nothwendig befehrt werden. Diese seien die bor Andern Ermählten. Indeß hätten auch die Andern jene hinreichende (allgemeine) Unade, durch welche auch Einige, wiewol fehr wenige, wirklich bekehrt werden ". - 1) Diese offenbar gang willfürlich und haltlos gewagte Durchbrechung bes Varticularismus getraut sich also boch nur sehr Wenigen mittelst ber allgemeinen Gnade Beil ju berichaffen, und muß die Abenteuerlichkeit begehen daß neben den von particularer Gnade Ermählten auch ein Baar Nicht-Erwählte selig werden, da doch laut driftlichem Bewuktsein und Schrift Erwähltsein und Seliamerben ausammenfallen. Der schwache Bersuch konnte nur das träftigste Wieder= auftreten bes geschärftesten Calvinismus veranlaffen, für welchen Naudaus fogar in supralapfarifder Schroffheit auftrat 2).

3. Auch der Pajonismus') ift als Fortbildung amyraldisscher Elemente zu erwähnen, nur nicht als Durchbruch der partiscularen Gnadenwahl; denn Pajon hält diese entschieden sest und leugnet bloß die orthodoge Vorstellung von der Verwirklichungsweise des Gnadenentschlusses, daher unten erst in der Lehre von der Gnade näher darauf einzugehen ist. Ampraut hatte die geschichtsliche Heilsanstalt mit ihren äußern Gnadenmitteln als objective Gnade bezeichnet, welche Erwählsen und Andern promiscue nahe trete, insosen universal sei, und darum von sich aus den Entscheid nicht gebe, ob wir betehrt werden oder nicht. Entscheidend wirke also nur die Wirfung des h. Geistes, die subjective Gnade, welche jedoch bloß für Erwählte zur objectiven hinzutomme, und die sichere Rettung ertheile. Je mehr so diese subjective Gnade zum wichtigs

<sup>1)</sup> Ebbs. S. 818.

<sup>2)</sup> E665. S. 765, 820.

<sup>3)</sup> Ebdf. S. 564 f. Baurs Theol. Jahrb. 1855. I. und II.

ften, entscheidenden Begriff erhoben murde, besto mehr fühlte sich Bajon berufen diesen Begriff naber zu untersuchen. Da er ibn aber in der thatsachlichen Wirklichkeit gar nicht auffinden tonnte, jo ericien ihm biefe unmittelbar unfer Berg ergreifende, barum subjective Enade als etwas blok Eingebildetes, als gar nicht vorhanden, und so mußte er die Frage woher es tomme bag bei objectiv gleichmäßig an Allen arbeitenden Gnadenmitteln Einige bekehrt werden, Andere nicht, zu beantworten suchen ohne Rücksicht auf die ihm wegfallende subjective Gnade. Also nicht etwa Beseitigung der particularen Gnadenwahl, die ihm vielmehr fo fest steht wie bei Calvin, ift bem Pajonismus zuzuschreiben, sondern eine Berwirklichung der Gnadenwahl welche ohne die subjective Gnade ju Stande tommt. Die eigentlichen Gnabenmittel mirten ungleich, weil die Gesammtheit aller Lebensumstände der Subjecte verschieden Daraus, nicht aus einer subjectiven Gnade, erkläre fich bas Befehrtwerden der Ginen und Widerstehen der Andern. Alles bleibt so schlechthin abhängig wie bei der andern Anschauung, denn von Anfang an ift vorherbestimmt die Berkettung aller Umftande sammt ber Wirtung, welche fie auf uns üben. Weiterhin verbindet fich bann mit ber Leugnung ber unmittelbaren Gnabeneinwirtung bes h. Geiftes auch die des unmittelbaren Concurses in der Vorschungslehre, indem alles durch Vermittlung geschieht. - Diese Weltanschauung bleibt zwar innerhalb des reformirten Particularismus, ba die ursprünglich von Gott gesette, bann nothwendig sich entwidelnde Verkettung aller endlichen Ursachen genau auf jedem Buntte wirtt was Gott Particulares vorker beschlossen hat; auch ein schlechthin Abhängigsein alles Geschehens wird festgehalten, aber ein nur beiftisches, weil nun alles zeitliche Geschehen, auch im Beilsleben bloß mittelbar durch die Reihe der Zwischenursachen von Gott abhängt, ber lediglich ben Uranftoß zu Allem unmittelbar gewirft hätte, den seitherigen Berlauf aber nicht mehr unmittelbar felbst wirft, noch im Wirfen der Zwischenursachen felbst waltet, sondern wie zur Ruhe gesett, diese mirten läßt mas er vorher weiß und borher will. Das fromme Bewuftsein wird sich daher beim Pajonis mus auch nicht befriedigt fühlen, weil diefer die unmittelbare Gemeinschaft mit Gott aufhebt und die Zwischenursachen zwischen uns und Gott einschiebt. 1) Was Pajon für die reinere Entwicklung der Glaubenslehre darbietet wird erst brauchbar, wenn in den unser Dasein leitenden, unsere Entwicklung bestimmenden sich gleich bleibenden Ordnungen, namentlich in der Heilsordnung die Lebenssbethätigung Gottes selbst erkannt wird. Er meinte aber bei seiner Lehre die ewigen Decrete ebenfalls als absolute festhalten zu können, wenngleich die Frömmigkeit so sehr an die geschichtlichen Zwischensursachen gewiesen wird daß die Decrete mehr zurücktreten.

- § 147. Die Decretenlehre behält ihre anstößige Härte, ob man sie sammt der Ordnung der Decrete supra= oder infralapsarisch gestalte; denn die angebliche Milderung welche im Infralapsarismus den Resormirten zuläßig erschien, ist eine bloßscheinbare. 2)
- 1. Um alles aufzuführen mas zur Milderung der harten Decretenlehre bald in andern Confessionen bald in der reformirten felbst versucht worden ift, muffen wir auch noch die beiden in der reformirten Orthodorie selbst neben einander dagewesenen Methoden, die subra= und die infra= oder sub-lapsarische mit einander ber= gleichen. Sogar auf der Spnode zu Dordrecht fand man rathsamer nur infralapfarisch das Dogma von den Decreten zu fassen, obwol es Niemandem einfiel einen Calvin und Beza mit ihrer supralap= farifchen Lehre irgend ju migbilligen, wie benn Synodalmitglieder welche entschieden supralapsarisch fich erklärten, barum boch als rechtgläubig in hohem Unsehen geblieben sind. Beibe Methoden bienen gang eben berselben Grundanschauung, die eine meidet nur die härteste Ausdrucksweise und wurde aus diesem Grunde vor= gezogen, ohne daß aber die so reizbare Orthodoxie die andere abweisen wollte. Schon dieses Berhalten ber orthodogen Synode beweist uns wie irrig man die Differenz beurtheilt, wenn man im

<sup>1)</sup> Der jur Rube gesetzte Gott ware also bem Pajonismus, nicht aber meiner Glaubenslehre juguschreiben, wie ein verehrter College gemeint hat.

<sup>2)</sup> DR. ref. Dogm. II. S. 250.

sagen die Contraremonstranten, verworfen werde man nicht wegen der Sünde, 1) Gott habe die einen zum Leben, die andern zum Berderben geschäffen. Zum Schmuck des göttlichen Hauses gehören Gefässe der Ehre und der Unehre, Gott könne Menschen verwersen, wie wir Vieh tödten, Gott habe gewollt daß Adam falle, dieset habe nothwendig gesündigt, indem ihm die Gnade, welche ihn allein geschützt hätte, entzogen wurde, der Wille sei nach dem Sündensall fürs Gute ganz todt, Christus nur für die Einen gestorben, Gott berufe Einige, die er mit geheimem Willen vom Heil ausschließe, Andere mache er gläubig durch unwiderstehliche und unverlierbare Enade."

Gerade solche im Eifer wider die Arminianer bei ben Orthoboren auftommende harte Ausbrude, welche das Schrofffte bom Dogma der Gnadenwahl jedem ins Gesicht werfen, wurden die Beranlaffung zur infralapfarischen Lehrweise, von welcher aus bie Spnode "allitt" harte Redensarten migbilligen" fonnte 3). "Object welches Bott im pormeltlichen Pradestinationsrathichlug zur Rettung oder jur Verdammnig beftimmte, fei ber als gefallen und verfculbet betrachtete Menich." Daher lautet der von der Synode beschloffene Artikel 1: "Da Alle in Abam gefündigt haben und dem ewigen Tode verfallen find, fo hatte Gott Niemandem Unrecht gethan, wenn er Alle in Gunde, Fluch und Berdammnig beließe. Aus Gnade aber fandte er seinen Sohn, daß jeder an ihn Glaubende gerettet werde, sendet Verfünder dieser Botichaft wohin er will, die Menschen 31 Buße und Glauben zu rufen. Wer nun nicht glaubt bleibt unter bem Born, wer glaubt wird gerettet. Des Unglaubens wie alle Sünde Urheber ift nicht Gott sondern der Menich, der Glaube abe ift ein gnädiges Geschenk Gottes. Daß nun in der Zeit Einign der Glaube geschenkt wird Andern nicht, kommt ber bom ewigen Rathschluß, gemäß welchem Gott gnädig der Erwählten Berg er weicht, die Nichterwählten aber mit gerechtem Urtheil ihrer Sarte

<sup>1)</sup> Chbs. S. 105. Gemeint ift nur, ba Alle gleich fündig, fo erklare fich die bualiftische Behandlung berselben nicht aus ber in allen gleichen Sünde.

<sup>3)</sup> E66. S. 108, 126.

<sup>3)</sup> Ebds. S. 181 f.

und Bosheit überläßt. Ewig erwählt aus reiner Gnade aus der ganzen in Sünde gefallenen Menschheit ist eine bestimmte Anzahl nicht Besserr als die Andern zum Heil in Christus, die ebenfalls ewig zum Mittler prädestinirt ist, sie durch's Wort und den h. Geist wirksam zu berusen, nicht auf vorhergesehenen Glauben hin oder sonst gute Qualitäten sondern zum Glauben. Grund ist nur Gottes Gutdünken. Der Vorsat ist unveränderlich, so daß kein Erwählter weggeworsen werden kann, alles zur Kundgebung theils der Barmsherzigkeit theils der Gerchtigkeit." Als Jrrthum verworsen wird "daß der Wille Glaubende zu retten das ganze Erwählungsdecret sei, daß die Erwählung nicht bestimmten Personen sondern Qualiztäten gelte, oder doch eine veränderliche, oder nur auf vorhergessehenen Glauben hin festgestellte sei, daß Gott keineswegs beschlossen habe irgend jemand im Fall und Verderben zu lassen oder mit der nöthigen Gnadenanbietung zu übergehen."

Dieses nun ift die infralapsarische Lehre, neben welcher die supralapsarische ihr Unsehen behauptet hat. Die formale Ber= schiedenheit berührt den dogmatischen Inhalt eigentlich gar nicht. Nach beiden Methoden ift das Bofe fo in den Weltplan aufgenom= men daß es unausbleiblich burch Schuld bes Menichen in die Welt eintritt; nur meint der Supralapfarier den Grund zu tennen, Gott habe bas Boje zulaffen wollen und muffen, weil er fich als Gnade und Gerechtigfeit tund geben will, mas ohne Dafein ber Gunde nicht möglich ware, benn nur Gunder fann man begnadigen ober ftrafen. Der Infralapfarier aber, zugebend daß bas Bofe Gott ju feiner vollen Rundgebung biene, läßt offen daß es icon aus andern verborgenen Gründen zugelaffen werden wolle. weisen stellen sich bor, Gott hatte Menschen ohne Sunde in der Welt haben können, Menschen ganglich sichergestellt wider alles Sündigen; aus guten Gründen habe er aber bas nicht gewollt. In diese Brunde magt der Supralapfarier einzudringen, der Grund sei die Absicht Gottes sich tund zu geben als Gnade und als Be= rechtigkeit. Darum habe er bas Eintreten ber Gunde wollen muffen, um im Retten und im Bestrafen feine Gigenichaften tund zu geben. Die andere Methode spricht dieses nicht bestimmt aus, läßt also in

jagen die Contraremonstranten, verworfen r der Sünde, 1) Gott habe die einen zum Berderben geschaffen. Jum Schmuck de Gefässe der Ehre und der Unehre, E wie wir Lieh tödten, Gott habe habe nothwendig gesündigt, inder geschützt hätte, entzogen wurde fürs Gute ganz todt, Christus Einige, die er mit geheir

mache er gläubig durch ungleiche

en r offen, welche 1 daß beide Lehr-Unausbleiblichkeit Io wenig Gott zum daß die Sünde der denn gleiche Sündht der Grund sein sür Itathschluß.

ungliche Anordnung der im ... comente, die fogenannte Ordnung Berade folde ir .e; benn dieses ift nur eine andere Form doren auftommend Dogma ber Gno' ... welcher ber naberen Bestimmung bes Objectes anlaffung zur i ju Grunde liegt. Man sagte fich sehr bestimmt "allzu harten alles gleich ewig fei, daher nur in Frage fomme mie "allzu harte alles gleich ewig sei, daher nur in Frage tomme wie Gott im deile einander subordinirt seien. 2) Ist nemlich Object zur Be sur Be de partie bet noch nicht gefallene, ja noch nicht geschaffene betro gefachet die subrasansarische entsteht die eweige entsteht die supralapsarische Anordnung der Decrete, American Gerechtigfeit, dann abbancie and gerechtigkeit, davon abhängig zweitens vernünftige Geschöpfe hur fie in die Sünde fallen zu laffen, endlich die Ginen zu if bie andern zu bestrafen. — Ist hingegen Gegenstand ber grödestination der als gefallen betrachtete Mensch, so ergiebt sich Der Ordnung der Decrete anders, Gott beschlieft nun zuerft Meniden ju schaffen, dann ihren Gall als unausbleiblichen zuzulaffen. bann erft die Gnadenwahl zu treffen und badurch fein Erbarmen und feine Gerechtigfeit zu bezeigen. Gelbstverftandlich verandert fic Dieje Meihenfolge ber Decrete für die Arminianer gu folgender Geftalt : erftlich beschließt Gott die Menschen zu erschaffen im Stand ber Unichuld, zweitens die vorhergesehene Gunde zuzulassen, drittens Allen

<sup>1) (</sup>Gboj. S. 185. Niemand bachte baran baß dieser sonstige Grund warum Gott die Sünde eintreten sasse schon im Begriff des Menschen enthalten sei, weil sundlos bleiben milffende Geschöpse eben nicht Menschen waren.

<sup>2)</sup> Godj. S. 328.

parzubieten unter der Bedingung des Glaubens, viertens

it des Berhaltens die Einen dann selig zu machen, die

Oder auch so: Gott beschließt den Sohn zu sens

Aller (voluntas antecedens), dann daß jeder
selig werde, hierauf Allen eine zum Glauben

de Erkenntniß zu geben, und die als glaubend

il zu prädestiniren, die Andern zum Unheil

mus hat die Ordnung der Decrete mogner formuliren dieselbe so: "Gott will aus
oder ernstlich die Rettung Aller (prédestination géoann den Sohn senden Allen die Erlösung zu erwerben,
erchin Allen hinreichende Enade geben, daß sie glauben könnten,
endlich Einigen den Glauben schenken. 3) Es genügt aber was
Ampraut selbst sagt: "daß Gott vorerst aus Liebe zum ganzen
Menschengeschlecht ewig beschlossen hat seinen Sohn zu senden, der
für Alle ewiges Leben erwerbe wenn sie an ihn glauben. Weil
aber, wie Gott vorhersieht, von den sündhaft Gewordenen Keiner
diese allgemeine Gnade annimmt, so sei zweitens beschlossen aus
ganz besonderer Liebe und Erbarmen Einige auszusondern, ihnen
den Glauben zu verleihen der sie sicher zum Heil führt, so daß die
Uedrigen übergangen bleiben und sicher durch ihren Unglauben in
Berdammniß gerathen." 4)

3. Alle diese verwidelten Streitfragen sollten die Einsicht weden daß aus zu Grund gelegter Decretenvorstellung eine befriedigende Lehre von der applicirenden Gnade nicht zu gewinnen sei, indem die mildernden Ausführungen nichts wirklich mildern, die orthodoge Strenge aber bei ausdrücklicher Jurückweisung aller dieser Milderun= gen zu immer unleidlicheren härten gedrängt wird. Der Borwurf welchen Arminianer und Ampraldiften ihren orthodogen Gegnern

<sup>1)</sup> Centrald. II. S. 325.

<sup>2)</sup> Ebbs. S. 328.

<sup>\*)</sup> **E66**. S. 329.

<sup>4)</sup> E66. S. 380. 416. 552.

Gott einen andern Grund fürs Zulassen der Sünde offen, welche einmal zugelassen dann allerdings der Kundgebung Gottes diene. Darum konnte schon frühzeitig nachgewiesen werden daß beide Lehrweisen Einer Lehre dienen. 1) Wie die eine die Unausbleiblichkeit der Sünde nicht verneint, so will die andere ebenso wenig Gott zum Urheber der Sünde machen, und beide verneinen daß die Sünde der Grund sei warum Einige verworsen werden, denn gleiche Sünde haftigkeit sei Allen gemeinsam, könne also nicht der Grund sein für das ungleiche Behandeltwerden im ewigen Rathschluß.

2. Ebenjo unerheblich ift die ungleiche Anordnung ber im ewigen Rathschluß enthaltenen Momente, De sogenannte Ordnung der mehrfachen Decrete; benn diefes ift nur eine andere form für benfelben Gedanten welcher ber naberen Beftimmung bes Objectes der Pradestination zu Grunde liegt. Man sagte fich febr bestimmt baß im Decrete alles gleich ewig fei, baher nur in Frage tomme wie seine Bestandtheile einander subordinirt seien. 2) Ist nemlich Object ber Gnadenwahl der noch nicht gefallene, ja noch nicht geschaffene Menich, jo entsteht die supralapsarische Anordnung ber Decrete, Gott beschließt als letten 3med die Kundgebung feiner Barmbergigfeit und Gerechtigfeit, davon abhängig zweitens vernünftige Geschöpfe ju schaffen, fie in die Gunde fallen ju laffen, endlich die Ginen ju erretten, die andern zu bestrafen. - Ift hingegen Begenftand ber Bradestination ber als gefallen betrachtete Menich, so ergiebt sich Die Ordnung der Decrete anders, Gott beschließt nun querft Denichen zu schaffen, dann ihren Fall als unausbleiblichen zuzulaffen, dann erft die Gnadenwahl zu treffen und dadurch sein Erbarmen und seine Gerechtigkeit zu bezeigen. Selbstverftandlich verandert fic Dieje Reihenfolge ber Decrete für die Arminianer ju folgender Geftalt: erftlich beschließt Gott die Menichen zu erschaffen im Stand ber Unichuld, zweitens die vorhergeschene Gunde zuzulassen, drittens Allen

<sup>1)</sup> Ebbs. S. 185. Niemand bachte baran baß dieser sonstige Grund warum Gott die Sunde eintreten lasse schon im Begriff des Menschen enthalten sei, weil sundos bleiben muffende Geschöpfe eben nicht Menschen waren.

<sup>2)</sup> Ebdf. S. 328.

Erlösung darzubieten unter der Bedingung des Glaubens, viertens in Boraussicht des Berhaltens die Einen dann selig zu machen, die Andern nicht. <sup>1</sup>) Oder auch so: Gott beschließt den Sohn zu sens den zur Erlösung Aller (voluntas antecedens), dann daß jeder der an ihn glaubt selig werde, hierauf Allen eine zum Glauben hinreichende Gnade und Erkenntniß zu geben, und die als glaubend vorhergesehenen zum Heil zu prädestiniren, die Andern zum Unheil (voluntas consequens). <sup>3</sup>)

Auch der Ampraldismus hat die Ordnung der Decrete mobificiren müssen. Gegner formuliren dieselbe so: "Gott will aus allgemeiner Liebe ernstlich die Rettung Aller (prédestination générale), dann den Sohn senden Allen die Erlösung zu erwerben, weiterhin Allen hinreichende Gnade geben, daß sie glauben könnten, endlich Einigen den Glauben schenken. <sup>3</sup>) Es genügt aber was Ampraut selbst sagt: "daß Gott vorerst aus Liebe zum ganzen Menschengeschlecht ewig beschlossen hat seinen Sohn zu senden, der für Alle ewiges Leben erwerbe wenn sie an ihn glauben. Weil aber, wie Gott vorhersieht, von den sündhaft Gewordenen Keiner diese allgemeine Gnade annimmt, so sei zweitens beschlossen aus ganz besonderer Liebe und Erbarmen Einige auszusondern, ihnen den Glauben zu verleihen der sie sicher zum Heil führt, so daß die Uedrigen übergangen bleiben und sicher durch ihren Unglauben in Berdammniß gerathen." <sup>4</sup>)

3. Alle diese verwickelten Streitfragen sollten die Einsicht weden daß auß zu Grund gelegter Decretenvorstellung eine befriedigende Lehre von der applicirenden Gnade nicht zu gewinnen sei, indem die mildernden Aussührungen nichts wirklich mildern, die orthodoge Strenge aber bei ausdrücklicher Zurückweisung aller dieser Milderun= gen zu immer unseidlicheren härten gedrängt wird. Der Borwurf welchen Arminianer und Ampraldisten ihren orthodogen Gegnern

<sup>1)</sup> Centralb. II. S. 325.

<sup>2)</sup> Ebdi. S. 328.

<sup>3)</sup> E661. S. 329.

<sup>4)</sup> E66f. S. 380. 416. 552.

machen, ist doch gegründet, daß sie nemlich in so bestimmt nun geltend gemachten Härten weit über die Bekenntnißschriften hinaus gehen, wenn sie behaupten 1) weil nicht Alle gerettet werden, so wolle Gott es nicht und habe keinerlei Willen oder Liebe für alle Menschen, er wolle die Seligkeit Aller nicht, er wolle überall nur was wirklich geschieht, wolle nicht was nicht geschieht; was er vorschreibe nenne man irriger Beise seinen Willen; er wäre nicht allsmächtig, wenn etwas geschehe das er nicht will, ja er wäre unselig und elend; er wolle mit gar keinem Willen Aller Heil, sonst hätte er ohnmächtige Wünsche, Christus sei nicht für Alle gestorben, die Berufung und Gnabenmittel seien für die Berworfenen mit keinerlei Heilsabsicht verbunden. Sogar was sonst immer gelehrt wurde, daß ein vorschreibender und billigender Wille das Heil Aller wolle, mochte man nun nicht mehr einsach zugeben<sup>2</sup>).

Und wie die Decretenvorftellung felbft als gar zu anthropomorphisch einer reinern Lehre von der Gnade weichen foll, weil sonft bie Berwirrung unlöslich bliebe, fo leiten eben dahin vollends bie Streitfragen über Anordnung der Decretsbestandtheile. Wie sonderbar zwar die Ewigfeit aller zu behaupten, bennoch aber formliche Theile im Decret als eine Mehrheit von Rathichluffen vorauszuseten, von denen einer den andern erst veranlagt. Freilich fagt man, in Gott sei alles schlechthin einfach und zugleich vorhanden, er wife und wolle alles auf Einmal ohne Succession von Momenten, bann aber redet man doch wieder von Abhängigkeit des einen Rathichluffes vom andern, ja man streitet ob im Rathichlug ber Gnadenwahl die Menschen erst als Thonniasse überhaupt, oder schon als geschaffene Bersonen, ob diese als noch nicht gefallene ober als schon gefallene betrachtet feien, b. h. nur auf Ginem ber Stadien ihres Daseins; - bann aber giebt man boch wieder zu, eigentlich sehe Gott Alles auf Einmal, reflectire und abstrahire nicht, denke nicht discursiv sondern intuitiv. Rurg die innern Widersprüche der Decretenlehre find so zugestandene und grelle daß die Glaubenslehre

<sup>1)</sup> Ebbs. II. S. 407 f.

<sup>2)</sup> Ebbs. S. 423.

5.

eine so anthropomorphische Vorstellung endlich wird fallen lassen, wenn nur die Interessen welche das fromme Bewußtsein an ihr befriedigen wollte, nicht übersehen werden und bei reinerer Lehrzgestaltung ihre vollere Befriedigung sinden. Die reinere Lehre ist in der Dogmatik überall doch vorbereitet und hat nur an deren bessere Elemente anzuknüpsen, so daß die große und mühsame Gedankenarbeit, welche besonders von Resormirten geleistet worden ist, so wie die arminianischen, ampraldischen, pajonistischen, dann die lutherischen Bemühungen um mildere Lehre getreulich benutzt werden. Statt einst sixieter Gnadendecrete wird daß sich immer gleich bleibende Walten der Gnade zu lehren sein. Wenn Schleiermacher sagt daß diese Dogmen wieder, in Bearbeitung zu nehmen seien, 1) so wird man doch niemals zum Ziel kommen, so lange noch vorweltliche Decrete sessgelalten bleiben.

65 —

- § 148. Bas die Lehre von vorweltlichen Decreten und festgestellter Gnadenwahl dem frommen Bewußtsein gewähren sollte, die Demuth welche alles Seilsleben schlechthin der göttzlichen Gnade verdankt, und die Zuversicht daß unser Seil in Christus gesichert sei, wird reiner und wahrer geleistet durch die Lehre von der ewig in Gott begründeten, in der Zeit sich unverändert immer gleich bleibenden Gnade.
- 1. Bon jeher ist erklärt worden es sei theils die fromme Demuth, alles erlangte heil rein der göttlichen Gnade zuzuschreiben, theils die zu unserm Frieden nöthige heilszuversicht, welche in der Lehre von vorweltlich fest gestellten heilsrathschlüssen ihre Begründung suchen und finden. <sup>2</sup>) Bin ich vor Erschaffung der Welt schon unadbänderlich erwählt, so fließt mein heil als ein gesichertes rein aus der Gnade. Daher die allgemeine entschlossene hinneigung der ganzen Resormation zu dieser dogmatischen Lehrweise, daher die nie rastende Arbeit nach dieser Richtung, daher die Entschlossen-

<sup>1)</sup> Ueber bie Ermählung.

<sup>2)</sup> M. ref. Dogmatif II. S. 214 f.

beit diese Dogmen trot ihrer harten und anftokigen Bestandtheile ftanbhaft zu vertheibigen, baber auch bei benen welche biefe barten au milbern suchen, die eifrige Sorge jene beiben frommen Bedürfniffe boch nicht zu beeinträchtigen. Man erkannte bas volle driftliche Dieser frommen Bedürfniffe gegenüber ber romisch tatholischen Lebre, bie zwar im Allgemeinen auch alles Beil in lettem Grund auf ber driftlichen Offenbarung ruben läft, bann aber die Demuth abidmacht burch herbeigezogenes verdienftlich werdendes eigenes Mitwirken, und barum auch die Beilszuversicht soweit abschmächt als ber immer mangelhafte menschliche Factor jum Beilsproduct mitwirten foll, beides im Intereffe die Rirche als die Beilsbieterin und Beilswirkerin so zu verherrlichen daß Gott fein Gnadenwalten an fie wie an eine Stellvertreterin abgegeben batte. Wir feben ben proteftantischen Gifer in Berfechtung dieser Dogmen baburch angefact daß jebe Abschwächung zur semipelagianisch tatholischen Lehre zurud-Juführen ichien. Die Erbitterung gegen bie Socinianer wird vollends gesteigert durch beren unverkennbaren Belagianismus. Meinung mahren sich die lutherisch Orthodoren gegen Melanchthons Synergismus und die reformirten gegen die arminianische Lehre, ja selbst gegen die fehr unschuldige ampraldische Milberung. Lutheraner konnten darum auch ihre Bradestingtionslehre nur soweit mildern als die Ohnmacht bes Menschen fürs Beilsgute ungeschwächt anerkannt blieb. Calvins Entschloffenheit aber bas horrible Decret festzuhalten, erklärt sich aus dem erwähnten frommen Bedürfniß, mabrend die nie ausbleibenden Milderungsversuche doch wieder ein Berlettfein des frommen Bewußtseins verratben. bem Boden ber Borftellung von vorweltlich abgeschloffenen Decreten tann eine bauernde Befriedigung unseres frommen Bewußtseins gar nicht entstehen, weil man entweder mas absolut und unveränderlich über uns Einzelne beschloffen ift, immer als das über uns enticheibende auch in Erfahrung bringen möchte und es boch nicht kann, oder sobald man die Absolutheit beseitigt, auch das feste Fundament in Gottes Unade verloren geht.

Sowol die Härte der folgerichtig durchgeführten reformirten Lehre als auch die steten fruchtlosen Bersuche sie zu beseitigen, zeitigen

endlich die Einsicht daß die ganze Decretsvorstellung nur populären Werth hat und als ganglich anthropomorphische der Lehre von der Onabe weichen muß. Sogar wenn diese Decrete fteben blieben, ware doch nicht das Decret sondern der es beschließende Unadenwille felbst das entscheibende. Run tann zwar ein Mensch sich in gegebenem Moment für fünftige binden wollen an fest gefaßte Entschlüffe, er wird es aber thun weil er sich in jenem Moment besser und einsichts= voller fühlt als er später etwa fein könnte. Für Gott bingegen fällt biese Analogie ganglich babin, er bindet sich nicht in früherer Zeit für spatere, noch bor ber Welt für die Weltzeit. Der emige ober borweltlich icon feste, unabanderliche Rathichluß ift hier nur die gurud= geworfene Borftellung für die 3bee des ewig und darum burch allen Reitverlauf sich gleich bleibenden Gottes, näher der erlösenden Gnade, und das mabre in jener Vorstellung ift die Einsicht daß unser wirkliches Beilwerben ober Beilverschmähen nicht aus erft jest gewordenem oder gar durch uns erft veranlagtem Gnadenwalten Gottes herrührt sondern aus einer stets sich gleichen, darum bor ober über unserm und vor allem Dasein ichon bestehenden Gnade, die ichlecht= bin nur in Gott selbst begründet ift und nicht erst durch uns in ihm hervorgerufen wird. Die Borftellung bom sichern Berwirklicht= werden des vorweltlich festgestellten Rathichluffes tommt gur reinern Bahrheit in ber Idee daß Gottes Enabenerweisung sicher auf jedem Bunkte erreicht und wirkt was aus ihrer Natur hervorgeht, sowol ziehend als abstoßend, erweichend als verhartend, so daß wir rud= fictlich unfers Beils ichlechthin abhängig find bon diefer Bnade, welche wir gänzlich nicht abandern können. Die Borstellung daß was aus uns wird durchaus festgestellt fei im ewigen Rathschluß, barum auch alles irgendwo entstandene Beil, tommt zu ihrer Wahrbeit im ganglichen Abhangigsein bon der sich immer gleichen und ihrer Natur gemäß wirtsamen Ongbe selbst. Die Borstellung bag Sottes Wirksamkeit ewig weise gefagten Rathichluffen entsprechend und darum weise sei, tommt jur Wahrheit im Beisesein bes fich gleich bleibenden Gnabenwaltens felbft. Die Borftellung endlich daß vorweltlich abgeschloffene Decrete jede eitle Meinung von felbft= eigenem Beilsvermögen ganglich niederwerfen, wird mahrer wenn

wir die immer gleich waltende Gnade felbft biefes leiften laffen. Rurg unfer ichlechthin Abhangigsein wird mahrer unter ber Gnabe felbst als unter einst festgestellten Decreten, wie man benn wirklich bie gratia, nicht das decretum, als invincibilis, irresistibilis, inamissibilis, perseverans bezeichnet hat. Die Enade sett ihre Absicht durch, nicht weil sie an ein unabanderliches Decret sich gebunden hat, sondern weil fie Gottes unveränderliche Wirtsamkeit ift. Darum nannte man doch lieber die gratia als das decretum die wirksame, efficax, operans u. s. w. Was man also vom Decret aussagte galt eigentlich immer ber es fassenden und exequirenden Gnade felbst. Alles Barte, Anftößige ber bogmatifchen Lehrweise fließt aus der mechanischen Decretsborftellung, da bas Decret ein lebloses, ftarres, unbewegliches wird und als unabanderlich fixirt boch nur wie ein Berhängniß ober Fatum über uns schwebt, erläutere man immerhin, es sei bom beidnischen Fatum baburch verschieden baß es von Gott unferm himmlischen Bater festgestellt fei. zu sagen, die Gnade exequire ein unveränderliches Decret, sagen wir richtiger, fie fei eine in fich felbst unveranderliche Wirksamkeit Gottes. ewig sich selbst gleich.

Auf Einem Punkte aber steht das Entscheidende für die Frage ob diese Berichtigung unbedenklich sei, namentlich sür das Gefühl der Abhängigkeit schlechthin. Im Decret sah man das Mittel, jede Meinung abzuschneiden als richte sich Gott nach uns, müsse zusehen, wie wir uns verhalten und allemal daraushin in der Zeit erst seine Entschlüsse und Waßregeln treffen, kurz als sei Gott irgendwie von uns abhängig. Diese Leistung des vor unserm Dasein schon festzgeseten Decretz ist der Hauptgrund warum die Reformirten so streng an den Decreten festhielten. Man verwarf jede Milderung, weil sie zum Sichrichten und Abhängigwerden Gottes von uns und unserm Betragen hinseite. ) Wie nun wenn wir an die Stelle der Decrete die Gnade selbst und ihr Walten in die Glaubenslehre einsühren, geben wir damit jene gänzliche Abhängigkeit preis? Dieses wäre der Fall nur bei irriger Auffassung unsers Verhältnisses

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 201 f.

zur Gnade; denn in Wahrheit bestimmt sich diese in ihrem Wirken niemals je nach unserm Thum, als entschließe sie sich nun erst so und so zu versahren, als werde sie nun erst die hier erweichende, dort versidende, sondern die Gnade, als ewig sich selbst gleich wirksam, ist von vornherein die auf jeden menschlichen Zustand so einwirkende wie es ihrem Wesen zukommt; sie geht immer voran, ist in ihrem Wirken durchaus nicht erst von uns bestimmt oder veranlaßt. 1) Dieses verstand man nicht und versocht darum die Decrete, welche als vorweltlich unabänderlich sigirt jedes Bestimmtwerden Gottes durch uns abschneiden. 2) Wir denken aber, weit sicherer als durch die Decretsvorstellung werde dieses geleistet von der Gottesidee selbst, hier also von der Enade.

2. Stellen wir die Lehre von der Gnade felbst auf statt von Onabenrathichluffen, welche bann nothwendig fich verwirklichen, fo fallen bie aus bem mechanischen Determinismus des Vorausbestimmtfeins fliegenden Sarten dabin; wir steben und entwideln uns nun unter ber lebendig wirtfamen unberanderlich fich felbft gleichen Unabe, welche immer icon die Natur hat auf jeden menschlichen Zuftand so und so einzuwirken, und das nicht erft annimmt abhängig bon biefen Buftanden. Dag die Gnade ihre Einwirkungen andere je für sich ändernde menschliche Beschaffenheit, popular gesprochen daß Gott Berheißungen gebe, jurudnehme, in Drohungen ummandle, jest etwas will, jest es wieder gurudnimmt ja Berheißenes wieder bereut, erklärt sich nun als das empirische Auffassen des der Gnade ewig gleich und unveränderlich eigenen Waltens über ber beränder= lichen Menschenwelt. Die Barten ber Decrete verschwinden. ift über uns verfügt nicht in vorweltlichem Ginft, fondern es wird über uns verfügt von der immer auf uns wirkenden Gnade. Schließt das Decret Einige vom Heil aus, so ist hingegen die Gnade auf Alle gerichtet mit ungleichem Erfolg. Berwirklicht fich das Decret

<sup>2)</sup> Oben I. S. 302 ist das Entsprechende von der Borsehung gesagt, S. 371 von der Heilssphäre.

<sup>2)</sup> Centrald. II. S. 129: "Richt unfer Wille bestimmt erft bie Gnabe in ibrer Wirtung".

unausmeidlich, wiewol es nicht zwingt, so feben wir nun die lebendig wirksame nade so auf uns wirken wie es uns angemeffen ift und nur auf biesem Wege ihr Ziel verfolgen. Sagte man, bas Decret wirke als allmächtige Engbe alles Widerftebende niederwerfend, überall genau mas es beschlossen hat, so seben wir nun die Gnade, ob auch nicht allmachtartig und physisch wirkend sondern moralisch geistig, doch als eine Wirksamkeit beffen ber allmächtig ift und barum auch das zu erreichen weiß mas er durch geistiges Ginwirken auf wollen könnende Geschöpfe erreichen, alfo nur auf dem Bege ber endlichen Zustimmung erzielen will. Wurde bas Decret bualistisch, weil theils Gnade theils Gerechtigkeit tund werden foll, fo tann bas Bnabenwalten felbft, obwol es auf ungleiche menfchliche Buftande ungleich wirtt, als bualiftisches nicht gedacht werden; auch fteht bie Gnade felbit, mahrend im Decret diefer abstratte Gedante moglich blieb, der Gerechtigkeit nicht gegenüber, als erweise sich jene an den Einen, diese an ben Andern, sondern die Liebe, gegen Sunder fic als Gnade bestimmend, ift zum voraus innerlich geeint mit ber Gerechtigkeit, eine gerechte oder beilige Gnade, fich erweisend allen Beschöpfen deren Natur dafür empfänglich ist ober werden tann. Denn immer find die Menichen unter bem ichlechthin Abhangigfein bon Gott als dem herrn der Natur und der fittlichen Welt so geworden, wie fie fürs Einwirken ber Gnade nun beschaffen find, empfänglich ober noch nicht empfänglich ober zur Zeit verstockt, widersettlich. Sind im Gnadendecret die Einen sei es nun- von Gott frei ober auf Vorhersehen bin bom eigentlichen Gnabenerweis ausgeschloffen, so läßt fich von der Gnade selbst ein folch particulares Walten nicht aussagen. Man wird nicht genothigt zu Behauptungen wie das orthodoge Decret fie aufstellen muß, Gott habe für beftimmte Bersonen gar teine Gnade, sende Christus gar nicht, um auch diese zu erlösen, und Christus habe ebenfalls keinerlei erlosende Liebe zu diesen. Rurg die Schwierigkeiten welche von ber Decretenborftellung erzeugt find, liegen nicht ebenso im Begriff ber Gnabe ober werden in dieser als bloge Migverständnisse beseitigt. Die Eigen= icaften aber welche man bem Decret unhaltbar zuzuschreiben bflegte. erweisen fich als der Gnade felbst zukommend, wie benn gerade bie

reformirten Dogmatiker wo fie vom Decret reden oft unwillfürlich die Gnade selbst nennen; sie, die gratia sei absolute, freie, wirkungs= fraftige, unbesiegbare. Was aber bom dualistischen Decret aus Particulares in die Gnade felbst hinübergetragen wurde läßt aus bem Begriff ber Gnabe fich berichtigen. Es ift baber Aufgabe ber Glaubenslehre, ftatt ber Decrete trot ihres popularen Werthes Die Onade felbst zu lehren, den Anthropomorphismus aber abzustreifen. Die Fragen geben boch bon je ber auf die Gnade felbst, ob sie eine absolute oder bedingte, eine universale oder particulare, eine phyfische oder moralische oder über beiden liegende Wirksamkeit sei, ob eine unmittelbare oder durch Mittel wirkende, ob eine ihr Werk ficher vollbringende oder nur unfer Ronnen berftellende, b. h. irresistibilis oder resistibilis, amissibilis oder inamissibilis. Bedeutung aller dieser Fragen erheischt einen eigenen Abschnitt als Lehre von der Gnade, da es nicht genügen tann dieselben alle nur bei Gelegenheit der Decretenlehre oder des in uns auftretenden Seils= lebens zu besprechen. Ohnehin gewinnt bann die Dekonomie bes h. Geiftes erft ihre Gleichmäßigkeit mit ber Dekonomie bes Baters und bes Sohnes, indem nun auch für die britte Dekonomie sich Die Eintheilung ergiebt, Lehre bon ber wirtfamen Gnade und Lehre bon ihrem Wert. Bur Beit mar es aber nothwendig borber biefen Uebergangsabichnitt aufzustellen, um die Decretenlehre als nicht mehr haltbar zu fritifiren und so die reinere Methode zu rechtfertigen.

## Erftes Kapitel.

Die applicirende Gnade des h. Beiftes.

- § 149. Die Enabe welche das in Christus sich offenbarende Heil den Subjecten aneignet (§ 140), ist nach dem Umfang und Ziel ihrer Wirksamkeit eine universale mit jeweilen particularer Berwirklichung in der Geschichte.
- 1. In der anthrobomorphischen Decretenlehre bat fic das unferm Lehrfat entsprechende so vielfach geltend machen wollen bag Die Borbereitungen zu bemselben überall vorhanden find; bort aber nicht befriedigend erreichbar 1) tommt die gesuchte Wahrheit erft als Gnadenlehre zu ihrem Ziel. Immer suchte man im gottlichen Rathfolug die Unterscheidung einer universalen Beilsabsicht einerseits und ihrer particularen geschichtlichen Anwendung anderseits. Die lutherische Eintheilung in voluntas antecedens und consequens wird erst in unserm Sate gang begriffen. Jene foll ein universaler Gnadenrathschluß sein, aller Welt in Christus die Erlösung darzubieten für den Glauben; diese aber foll die particulare Anwendung fein auf die verschiedenartig zu jener fich verhaltenden Menschen. Bestimmter gebrauchen die Arminianer Diese Unterscheidung, so daß in dem vorhergehenden göttlichen Willen das Wollen ber allgemeis nen Beilsauftalt in Chriftus liege, im nachfolgenden Willen aber die von ihr ausgehende Wirksamkeit auf die Bersonen. raldus sucht einen vorhergehenden Willen als allgemeine Gnade für Alle, im nachfolgenden aber eine Gnadenwahl für die gegebenen verschiedenen Personen. Ja die reformirte Orthodoxie sogar konnte sich Aehnlichem nicht entziehen, wenn fie hinter ber particularen Bersonenbehandlung ein allgemeines Zugemuthetsein der Beilsanstalt boch zugiebt; nur nennt fie biefen erften Gotteswillen nicht ben

<sup>1)</sup> Röftlin, Luthers Theologie II. S. 328 f. zeigt, wie Luther das verborgene particulare Decret mit dem geoffenbarten Universalismus der heilsordnung nicht zu vermitteln wußte.

borbergebenden, sondern den borschreibenden, zumuthenden, voluntas praecepti, moralis, revelata, conditionata, inefficax, signi, 1) weil in diesem Willen sich Gottes Gefinnung andeute; ben nachfolgenden aber nennt sie voluntas decernens, decreti, efficax, arcana, absoluta, beneplaciti, der uns berborgen die Wirfung ber Beilsoffenbarung Gottes auf die ungleichen Bersonen feststelle. Es hat nicht an der Einsicht gefehlt, wie verwandt diese reformirten zweierlei gottlichen Willen der lutherisch arminianischen Untericheidung fei trot der verschiedenen Abzwedung. 2) Aeltere Luthera= ner wie hunnius bezeichneten die zwei Momente im gottlichen Willen auch als theils voluntas decreti, propositi, beneplaciti, der nur auf Erwählte gehe und nie unerfüllt bleibe, theils voluntas signi, der Borschrift gebe, rufe, einlade, aber von sich aus den Borsat jur sichern Berwirklichung nicht in sich trage, baber Sam. huber meint daß bieses gar tein Wille sei, 3) benn "wie sollte Gott äußerlich (geoffenbart) vorschreibend wollen daß Alle gut und selig werben, innerlich und geheim aber nur diejenigen selig und gut haben wollen welche wirklich selig werden. Sagen sie, Gott wolle mit vorgehendem Willen daß Alle felig werden, so mare das recht und deutlich, Gott hatte da Reinem die Gnade versagt, Alle erwählt und mit ernstem Begehren zur Seligkeit bestimmt; nennen fie aber diesen Willen doch einen nur allgemeinen, der keine Gnaden= erwählung noch Vorsat habe, so ifts nicht mehr Wille. Lehren fie aber bann noch einen nachfolgenden Willen, welcher Gnabe habe nur für die Einen, die Andern aber wegweise, wie tann benn neben diesem auch emigen Willen der andere noch bestehen? Der bloge Gnaden= schein für Alle in der voluntas antecedens ift ja einerlei mit der Calbinischen voluntas signi, in Wahrheit aber entscheidet bann boch nur die particulare voluntas consequens über uns." bald aber die Lutheraner anfingen den letteren Willen erst aufs Borberfeben bin feine unabanderlichen Rathichluffe feststellen zu laffen,

<sup>1)</sup> M. ref. Dogmatik I. S. 363 f.

<sup>2)</sup> Centralbogmen II. S. 215.

<sup>\*)</sup> Eddi. I. S. 535 f.

und ben erstern als allgemeines Beil für ben Glauben ju pracifiren, mar die Abweichung von der reformirten Lehrweise nicht mehr eine bloß methodische. Immer aber wird was jene voluntas antecedens sein soll, nämlich das Darbieten der Beilsanstalt mit ihrer Einladung an Jedermann, besser als voluntas praecipiens bezeichnet, gerade bann jedoch kehrt die Frage schärfer wieder, ob biefes mit Recht noch ein Wille genannt werde. Im arminianischen und wieder im ampralbischen Streit murbe bon beiden Barteien jugeftanden daß es miglich fei zwei so verschiedene Begriffe unter Die gemeinsame Benennung "Wille" jusammen ju nehmen, indem ber jogenannte vorhergehende, Allen auf dem Wege des Glaubens Seil anzubicten, b. h. der bedingt universale Wille eigentlich nur vorschreibende Zumuthung fei, nicht aber pradeftinirender Borfat, nicht Vorherbestimmung des Looses der einzelnen Bersonen, auch nicht regierender, wirksamer Wille. So erklärte benn auch Ampraldus, er habe dieses ungenau eine (universale) Prädestination genannt und wolle gerne fich genauer ausdruden; "er meine ja boch nur den geoffenbarten Willen (praecipiens). 1) Nun aber würde gerade mas Gott nicht verwirklicht sondern blog zumuthet, ein Wille fein der in blogem göttlichem Bunichen, Beigen, Begehren beftande, oft unerfüllte Belleitäten, welche fie ben Orthodoren Gottes unwürdig schienen; Gott, sage man, begehre ernftlich daß Alle gut und selig werben durch Blauben, erreiche aber nicht mas er ernstlich will. Man muffe immer wieder zurudkommen auf ben Sat, mas Gott will erreicht er auch, mas nicht erreicht wird bas will er auf feine Beife. 2) Bier aber entsteht die neue Schwierigfeit, Gott ruft boch Alle gum Guten, ichreibt Allen bas Gefet bor, bietet bas Evangelium Allen an, tann aber diefes Alles nicht ernftlich, nur jum Schein, ja fich verftellend und heuchlerisch thun, wenn er fei es nun vorhersehend ober absolut icon bor ber Schopfung die Einen ins Buch des Todes geschrieben bat. Darum gab Ampraut bie Erklärung, "er meine nur dag wenn Alle glauben wurden, es

<sup>1)</sup> Centralbogmen II. S. 310,

<sup>2)</sup> Ebbi.

Bott angenehm mare," 1) b. h. er meine hier ben zumuthend billi= genden Willen, nicht ben verhänglich vorherbestimmenden. Selbst biefer Erklärung gegenüber urtheilten aber bie Orthodoren. "Gott tonne auf teine Weise die Bekehrung derer munichen die er emig gehaßt und verworfen hat." 2) Auch helfe der bedingte Rathschluß nicht, ba Bott ja weiß daß Reiner die Bedingung leiften tann, es fei benn er selbst verleihe es ihm. Das mare keine Liebe sondern eine Berfpottung ber Menichen, ju beschließen "ich will ben Mohren selig haben wenn er weiß wird, was er aber nicht werden kann, wenn ich ihn nicht weiß mache, was ich aber nicht will". 3) Bertheidigt sich Ampraut, "Gott gebe ja jedenfalls Allen das Geset : thue das, so wirst du leben, was wir gerade so wenig leisten tonnen als den bom Evangelium geforderten Glauben," fo antwortet man, "das fei eben tein Decret, teine Bradeftination fondern ein zumuthender Befehl." Wendet jener ein, "wie doch Gott befehlen tonne wo er die Unmöglichkeit bes Behorchens tennt", fo ift bie Erwiederung, "er befehle nur mas von Natur unsere Pflicht fei; find wir durch eigne Schuld bagu untuchtig geworden, fo verliere Gott bas Recht nicht Geborsam zu fordern. Es mare aber unweise, sich Aller erbarmen zu wollen und boch, wie thatsachlich borliegt, die Beilmittel nicht Allen gureichend gu geben. alfo gar nicht Aller fich erbarmen." 4) Bermag ber Ampralbismus bier nicht zu belfen, fo scheinen die Arminianer mehr leiften zu tonnen (§ 143). Ihr doppelter Wille Gottes besteht theils "im gang freien unbedingten Befdluß alle glauben werdenden felig gu machen, theils aber bas Loos ber Einzelnen gemäß ihrem vorher= gesehenen Leiften oder Richtleiften der Beilsbedingung zu beftimmen."5)

Gerade nur der vorhergehende Wille sei eine absolute, unabänderliche Prädestination, der nachfolgende aber eine vom Borher-

<sup>1)</sup> E66f. S. 312.

²) Ebbf. S. 325.

<sup>\*)</sup> Ebdf. S. 331.

<sup>4)</sup> E6bf. S. 340.

<sup>5)</sup> Ebdf. S. 94 f.

seben abbangige, nicht absolute Borberbestimmung. Dit Grund erwiedern die Gegner, "jenes erstere fei teineswegs eine Prabestination Aller sondern nur der göttliche Entschluß die Beilsanstalt mit ihren Ordnungen bargubieten, bas zweite aber bleibe auch feine Borberbeftimmung, wenn ja wir burch unfer Berhalten erft ben borberfebenben Gott bestimmen uns so ober anders im Schidsalsbuch zu notiren. Also seien nur Kategorien aufgestellt, Gläubige als selig werdend, Ungläubige als verdammt werdend, über die Personen aber nicht unveranderlich beschloffen, indem fie immer aus einer Rategorie in bie andere übergeben konnen. Nur die Beilsordnung mare absolut aus reiner Gnade unabanderlich feft beschloffen, über die Berfonen aber bloß bedingt aufs Vorhersehen hin. 1) Laut ber Schrift sei aber gerade der Ermählungsrathichlug als wirkfam befchloffen, und gar nicht eine bloße Beilsordnung aufgestellt, unter ber wir nun unsere Stellung nehmen." 2) Demgemäß sind in ben Dorb rechterbeschluffen als irrige Sate verworfen, "bag Gottes Wille über Rettung der Glaubenden (d. h. die Heilsanstalt) das ganze Erwählungsbecret sei, daß die Erwählung eine allgemeine und eine besondere, eine bedingte und absolute fei, daß fie nicht bestimmten Berfonen sondern Qualitäten (Rategorien) gelte, daß es eine ber Berfonen nur bedingt gebe auf vorhergesehenen Glauben bin, bas Gott nicht beschloffen habe irgend jemand im Berderben zu laffen ober mit der außreichenden Gnadenanbietung zu übergeben." 3)

2. Alle diese bei der Decretsvorstellung unlösbar bleibenden Antinomien sinden ihre Lösung, wenn wir von der sich immer gleich bleibenden Gnade und ihrem Wirken selbst aussagen was vom Decret nur anthropomorphisch ausgesagt wurde. Die Gnade und ihr Walten ift universal und wirkt auf die ungleichen Personenzustände particular. Das ist sie nicht zufällig, willkürlich, arbiträr, so daß sie auch anders wirken könnte, sondern sie ist und will so sein absolut unbedingt, ein freies aus Gottes Wesen hervorgehendes. Sie ist

<sup>1)</sup> Ebdf. S. 126, 137.

<sup>2)</sup> Ebdf. S. 138.

<sup>3)</sup> Ebbj. S. 189.

beides zugleich, sowol universal für Alle, als auch auf jedem Buntte für ungleiche Personen und Zustände ungleich einwirkend, somit particular. Irrig wurde fie als universal eine bedingte genannt, und irrig würde man was unter ihr aus den Personen wird, dem Bufall ober menfclichem Belieben überlaffen. Darum ift bei ber Decretenvorstellung boch die orthodore Festhaltung der Absolutheit bas gewesen was den vollen Wahrheitsgehalt in der ungenügen= den Form geschützt hat, während arminianische und luthersche Ausbeugungen nur ben Begriff ber Decrete verschleiern und so ihm fein unberechtigtes Fortleben in ber Dogmatit erleichtern. 3m Chriften= thum ift die universale Gnade der Erlösungsreligion dargereicht für Alle benen es nabt, nicht jum Boraus nur für die Ginen; aber es wirft, foll und will wirten auf jeden gemäß der perfonlichen Buftandlichkeit, wie diese unter ber gottlichen Weltregierung bes Naturlebens und der sittlichen Geschöpfe geworden ist, particular und am Ende auch dualistisch anziehend oder abstoßend, erweichend oder verhärtend. Die Frage ob es benn allen Menichen nahe und wirklich in diesem Sinn universal werde, gehört an einen andern Ort. wo bom Berhaltnig bes geschichtlichen Chriftenthums jur Erlösungs= religion als Joee zu handeln ift; hier fragt es sich nur ob es in feinem Bereich für Alle Gnade habe ober nur für die Ginen. In Bahrheit foll und will es überallhin als Gnade und Erlösung tom= men, wenngleich es dieses ganglich in seiner Weise will, d. b. nicht awingend sondern die Zustimmung wedend und gewinnend von unferer Ueberzeugung, daher es nothwendig particular wirft und wirfen will. Bei der Decretenlehre wurde also etwas Wahres auch bon benen festgehalten welche nicht jugeben daß jum boraus Jemand berworfen, ihm die rettende Gnade versagt oder nur schein= bar angeboten fei; nur hatte man barum die vorweltlichen Decrete nicht als wesentliche Lehrweise festhalten sollen. Auch mas die Erwählungsuniversalisten gesucht haben ift etwas Wahres, sogar bei Sam. Buber, nur fann man mas Allen gilt nicht füglich eine Erwählung nennen; sie hatten die Gnade felbst im Auge, wurden aber verwirrt durch die Decretsvorstellung. Im Uebrigen bleibt bei unserer Lebre auch stehen daß Gott, weil er Gnade ift und beren

Anwendung auf die verschiedenen Personen so will wie sie wird, Alles unveränderlich will und weiß was geschieht, somit für und in der Zeit es auch vorher weiß und will. Nur bleiben wir uns bewußt daß das Lettere anthropomorphisch gesprochen ist. Wenn Reuere wie Rothe, Benschlag, Martensen die Erwählung einen zeitlich geschichtlichen Alt nennen, somit von zeitlichen Alten auch ewige und vorweltliche unterscheiden, so suchen sie unsern Lehrsat, bleiben aber noch immer in der Decretsvorstellung und weisen nicht nach, wie was Gott in der Zeit thut doch in seinem ewigen Wesen begründet sein muß. 1)

- § 150. Die Gnabe als Erlöfungsreligion wirkend ift für bie ganze Menschheit bestimmt, als im Christenthum voll offenbart jeweilen nur für diejenigen welche von diesem erreicht werden.
- Die Gnade universal über die ganze Menschheit waltend, wirft überall Regungen der Erlösungsreligion, als Christenthum aber vollendet dargeboten fann fie universal sein nur für den von ihm erreichten Kreis, in welchem es aber bei ber Unwendung, Application an die verschiedenen Bersonen particular wird, werden foll und will. Es durfen diese beiden Gebiete nicht mit einander vermischt und verwechselt werden, wenn man nicht in weiteren unlösbaren Antinomien verstrickt bleiben will, wie das extra ecclesiam nulla salus fie veranlagt hat. Gerade die Decretenlehre, nach welcher alles in der Zeit geschehende vorher im Weltplan feftgestellt ware, hemmt das Erwachen der so nothwendigen Sonderung bieser beiden Gebiete. Man meint sagen zu muffen, außerhalb bes geschichtlichen Christenthums sei zum Boraus jeder berloren und berdammt; man meint auch innerhalb der Rirche die bor erwachtem Bewußtsein oder gar bor ber Taufe sterbenden Rinder verdammt erklaren zu muffen, weil außer der Rirche tein Beil, und findet boch dabei die fromme Befriedigung nicht. Man sucht ber Barte

<sup>1)</sup> Rothe, Dogm. II. S. 22 f.

jenes extra ecclesiam nulla salus etwas abzufeilen, hat aber auch babei bas gang gute Gewissen nicht. Vorerst möchte man die Rinber bon Christen gerettet missen, bann überhaubt alle sterbenden Rinder, 1) die wenn freilich Erbfünde boch nicht wirkliche Sunde an fich hatten. Dann möchte man fich ber Beiben annehmen, bie bas Chriftenthum ohne ihre Schuld nicht haben also es auch nicht berwerfen konnten, und fand ben Anstok eines Berbammtseins berer die ohne ihre Schuld des Heilmittels entbehren, doch nicht beseitigt burch die Behauptung das Ebangelium fei ihnen zur Strafe für Sunden ihrer Bater oder für ihr vorhergesehenes Berhartetbleiben versagt. Gerade die Erwählungslehre murde daber benutt diese Barten umfaffender ju beseitigen. Je freier ber Rathichlug bom Butbunten Bottes gefaßt ift, und je absolut ficherer er fich berwirklichen muß, besto leichter tann es ja auch außerhalb bes drift= lichen Complexes Erwählte geben. Wie es folche ichon vor Chriftus lebende in Israel gahlreich, sporadifch auch unter Beiben gegeben habe, so könnte es welche geben auch neben und außer dem Christenthum, in der jetigen Beidenwelt. Ging Zwingli mit Berufung auf morgenländische Rirchenväter 2) weit in dieser Richtung, bie Ermählung, nicht die Gnadenmittel der Rirche als das Ent= fceibende erklärend, fo wurde Luther bedenklicher eine Lehre zu billigen bei welcher die Gnadenmittel ihre Bedeutung verlieren konn= Schwerlich hätte er den Sat XVII der helvetischen Confession unterschrieben, "daß wir die Kirche nicht so genau in die erwähnten Beichen (Gnabenmittel) einschließen, um Alle außer ber Rirche leben= ben, ber Sacramente nicht theilhaften zu verdammen. Wir wiffen ja daß Gott einige Freunde in der Welt gehabt hat außerhalb des Bemeinwesens Israel." Immer aber wird man bin und hergetrieben, zwischen hartem Berdammen Aller außerhalb ber Rirche und Aufsuchen einer milberen Berfahrungsweise Gottes. hat Ampraldus ernstlicher sich gewidmet auf eine Weise die uns

<sup>1)</sup> Centrald. II. S. 406. Gifrig Zwingli. Centrald. I. 96. 125.

<sup>2)</sup> Centrald. I. S. 125.

remerthbarer erscheint als seinen Zeitgenoffen. "Sei freilich rentiche Bertundigung Christi ju Bielen nicht gekommen als bifti Ertenntnig, fo fei boch bon Gott Niemand ausgeschloffen, be Allen icon burch seine Borsehung Erweise bes Erbarmens a eine gureichende Bredigt, wenn fie nur berfelben folgen. Die! jehung schon zeige daß bei Gott Erbarmen sei für jeden ber w Buflucht nimmt, und jeder folche erlangt Bergebung und Beilig ein Erbarmen "das freilich auch bier nur ermöglicht sei burd Opfer des Sohnes, gultig auch fur die welche von biefem 1 minen." 1) Dieje Erweiterung ber Bnabe über Die empirische ! bingus, obwol nicht etwa velagianisch verstanden sondern pri natianisch, hatte insofern gerade der reformirten Orthodorie nehmbar fein können, als fie ja anderseits Berworfene unt Rülle von firchlichen Gnadenmitteln boch verloren erklärt. nun bier nur die Bradestination entscheidet, warum nicht auch Aber gerade auch darüber verklagte man Ampraut bei der Nat fpnode, "daß eine deutliche Erkenntniß Chrifti nicht schlechter nothwendig jum Beil fein folle", und Ampraut mußte juge baß bie aus ben Berten ber Schöpfung und Borfebung crae Unterweifung jum Glauben an die Gnade nie hinreiche ben p lichen Menschen bei seiner Blindheit zu bekehren, wozu nu Hören des Gotteswortes als Organ des h. Beistes ansreiche Niemand je gerettet werden konne ohne durch gewiffe Kenntnif getrenzigten Chriftus, die aber unter dem A. T. nicht ebeni fordert wurde wie jest unter dem N. T.; in einer andern al ihristlichen Religion werde teiner gerettet." 2) Gine gang aufri Aurildnahme war dieses nicht, denn als nachher orthodore G wieder mit diesem Angriff tamen, 3) erklärte er boch aufs "ble Verufung sei eine universale und eine particulare. Di ober beutlicher berufe Gott Alle, zureichend wenn wir gut g maren, aber bem einmal verderbten Menichen helfe nur die

<sup>1) (4</sup>bdf. 11. S. 285 f.

<sup>\*1 (</sup>fib). S. 312. 402.

<sup>4)</sup> Dumoulin und Spanheim.

ıfung." 1) Sein Freund Dallaus 2)' wiederholt noch irgendwie rufe Gott Alle und wolle das Beil auch berer 5 Wortes entbehren, ber Beiden die boch auch Menschen welche Gott allgemeinere, bunklere Mittel habe; sei auch jeit zu groß als daß fie befehrt wurden". Während die en nur die sogenannte gratia communis als für Alle wirkn ließen, jedoch bloß mit bem Erfolg fie unentschuldbar zu andelt es sich bei den Ampraldisten um den gang andern er speziellen und eigentlichen Gnabe, ob nicht diefe, wieim Chriftenthum beutlich und voll geoffenbart, doch auch n undeutlicher und unvölliger, sonft in der Welt sich offen= wirtsam erweise, so daß auch dort mit freilich geringeren itteln eine Rraft bes h. Beiftes verbunden fei. Denn dieses nan offenbar und berhullte es bann wieder, um ber Berzu entgeben. Cbenso offenbar erstrebte man das weitere, die voll geoffenbarte Gnade des Evangeliums nicht nabt. t die in viel geringerem Grad geoffenbarte, somit dunklere m Beil gereichen konne, weil Gott von jedem nur fo viel ils ihm gegeben ist; — aber auch das durfte damals nicht ch gesagt werben. 3) Wie fehr biefe Entwicklung bes ennoch durch mancherlei orthodox reformirte Cape eigentlich t war, hat sich oben I. S. 341 f. schon ergeben. nd sei in ben Boroconomien substanziell berselbe wie in elischen Bollendungsöconomie; wer im A. T. oder sogar Beiden felig geworden, fei es nicht burch Gefegesreligion ischen Gehorsam geworden sondern ebenfalls durch Gnade ertigenden Glauben. Das Chriftenthum fei der Substang Anfang an borhanden und wirksam. Die Kirche als un= ede sich nicht mit der sichtbaren, konne auch über diese

i. E. 385.

ſ. €. 402.

t find neueste Lutheraner da angelangt wo Ampraut aufhörte. Thos it die göttliche Weltregierung überall von den Gnadenwirfungen durchs Luthard vom freien Willen 3. 382.

verwerthbarer erscheint als seinen Zeitgenoffen. "Sei freilich bie beutliche Berfündigung Chrifti ju Bielen nicht gekommen als biffincte Erfenntniß, fo fei boch bon Gott Riemand ausgeschloffen, ba er Allen icon burch feine Borfebung Ermeise bes Erbarmens giebt, eine zureichende Bredigt, wenn sie nur berselben folgen. sehung schon zeige daß bei Gott Erbarmen sei für jeden ber zu ihm Buflucht nimmt, und jeder folche erlangt Bergebung und Beiligung; ein Erbarmen "bas freilich auch hier nur ermöglicht sei durch das Opfer des Sohnes, gultig auch fur die welche von diefem nichts miffen." 1) Dieje Ermeiterung ber Gnade über die empirische Rirche hinaus, obwol nicht etwa pelagianisch berftanden sondern prabeftinatianisch, hatte insofern gerade ber reformirten Orthodoxie annehmbar sein können, als fie ja anderseits Berworfene unter ber Fülle von firchlichen Gnadenmitteln doch verloren erflart. nun hier nur die Brädestination entscheibet, warum nicht auch bort? Aber gerade auch barüber verklagte man Ampraut bei ber Nationalspnode, "daß eine beutliche Erfenntnig Chrifti nicht folechterbings nothwendig jum Beil sein solle", und Ampraut mußte jugefteben baß die aus ben Werten ber Schöpfung und Borfehung ergebende Unterweisung zum Glauben an die Gnade nie hinreiche ben naturlichen Menschen bei seiner Blindheit zu bekehren, wozu nur bas hören bes Gotteswortes als Organ bes h. Geistes ansreiche; bak Niemand je gerettet werden könne ohne durch gewisse Renntnig bom gefreuzigten Chriftus, die aber unter bem U. T. nicht ebenfo gefordert wurde wie jest unter dem R. T.; in einer andern als der driftlichen Religion werbe teiner gerettet." 3) Gine gang aufrichtige Burudnahme mar biejes nicht, benn als nachher orthodoge Gegner wieder mit diesem Angriff tamen, 3) erklärte er boch aufs neue, "die Berufung sei eine universale und eine particulare. Duntler oder deutlicher berufe Gott Alle, zureichend wenn wir gut geartet maren, aber dem einmal verderbten Menichen belfe nur die deut=

<sup>1)</sup> Ebdf. II. S. 285 f.

²) Ebdí. S. 312, 402.

<sup>3)</sup> Dumoulin und Spanheim.

che Berufung." 1) Sein Freund Dallaus 2)' wiederholt noch ffener, "irgendwie rufe Gott Alle und wolle das Beil auch berer elde bes Wortes entbehren, ber Beiben die boch auch Menichen nd für welche Gott allgemeinere, bunklere Mittel habe; sei auch ire Bosheit zu groß als daß sie bekehrt würden". Während die rthodogen nur die sogenannte gratia communis als für Alle wirkım gelten ließen, jedoch bloß mit dem Erfolg sie unentschuldbar zu rachen, handelt es sich bei den Ampralbisten um den gang andern legriff der speziellen und eigentlichen Gnade, ob nicht diese, wieol nur im Christenthum beutlich und voll geoffenbart, doch auch enn icon undeutlicher und unvölliger, fonft in der Welt fich offen= are und wirkfam erweise, so daß auch dort mit freilich geringeren Inadenmitteln eine Rraft des h. Geistes verbunden fei. Denn biefes ftrebte man offenbar und verhüllte es dann wieder, um der Ver= Berung zu entgeben. Ebenso offenbar erstrebte man das weitere, af wem die voll geoffenbarte Gnade des Evangeliums nicht nabt, ichon die in viel geringerem Grad geoffenbarte, somit dunklere nade jum Beil gereichen konne, weil Gott von jedem nur fo viel rlangt als ihm gegeben ift; — aber auch das durfte damals nicht abedenklich gesagt werden. 3) Wie fehr diese Entwicklung des ogma bennoch burch mancherlei orthodox reformirte Sage eigentlich orbereitet war, hat sich oben I. S. 341 f. schon ergeben. Der nadenbund sei in den Boroconomien substanziell derselbe wie in er evangelischen Bollendungsöconomie; wer im A. T. oder sogar tter ben Beiden selig geworden, sei es nicht durch Gesetzeligion to knechtischen Gehorsam geworden sondern ebenfalls durch Gnade id rechtfertigenden Glauben. Das Christenthum sei der Substanz ich von Anfang an borhanden und wirksam. Die Kirche als un= htbare dede sich nicht mit der sichtbaren, könne auch über diese

<sup>1)</sup> Ebdf. S. 385.

<sup>2)</sup> Ebdf. S. 402.

<sup>\*)</sup> Jest find neueste Lutheraner da angelangt wo Ampraut aufhörte. Thosasius läßt die göttliche Weltregierung überall von den Gnadenwirkungen durchsen sein. Luthard vom freien Willen S. 382.

hinaus fich erftreden. Richt das unverschuldete Entbehren, nur das Berschmäßen von Gnadenmitteln die man haben tonnte, fei eine Sould, der Logos wirte sporadisch überall. Alle diese anerkannt reformirten Sate, so jehr eine angstliche Orthodoxie boch immer wieder deren Tragweite icheuen mag, wollen als gefunde, biblifc bezeugte, im driftlich frommen Bewußtsein enthaltene Clemente weiter entwidelt fein. Der Ampraldismus hat dieses versucht, aber nicht ftandhaft festgehalten, weil er, noch felbst in der Decretenvorstellung gefangen, die reine Ausführung nicht finden tonnte. Auch fürchtete man der herrlichkeit des Chriftenthums Abbruch zu thun, wenn außerhalb desfelben doch auch Seligteit zu erlangen mare. auch hier das hinundherschwanten ber dogmatischen Lehrbildung. die bald Erörterungen bringt welche die Beilsiphare über das Chriftenthum erweitern, bald aber angitlich wieder dieje Erweiterung beargwöhnt und verläugnet, immer das Zeichen einer ungenugenden Lehrgrundlage.

2. Die bogmatische Entwicklung brangt baber zu unserem Sat, durch welchen die Bebenten gehoben werden. Sagte man, in ben Boroconomien, ja von Anfang ber Menschheit an fei bas Chriftenthum feiner Substang nach icon borbanden, nur noch unbestimmt und in geringerem Grade, so spricht man zweideutig: dem eben so gut konnte auf der einen Seite Ofterwalds Ratchismus lehren "das Christenthum fei mit Christi Erscheinen in die Welt gefommen", als anderseits die Berner Orthodoren ihn verklagend erinnern, "es sei von Anfang der Welt an vorhanden". 1) Jener meinte das geschichtliche Christenthum als einzige Volloffenbarung ber Erlösungereligion, diese aber meinen die Erlösungereligion mit allen ihren geschichtlichen Bethätigungen, auch ben unbolltommenften. Der richtige Ausdruck ist also, die Erlösungsreligion sei ber Inhalt aller Beilsoffenbarung, barum irgendwie immer borhanden gemejen, selbst in gögendienstlichen Religionen ob noch so trube mitwirksam: normaler in Brael, gulest aber im Chriftenthum gur Bolloffenbarung gefordert. Es ift nicht abzuschen daß das Christenthum berrlicher

<sup>1)</sup> Centrald. II. S. 769 f.

ware, wenn es ichlechthin neu und unerhort erft auf einen beftimm= ten Zeitpunkt bom himmel fiele, 1) als wenn es alle in ber Menichenwelt von je ber wirkenden Beilstrafte zusammenfaffend und von andern Beimischungen befreiend vollendet enthält; oder warum der Logos herrlicher erschiene, wenn er plöglich als incarnatus eintritt, als wenn er als incarnandus icon Borwirfungen ausübt. Die Erlösungsreligion mit ihrem Glauben an die Gnade, mit Recht= fertigung nur durch den Glauben, mit ihrer Berfohnung und Zurudbringung des Abgefallenen jur Gottgemeinschaft ift als reale Sdee überall irgendwie wirtfam, und schreitet neben abnormen Entwicklungen des Beibenthums durch allmählige normale Vorberwirklichung aur vollen Bermirklichung fort, welche im Chriftenthum gegeben ift Baben nun die frühern Stadien der Erlösungsreligion als Boroconomien icon heilwirkend felig machen konnen, weil jedem Menschen nur zugemuthet wird was für ihn zu haben ift: fo wer= ben wir freilich sagen daß wer die Vollendungsöconomie, das Chriften= thum als die Bolloffenbarung haben tann, dem die unbeftimmten Borregungen nicht mehr heilbringend fein können. Die Berschmähung bes vollen Chriftenthums wo es fich barbietet, die Rudtehr ju frühern unvollkommenen Deconomien ber Erlösungsreligion kann nicht beilbringend werden. — Wohl aber ift beutzutage die Frage nothwendig ob nicht mitten in driftlicher Rirche das Chriftenthum gerade als Trager ber Erlösungsreligion Bielen berborgen und unberftanden bleibe, fo daß für fie nur die bom Christenthum boch ber= edelte humanität erfennbar ift, welche treu ergriffen fie jum Frieden führt. Laut wird ja behauptet, viele gefeierte Manner feien Chriften ohne es zu miffen, und viele Undere betrachten fich als Chriften, obwohl fie es gar nicht feien. Wenn aber bergleichen häufig bor= fame, fo mußte es einem Burudgebliebenfein ber Glaubensmiffen= icaft iculd gegeben werben. Das Wefen des Chriftenthums, die Ibee ber Erlofungereligion ju verwirklichen, mußte überbedt fein von Dogmen und Lehren die einem gebildeten Bewußtsein ber

<sup>1)</sup> Wie noch Delitsch will in seiner Apologetik.

Gegenwart als Ausdruck der Idee nicht mehr gelten noch verständlich sein können, wie gerade die so anthropomorphische Decretenlehre, die mirakulöse Christologie, die Herabsetzung der gegebenen Menschen in absolute Unsreiheit, die wörtliche Inspiration der Schrift, das Gebundensein alles Heils an die gegebene Kirche, die fast magische Wirksamkeit ihrer Sakramente und so vieles das man immer noch als von der Kirche gelehrt und zugemuthet betrachtet. Hätte so das Wesen des Christenthums sich verborgen und in der Kirche einen nicht mehr genießbaren Ausdruck, dann freilich müßten Viele die wegen dieser Zuständlichkeit der Kirche das Christenthum nicht zu sehen vermögen, sozusagen mit seinen Boröconomien sich wieder behelsen; auch könnte von Verschmähung eines Heils welches für solche Menschen nicht verständlich, somit auch nicht wahrhaft angeboten wäre, nicht die Rede sein.

- § 151. Die Gnade, nicht allmächtig physisch wirksam aber boch eine geistige Birksamkeit bes Allmächtigen, erreicht überall was sie erreichen will, aber anch überall so wie sie es erreichen will. Sie ist resistibel und boch zulest invincibel.
- 1. Schon bei der Decretensehre wurde die Frage ob das vorweltlich Beschlossene seine Berwirklichung in der Welt allmachtsträftig, irresistibel und invincibel herbeissühre, methodisch zwar untorrett auf die Gnade selbst bezogen, nicht auf das Decret. Man dachte nämlich, wie die Enade einst ihre Beschlüsse sesquirende Macht. Um so leichter wird daher unsere Glaubenslehre die Frage nach der Wirksamkeitsart und nach der was sie will sicher erreichenden Kraft rund und bestimmt statt an das Decret vielmehr an die Gnade selbst richten. Nicht ob das Decret so oder anders wirksam sei, sondern ob die Gnade, welche das Decret gesast hätte, d. h. ewig sich selbst gleich ist, so oder anders ihre Wirksamkeit bethätige; nicht ob das Decret sich siehen der wirksamseil der verwirkliche, sondern ob die wirkende Gnade sicher ihr Ziel erreiche. Besahend antworten die das schlechthin Abhängigsein ernstlich nehmen, und so ergeben sich die Aussagen von der gratia irresisti-

bilis ober insuperabilis 1), welche von arminianischer und lutherischer Seite gurudgewiesen werden. Beides, die Bejahung und die Berneinung, von der Decretenvorstellung abhängig tann nicht befriedigen. Es entsteht wieder die Antinomie, das Hinundherschwanten amischen Sagt man, die Gnade wirft irrefistibel, weil das Decret unausweichlich, ob es nun auf Gutdunken oder auf Borberseben bin bor unserm Dasein festgesett fei, schlechthin verwirklicht werden muß, so scheint eine Ueberwältigung bes Menschen behauptet bie man als für vernünftige Geschöpfe allzu gewaltthätig immer wieder beseitigen möchte; sagt man aber, die Bnade sei nicht irrefistibel, so kommt unser Abhängigsein schlechthin in Gefahr. genauer, die Gnade sei eigentlich doch nicht irresistibel, weil ja der natürliche Mensch ihr gerade nur widerstehe; gemeint sei also nicht die Leugnung des menschlichen Widerstehenkönnens sondern, wenn man genau reben wolle, nur daß ber menschliche Wiberstand im Bekampfen ber Gnade nicht befinitiv obsiegen konne, so bag also die gratia irresistibilis vielmehr die insuperabilis sei 2): so wendet man doch wieder ein, die unüberwindbare, somit schlecht= bin fiegreiche Enade fei eine Macht welcher gegenüber wir nichts waren und nichts könnten. Weder die reformirte Bejahung noch die lutherisch-arminianische Verneinung der gratia irresistibilis oder genauer insuperabilis kann befriedigen, denn jene macht unser Berhalten zu einem gleichgültigen, diese aber giebt unser Abhängig= fein Schlechthin von der Gnade preis. Da nun beides nur die Folgerung war aus dem Decret, je nachdem dasselbe als absolutes gedacht wird oder als bedingtes und vom Borhersehen abhangend firirtes: so fann erst mit Abstreifung der Decretenvorstellung richtiger von der Gnade gelehrt werden. Und wiederum ist das Richtige die Aufhebung der Antinomie daß die Gnade irresistibel oder resistibel

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 448.

<sup>2)</sup> Ebhs. S. 449. Der Bernertheologe Robolf klagt daß man die unilberwindliche Gnade eine irrefistible zu nennen pflege, was doch von den Jesuiten sei aufgebracht worden, um die Wahrheit verhaßt zu machen. Man lehre ja ein sücks den Widerstand überwindendes Ziehen, nicht aber eine jedes Widerstehen ausschließende Gnadenmacht.

- sei. Sie ist ohne Zweisel eine mit unserm Widerkand ringende, Widerstand zulassende, insofern resistibel, aber sie ist zugleich die endlich sicher obsiegende, insuperabilis, wenn das Ringen einer göttlichen Kraft mit menschlicher, ob noch so rein gestig der sich gehend, nicht anders enden kann als mit dem Sieg der unendlichen über die endliche. Dendet man ein wer dieses geltend mache, musse weiter gehen und sagen daß da von gar keinem Ringen die Rede sein könne wo unendliche Kraft im Roment sogleich den endlichen Widerstand niederwersen müßte, weil sie allmächtig sei so führt dieses auf die andere Frage ob nämlich die Gnade allmächtig, physisch wirke, oder moralisch oder wenn beides nicht dann hyperphysisch und, wie man beifügen sollte, hypermoralisch
- 2. hier wird einleuchtend zu machen sein, die Gnade wirte nicht als Allmacht physisch, sondern nach Art moralischer Ginwirkungen, aber diese geistige Wirtungsweise sei die eines Gottes ber allmachtig ift, dem die Allmacht gleichsam garantirt daß er erreicht auch was er burch geistige Ginwirfung erreichen will. Das eigentlich fucht ber Dordrechtercanon, verwirrt fich aber bei feiner Decretenlehre, - es fei irrig zu behaupten, bei unserer Bekehrung wende Bott feine Allmachtsträfte nicht an, unfern Willen machtvoll und ficher gu beugen, sondern man tonne ihm so widerfteben daß fein Bemuben ganglich gehemmt werbe. Co unterwerfen fie ben Allmachtigen unferm Willen; nur fei die Gnade freilich nicht ein phpfisches Stofen sondern ein suges Ziehen".2) (I. S. 289. 389.) Die Wirtungart der Enade ift sehr ungleich gedacht worden, je nachdem man entweder mehr die göttliche, als folche wie man meinte allmächtige Gnadenfraft, oder mehr die menschliche, geistig sittliche Ratur im Muge hatte, mehr die erlosende Gottheit ober mehr ben nur feiner

<sup>1)</sup> Ref. Dogm. II. S. 448. — Rothe II. S. 31 genügt bem unendlichen Faktor nicht, wenn er vom endlichen sagt, es sei ihm möglich endbeharrlich der Gnade zu widerstehen und so ungeachtet der Heilsprädestination und der auch ihm sich erweisenden Gnade verloren zu geben". Schenkel Dogm. II. S. 460 ift anderer Ansicht, weil geschöpstliche Macht der göttlichen nicht überlegen sein konne.

<sup>3)</sup> Riemepers, Ausgabe ber ref. Symbole S. 715.

Ratur nach erlösungsfähigen Menschen. Die reformirte Orthodoxie balt fich überall auf ber erftern Seite, ber Socinianismus ichlägt vollig in die pelagianische Anthropologie um, den Menschen auf Roften Gottes zu erhöhen, die tatholische Lehre grenzt beibes gegen einander ab semipelagianisch, die arminianische und anders modificirt die lutherische sucht eine "richtige Mitte", und die ampraldische auch bier eine Spnthese. Alle bestimmen bemgemäß ben Begriff von ber Gnade als applicirender. Calvin lehrt "die Gnade bewege unfern Willen nicht wie Jahrhunderte lang überliefert wurde fo, daß wir barauf bin die Wahl hätten ber Bewegung zu folgen ober zu widerstehen, sondern so daß sie den Willen wirtsam afficirt. Onade fei von fich aus das wirksame, wie der Berr lehrt Joh. 6, 45." Spatere fugen bei, "bie Unabe fei Berrin unfers Willens, nicht umgefehrt; nur fo fei fie die gur Befehrung hinreichende Bnade". Calvin will aber doch nichts miffen "bon einem außern Unftogen bes Bergens sondern dentt fich ein inneres Afficiren dem bon Bergen gefolgt wird, tein Zwang, feine Bergewaltigung sondern ein milbes Bieben bem wir willig nachgeben". Rur foll biefes boch wieber mehr sein als nur eine moralische Beredung (suasio) burchs Wort, beren Erfolg von unserm Willen abhinge. "Der h. Beift sei es welcher durch das Wort uns bekehrt, indem er die Ginficht erleuchtet und den Willen heiligt durch eine mit dem Wort concurrirende innere Einwirkung, ohne welche das Wort fruchtlos bliebe;" was Ampraldus bann die zur objectiven hinzufommende subjective Enade nennt, mahrend Orthodore etwa ein moralisches Einwirken durchs Wort und ein phpsisches aus dem h. Beift, der erft wirksam giebe, neben einander behaupten. 1) Der blog moralischen Beredung gegenüber wird von den Orthodogen der Ausdruck actio spiritualis physica gemählt, doch aber nur im Sinn realer und fruchtbarer Ginmirkung; benn genauer beiße sie "hyperphysisch, weil sie unfehlbar ihre Wirkung erreiche, barum irresistibel sei ober richtiger gesagt unbesiegbar." Die wider Ampraut sich berhärtende Orthodoxie eines Molinaeus und Spanheim will nicht daß durch Erleuchtung der Ginsicht erft auf

<sup>1)</sup> Ref. Dogmatif II. C. 449.

ben Willen gewirkt werbe. "Der h. Geift gebe nicht bloß Rath und Beredung, er erneuere ben Willen fo birect wie die Intelligenz ichaffe ben neuen Menichen, sonft bermochte Die einleuchtenofte Bereduna nichts. Mir rathen daß ich laufe, hilft nichts, wenn mir nicht Beine geschaffen werben; zu mir reben hilft nichts, wenn mir nicht Ohren verliehen werden." 1) Bei diesem Begriff ber Gnabe muß nun gelehrt werden, fie fei nur für die Ginen, Ermablten borhanden, wirke gar nicht ober nur icheinbar und fruchtlos auf bie Andern. - Da aber diese Particularität im Begriff ber Gnade selbst nicht haltbar ift (§ 149), so muß auch ihre Wirtunasweise anders bestimmt werden. Das versuchen Arminianer und Lutheraner, - die Socinianer laffen eigentlich nur die Gnadenmittel wirten, rein moralisch, ohne die subjective Onade felbst naber zu beachten, - die Gnade fei nicht physisch wirksam, nicht irrefistibel noch invincibel; wie fie aber eigentlich wirtsam fei, fonne burch teine irdische Rategorie bestimmt werben; als geiftiges Einwirken fei fie bem moralischen analog, immer aber weit über diefes hinausgebend, fomit übernatürlich (und wohl auch übermoralisch). Treffen fo beibe Richtungen am Ende bei der übernatürlich unbegreiflichen Wirtungsweise ber Gnade zusammen, nur mit bem Unterschied daß die eine ihr den unausbleiblichen Effect zuschreibt, gratia efficax, die andere aber nicht, gratia sufficiens nämlich jum Glaubenkönnen: fo fett hier ber Pajonismus ein, daß wir tein Recht hatten eine subjective Gnade zu behaupten die ganglich nicht befinirbar fei; es laffe fic ber ungleiche Erfolg gleicher Unadenmittel viel einfacher ertlaren aus der ungleichen Totalität aller Lebensumstände verschiedener Berfonen; der boch nicht fagbare Begriff jener subjectiven Onade fei also ein bloß eingebilbeter. Uebrigens bleibe barum boch ber factische Particularismus Erwählter und Berworfener fest steben, nur verwirkliche Gott diesen Rathschluß durch die von ihm gegebenen erften Anftoge, welche bann nothwendig die ihnen mitgegebene Entwidlung und Berlauf nehmen. Aus diefem Stand ber bogmatifchen Discuffionen geht für unfere Glaubenslehre vorerst die Frage ber-

<sup>1)</sup> Centralb. II. S. 334, 617.

vor ob die Gnadenwirksamkeit selbst, welche man subjective nennen mag, wirklich nur Illufion sei, in Wahrheit aber bloß die gegebenen Gnadenmittel und sonstigen Lebensumstände auf uns einwirken. Sogar Bajon tann aber soweit nicht geben, ba er boch die Berkettung ber wirkenden Zwischenursachen uranfänglich von Gott und seiner Gnadenwahl ausgehen läßt. Dabei kehrt nun der Fehler vorweltlich fixirter Decrete nur noch erweitert wieder, denn die Bnade felbst, nicht bloß ihre Decrete mare eine vorweltlich abgeschloffene, indem sie bas Wirten ganglich an die aus dem gegebenen Uranftog sich nothwendig entwidelnden Zwischenursachen abgetreten hatte. Gine beiftische Un= ficht bei welcher das religiöse Leben herabgestimmt und erkältet werden Es liegt nahe, auf Pajons Weg weiter zu gehen, indem man fagt: wenn die Gnade felbft in der Welt gar nicht mehr wirkfam ift, sondern nur die Berkettung der Zwischenursachen alles wirken läßt, so werde dieses lettere wohl überall Alles sein, und man brauche es gar nicht aus einer nur vorweltlichen Gnade abzuleiten. Der Deismus tann auf Diese Beise immer in Bantheismus um= folagen, welchem die Welt das Einzige Sein, somit Gott selbst ift.

3. Wir können den Begriff der Gnade in der That nicht festhalten, ohne ihre Einwirkungsweise zu ermitteln, was doch möglich sein muß, wenn sie in der Erfahrung gegeben ist; denn es speculativ zu versuchen, wird die Glaubenssehre der Religionsphilosophie überslassen, die uns sagen kann, der im Menschen endliche, mit endlichem Organismus geeinte Geist sei doch als Geist auch der unendliche, und wenn er sich dessen bewußt werde, so erscheine ihm das als von ihm nicht verdiente Einwirkung von Seite des unendlichen Geistes, somit als Gnade. Der endliche Geist werde nicht bloß von Außen angeregt durch die Werke und Kundgebungen des unsendlichen Geistes in der Welt, sondern auch in seinem innern Wesen werde er unmittelbar der Unendlichseit des Geistes inne, die sich ihm offenbart. <sup>1</sup>) Diese religionsphilosophische Anschauung ist auch für die Glaubenssehre, welche den frommen Bewußtseinsgehalt als ersahrenen darlegt, zu verwerthen. Es hat sich ergeben daß

<sup>1)</sup> Biebermanns Dogmatik.

über ben Rundgebungen Gottes in der Naturwelt § 60 und fittlichen Belt § 78 bie eigentliche Beilsoffenbarung § 100 im Chriftenthum fich vollendet. Da biefe Beilsoffenbarung als Gnade ober erlösende Liebe über ber natürlichen und sittlichen Rundgebung flebt. so tann sie die übernatürliche und übersittliche genannt werden; 1) denn fie ift die belebende Einwirkung der fich offenbarenden Gottesliebe auf den Menichen, eine spirituelle, alle physische Allmachtswirfung und sonstige gemeinsittliche Einwirfung überragend. Die Bnade ift in den Gigenschaften bes Baters § 104-106 bargelegt, nur handelt es fich hier nicht um ihr Offenbarwerben in ber Geschichte sondern um den Eindruck ber vollendet in Chriftus offenbar geworbenen auf uns, welche Einwirtung an das durch Natur und Gesetesfundgebung unbefriedigte, erschreckte 3ch fich wendet als Liebesoffenbarung des erlösenden Gottes in Chriftus, nicht geschieden bon sonftiger Weltregierung, sondern diese in sich zusammenfassend, in ihren Dienft nehmend, so daß dem von der Gnade Ergriffenen alles andere mitwirtsam wird jum Beil. Als applicirende wirtt sie auf uns, nicht ein neues, originales Beilsleben in uns erzeugend sondern bas in Christus gegebene uns zutheilend. Nur tritt die applicirende Gnade nicht zur Beilsoffenbarung erft bingu ober wirtt neben diefer, Jondem fie ift ber vom geoffenbarten Beil als foldem ausgehende Eindrud auf uns. Die Wirkungsweise ist jedenfalls feine physische, wie Gott in der Naturwelt wirksam ift, sie zwingt, stößt, vergewaltiget uns nicht; daber nur untorrett im polemischen Gifer von Allmachtsanade, welche über unfern Willen Macht habe 2) die Rede ift, während in Dordrecht gesagt wurde, "die Gnade wirke in uns nicht wie in Alögen, noch zwinge fie gewaltsam, sondern fie belebe geistlich, lente füß und fraftig". 8) Sie ist aber auch nicht die Wirkungsweise welche der sittlichen Welt eignet, sondern deren Steigerung durch tieferen Gehalt der voll offenbarten Liebe des erlofenden, väterlich

<sup>1)</sup> Rur darf man dieses Surnaturel nicht mit Guizot mit dem Bunderbegriff vermischen. Brgl. Protest. Kirchenz. 1864. Rr. 40.

<sup>2)</sup> Centrald. II. S. 129.

<sup>3)</sup> Ebdf. S. 194.

zu uns fich verhaltenden Gottes; fie ift die Araftwirkung der Liebesoffenbarung, die dem Sünder erlosend als Gnade fich bestimmt und nur durchs Offenbaren ihrer felbst Eindrud auf uns macht und machen will. Das meinen doch alle Lehrweisen der Dogmatit, ob fie im Uebrigen biese Wirkungen wie alles Gescheben für beterminirt halten oder nicht. Die Gnade sei ein suges, Licht, hoffnung, Frieden, Rettung und Bollendung zeigend, innerfte Erquidung ichaffend, da= burch ein Ziehen unsers innerften Ich, bon falichen Gutern megführend zu den mahren und emigen. Daß es diese Gnadenwirksam= teit aus dem Beilsobject auf uns giebt, ift durch die Erfahrung So gewiß nun dieses ein gottliches Einwirken ift, somit bie b. Beiftesgnabe, fo muß fie als ernfte, bas Biel erreichen wollende gottliche Einwirkung eben auf dem nicht zwingenden, vielmehr freie Buftimmung wollenden Wege ihr Ziel erreichen, wo und wann fie es für jeden will, früher oder später, nach milderem allmählig fort= ichreitendem Eindringen ober rafcher einen ftartern Widerftand burch ihren Geistesgehalt überwindend. Es ist nicht denkbar, wenigstens nicht haltbar daß irgend eine göttlich unendliche Wirksamkeit und ein menichlich endliches Widerstreben gleiche Größen waren, so daß ber Erfolg zufällig, zweifelhaft bliebe ober gar mas Gott von ob noch jo willensmäßig handelndem Geschöpf verlangen will, als ganglich unerreichbar sich erwiese. Nur will die Gnade Alles mas fie wirkt und jedes überall so wie sie es wirkt, somit nicht blog ben endlich fiegreichen Ausgang jondern auch unserer Natur gemäß bas all= mälige, theilweise nur borübergebende und borbereitende, wieder zurudgewiesene, wieder eindringende Wirken, furz fie will und begründet genau benjenigen Berlauf welcher ber wirklich borkommende ift. Ru dieser Aussage über die Gnade drängt alles mas die Dogmatit in ihrer Gotteslehre und Anthropologie sonst lehrt, nur wird man immer wieder bedenklich und meint doch den ewig bleibenden Sieg des menschlichen Widerstandes behaupten zu sollen, weil die allgemeine Wiederbringung aller Berirrten als Endausgang ben biblifc bezeugten und imt frommen Bewuftfein geglaubten Gegenfat von Seligen und Berbammten aufheben murbe. Daburch aber mare ein leichtsinniges Leben begunftigt, wenn jeder mußte daß er

wie alle zulett das Beil doch bekomme. Daber bei der Decretenlehre die Antinomie eines unibersalen Weltblans und bugliftischen Weltergebnisses immer bas Schwanken verursacht, bas eine nach bem andern zu ftimmen. Die auguftinische Richtung macht bem Dualismus des Ergebniffes zu lieb auch die Gnadenwahl vor ber Welt zu einer particularen, die andere Richtung möchte dem universalen Gnadenrathschluß zu lieb eigentlich auch universales Begnadigtsein Aller im Weltergebniß annehmen, und fann nur aus anderweitigen Bedenken diesen Schritt nicht recht magen, bereitet aber die Moglidfeit dazu bor, und mußte man die Bollenfahrt Christi benuten, ja dieselbe zur Gründung einer firchlichen Beilsanftalt in der Todtenwelt erweitern, 1) wo nachträglich noch Allen geholfen werden könnte: ober da dieses allzu abenteuerlich klingt, so versucht man aus ben im Erdenleben ichon boch auf Alle ergangenene Ginwirkungen ein nach bem Tode noch mögliches Fortarbeiten und endliches Fruchtbringen in Aussicht zu nehmen. Befriedigen kann nur unser Lehrsat, daß die Gnade durch geiftiges Einwirken perfonliche Creaturen gewinnen will und als Wirken des absoluten Gottes ihr Ziel erreichen werde. Will die Gnade des unendlichen Gottes Alle gewinnen, fo tann fie nirgends genöthigt werden ihr Ziel als ichlechthin unerreichbar gewordenes völlig aufzugeben und bor endlicher Widerstandstraft bas Feld zu räumen.

- § 152. Die Gnade, als univerfal an sich, particular aber in ihrem zeitlichen Einwirten auf ungleich beschaffene Personen, kann einen Dnalismus Seliggewordener und Unseligbleibender nicht als sinalen zulassen (Röm. 9 f.).
- 1. Wie in der Schrift beides bezeugt wird sowol die universsale als die particulare Gnade, sowol die absolute als die bedingte, sowol die unwiderstehliche als die widerstehliche: so sindet sich neben particular dualistischem Ergebniß Verdammter und Seliger doch auch ein Gerettetsein Aller in Aussicht gestellt, wo Gott sein werde Alles

<sup>1)</sup> Wie Guber in feiner Schrift "bie Erfceinung Chrifti unter ben Tobten". S. 373.

in Allem. Während aber die Gnade felbft als borhergebende Begrundung alles Beils in der Schrift weit borberrichend universal ericeint und nur feltenere Stellen fie in ihrem Wefen und emigen Wollen wie eine dualiftische besprechen, seben wir umgekehrt bas Weltergebniß gemeiniglich als ein dualistisch particulares bargestellt, und nur felten ein Schriftwort welches bas Gerettetsein Aller als lettes Ende andeutet. Dieses ungleichmäßige Verfahren im Schrift= zeugniß erklärt sich aus ber praktischen Saltung Christi und ber Apostel, welche jum Ermuntern die universale Gnadengesinnung Gottes, jum abschredenden Warnen aber bas dualiftische Ende ein= Freilich wird immer nur das als mahr vorausgesette aur praktischen Berwendung gebracht, aber bas seltener erwähnte Andere ift boch auch bezeugt, ein particulares Unadenwalten neben bem universalen und ein universales Ergebnig neben bem particu= laren. Reine Eregese tann eines dieser Elemente aus ber Schrift= lehre hinmeg deuten, fo daß, wenn bort teines der Glieder diefer Anti= nomien irrig ift, vielmehr alle jusammen bie Schriftlehre bilben, wie fie auch mit einander im frommen Bewußtsein sich geltend machen, nichts übrig bleibt als entweder wirkliche Widersprüche unter wesent= lichen Gliebern bes driftlichen Lehrorganismus einzugestehen, ober aber die einander entgegengesetten Aussagen als vereinbar zu Eine Bermittlung zwischen Ja und Rein ift freilich un= beareifen. denkbar, ein vorweltlich fixirter Rathschluß kann nicht universale Onabe und doch auch barticulare neben einauder enthalten, und der absolute Endausgang ihres Wirkens nicht als Seligsein Aller und baneben boch wieder nur der Ginen mit Berbammtbleiben ber Un= bern gedacht werden. So scheint benn die Antinomie des Univer= salismus und des Particularismus sowol im Weltplan als im Welt= ergebniß unlösbar. Wenn aber basselbe fromme Bewußtsein beide Ausfagen gleich fehr in fich begründet findet, wenn darum die Dogmatit immer an der Bermittlung gearbeitet hat, auch es fei ihr bei ber Grundanschauung von Decret und Ausfüh= rung keine Bermittlung irgend befriedigend gelungen : so wird auf reineren Grundlagen die Aufgabe sich lösen lassen. Gelingt dieses für die Alles begründende ewige Gnade, sobald man ihre Decreten=

form als anthropomorphisch fallen läßt, und hat fich bas immer fich felbst gleiche Walten ber Gnade sowol universal als particular zugleich ergeben, jenes in der Gnade felbst, diefes in ihrer Anwendung auf die verschiedenen Bersonenzustande (§ 149), so bag die Eine, auf Alle gerichtete Gnade jederzeit auf ungleiche menichliche Buftande ungleich und mannigfaltig wirkt : jo wird sich auch fürs Grgebniß sowol Barticularität als Universalität zusammen finden in gang entsprechendem, nur fich umtehrendem Berhältnig. Jedes nur beziehungsmeife Besammt-Endergebniß der Gnadenwirtsamteit ift als particular, aus Erlösten und Richterlösten neben einander bestehend, das absolute Endergebnig aber als universales Erlöstsein Aller ju Nur diese Unnahme entspricht ber Gnabenwirtsamteit als an sich universaler in der Anwendung aber particular werdendet, daß nemlich dem absoluten Endergebniß, welches univerfal die gejammte Menschheit am Ziel aufzeigt, ein particulares Erwählt= und Draugensein durch die gange Reihe zeitlicher Entwidlung boraus geht; auch lange dauernde Ausgange größerer Daffen dualiftifo particular find, was wir ein relatives Endergebnig nennen, weil bie Personenmasse bes dualiftischen Zustandes nicht die gange Menfc heit umfaßt und die Dauer feine endlose ift. Gerade diese Anschauung finden wir bei bemienigen Apostel welcher allein naber in unfer Problem eingetreten ift. Israel fieht er als Ganges mit wenig Alusnahmen berftodt, Beiden aber maffenhaft gläubig. nicht im Widerspruch mit Gottes ewigem Willen und Berheißung? Rein, benn Bene find nach Gottes Willen nur in Folge gerade feines Gnadenwaltens ihrer Zuftandlichkeit gemäß verftodt, die Beiden bingegen gezogen und gläubig. Scheint eine folche Lage ber Dinge allen göttlichen Berheißungen guwider, fo fei diefes doch grundlos; eben Gott felbst und sein freiester Gnadenwille begrunde das Ergebnig, jene sind verworfen, dieje erwählt. Diejes relative Endergebnik langer Bnadenwirtsamteit ift aber jo wenig ein für immer fixirtes, unveränderliches, daß vielmehr durch die jest geretteten Beiden später bann Jerael zur Nacheiferung gereigt, nachtommen und zur bon Gott gewollten Zeit ebenfalls das Beil erlangen wird. Diefem Bedanken dienen alle eingeflochtenen Erörterungen Rom, Cap. 9-12.

Runachst ber Sat, "daß biefes ben Apostel tief betrübende Draußenbleiben seiner von Gott vorzugsweise mit Gnaden überschütteten Bollsgenoffen teineswegs ber Berbeigung, somit einem früher geoffenbarten Willen Gottes widerspreche, denn nur achten Israeliten (wie anderwärts gesagt ift bag nur Gläubige des glaubenden Abrahams mahre Kinder sind) sei Beil verheißen, die bloße Fleischesabstammung thue es nicht; so wenig als bas bloße Erzeugtsein von Abraham zur Theilnahme am Beiterleiten ber göttlichen Beilsveranstaltung berechtiget habe, die ja nur dem Isaat beschieden mar; so wenig als das bloke Erzeugtsein von Jjaak, denn sogar von seinen Rwillingen mar es nur dem Jakob beschieden, dem Cfau aber nicht, obgleich biefes Bevorzugtsein auf keine Beise verdient mar. Dier entscheide nur Gottes Rathichluß; bevor die Rinder geboren sind, geschweige benn gutes ober bojes gethan haben, sei von Gott enticieden welchem von den Kindern die herrichende Stellung des Erftgeborenen und Weiterleitung der Theofratie verlieben werde, fo bağ das andere Rind ihm unterthänig ift. Sei da Jakob gelicht, Glau gehaßt, fo tonne man boch nicht Gott für ungerecht erklaren, wenn er thut mas ihm beliebt, bevorzugte Lebensftellung und bulb erweist wem er will. Das erlangt der Mensch nur von Gottes Bnade, und unfer Wollen und Rennen übt feinen Ginflug". -"Noch ein anderes Beispiel bestätigt Dieses freie Walten Gottes, Pharao ben Gott bagu aufgerichtet, seine Dacht vor aller Welt an weithin sichtbarem Straferempel tund zu thun. Auch diese Thatfache zeigt uns daß Gott weffen er will fich erbarmt und wen er will verhärtet." Dier freilich wird nicht wieder wie bei Geburts= vorzügen gejagt, diefes auch fei entschieden vor dem Dafein und Berhalten des Menichen, sondern Pharao's tropige Widerseplichkeit sei mit Langmuth ertragen worden, bevor endlich Gott ihn verftodt und im Nicderwerfen diefes ftolgen Berrichers Gottes Rame fich verherrlicht im furchtbaren Strafgericht. Rach diesen Erweisen wie frei Gott Geburtsvorzüge und Nachtheile zutheilt, fodann wie gewaltig er die tropigste Auflehnung niederwirft und feine Macht über alle Lande hin bekannt giebt, wie er also Berael jest verhartend, Beiden aber jum Beil ziehend, gnädig ift wem er will und verstodt

wen er will, wird das Bedenken erwähnt: "bu wirft nun fagen: warum tabelt er benn (Jemanden)? ober wer fann feinem Billen Widerstand leisten? (womit der Apostel nicht ein eigenes Anstoßnehmen aussprechen will sondern es beim Lefer tommen fiebt und zwar als ein unverftandiges, baber die Burechtweisung:) "o Denich wer bift denn eigentlich du, daß du mit Gott rechteft, bas Thongefäß mit dem Töpfer, warum er es jo gemacht habe, als ob derfelbe nicht Chren= und Unebrengeschirre aus Giner Thonmaffe bilben burfte? Wenn aber Gott feinen Born und Macht (über Frebler wie Pharao) zeigend wollend, Gefäße bes Bornes mit vieler Langmuth getragen bat zugeruftet zum Berderben, um fo ben Reidthum seiner Herrlichkeit an Gefägen des Erbarmens befannt ju geben, die er boraus zur Herrlichkeit zubereitet hatte, - als welche er auch uns berufen hat nicht nur aus Juden sondern auch aus Beiben, die nicht fein Bolt maren ju feinem Bolt machend, wie im A. T. gesprochen und geweissagt ift." - B. 30. "So haben benn Beiden, nicht nach Gerechtigkeit jagend fie erlangt und amar aus Blauben, 3grael aber nach (Besethes=) Gerechtigkeit jagend fie nicht erreicht; weil eben nicht aus Glauben sondern als aus Werken, fo fließen sie an den Stein des Anftoges und an den Fels des Mergernisses (Christus ben getreuzigten), - und wer an ihn glaubt wird nicht zu Schanden werben."

Dieser Abschnitt lehrt nicht eine unabänderliche Prädestination Dieser zum Heil, Jener zum ewig bleibenden Unheil, sondern ausdrücklich Gottes freies Recht Glaubende anzunehmen, Geseßsgerechte aber, die als solche sich an Christus stoßen, was Gott selbst so ordnet und als Strasgericht will, draußen zu lassen, wie dann Cap. 10 fortgefahren wird, daß "die Israeliten zwar eisern um Gott, aber auf verkehrte Weise, indem sie die eigene Gerechtigkeit aufpstanzen, der wahren des Glaubens aber sich nicht unterwersen, da doch Christus dem Geseh mit Wertgerechtigkeit ein Ende macht und die Glaubensgerechtigkeit bringt, wodurch die Scheibung der Juden und Heiden aufgehoben ist. Der evangelischen Bertündigung glauben sie nicht, obgleich sie reichlich und dringend an sie ergeht". — Endlich wird Cap. 11 gesagt, wie schwer Pau-

lus bas Loos seiner israelitischen Brüber trage; aber Gott habe bas bon jeher ermählte Bolt nicht verstoßen, vielmehr wie er in Clias Zeiten einen Rern treuer Berehrer behielt, fo ift auch jest ein Reft (bes im Gangen burchschnittlich in eigener Gerechtigkeit bas driftliche Beil verfehlenden Bolfes) vorhanden, nicht zwar aus Berbienft (bes boch falichen Giferns um Gerechtigkeit) fonbern aus Gnaden. Rurg "wornach Jfrael ftrebte (nach Gerechtigfeit), bas hat es nicht erreicht; nur der beffere Theil erlangte es, die Uebri= gen find verblendet, wie ja Gott laut alten Schriftworten biefes zur Strafe verhängt." - Bulegt wieder eröffnet Baulus doch auch biesen die Aussicht auf Beil. B. 11. "Sie find doch nicht an= geftogen, um (für immer) ju fallen, sondern auf daß (jest, mahrend Brael braugen ift, bas wenn brinnen bie verachteten Beiben gar nicht zugelaffen hatte) ihr Fall den Beiden zum Beil werde, ihnen felbft aber gur Racheiferung ausschlage, fo bag ihr Fall ein Bewinn wird für die Beiden. Wenn ichon die arme Zahl (gläubiger Juden) Reichthum der Beiden ift, wie viel mehr einst ihre Bollzahl. — Sind aber die Erstlinge heilig (eine Anzahl gläubig und beil), so auch die Maffe; ift's der Stamm, so auch die Zweige." - Run folgt das icone Bild vom gepfropften Delbaum, B. 17. "Wenn aber einige ber Zweige (bie ungläubigen Juden) ausgebroden wurden, und du (ihr gemesenen Beiden), Schoß eines wilden Delbaums, an ihre Stelle eingepfropft bift, fo überhebe bich nicht über jene Zweige, ba du nicht die Wurzel tragft, sondern die Burgel dich. Bohl find fie ausgebrochen worden, damit du ein= gepfropft werbest. Durch Unglauben find fie ausgebrochen worden, du hingegen bist durch Glauben hingesett. Darum hüte dich; hat Gott die natürlichen Zweige nicht verschont, so wird er (wirst du ungläubig) auch beiner nicht schonen. — Auch jene, verharren fie nicht im Unglauben, werden wieder eingepfropft werden, ja viel leichter wird er Zweige eines edeln Delbaums einpfropfen, als er die des wilden eingepfropft hat. Ich offenbare euch daß die Berblendung eines Theils von Israel dauern wird, bis der Beiden Bollzahl wird eingegangen sein, alsdann wird ganz Jerael gerettet werden, da Gott fie immer besonders im Auge gehabt hat. Ihr alaubtet einst nicht, und feit jest aus Beranlagung ihres Unalmbens jur Onade gelangt. Go glauben fie jest nicht, und werben burch die euch gewordene Gnade auch jur Gnade gelangen; bem Gott bat Alle bem Unglauben überlanen, um Aller na zu erbarmen". Und jum Schluffe bricht der Apofiel aus in Bewunderung der fich ihm offenbarenden unendlichen Beisbeit, die burch particulare Enadenführungen Alle ju ihrer Zeit jum Deil ju führen weiß, indem jogar das zeitweilige Berbartetiein der Ginen Andern ben Butritt ermöglichen muß. Er ber fo reichlich erfabren bat, wie icon die vorhandene Aleingahl der Judendriffen die Bulaffung ber Beiben ju bindern jucht, weiß daß der Bolleintritt gang Beraels Die verachteten Beiden gar nicht guließe, und ertennt in ber einftweiligen, durch die verübte Areuzigung Chrifti fur die meiten Buden entstandenen Abtrennung, einen weisen Aufschub ber fiche: fommenden Erfüllung: weise weil nun Beiden bom Eintritt nich: abgehalten werden bei ber Kleinzahl der Judendriften; weise wei der Anblid, wie verachtet gewesene Beiden nun in Chrifto io berrlich werden, die Buden draußen einft gur Raceiferung reigen wird, und io endlich Alle das Beil erlangen.

Dağ eine folde Erörterung die absolute Pradeftinution begrunden sollte mit für immer unabanderlicher vorweltlicher Firitung von Selig= und Berdammtwerdenden, ift nur erflarlich aus der Bewohnheit einzelne Worte aus ihrem Zusammenbang geriffen # verwerthen. Dazu tommt freilich die finliftisch fcmer mit dem Bedanten ringende Ausdrudsweise, gang besonders aber das Beiseitelassen des Lovies der Gingelnen, weil nur das Loos ven Maffen theils jest gläubiger Beiden, theils jest gläubiger Rleingabl und ungläubiger Großgabl ber Juden ins Auge gefaßt wird, ohne alle Rudficht auf die Nebenfrage welche wir nun fellen tonnen, mas nemlich aus einzelnen Juden werde die vor der Befehrung der Maffe noch ungläubig fterben murden. Rein Bibelabichnitt fpricht jo entichieden für unfern Lehrian, daß Gones Gnadenführung zwar periodische Berhartung als Ende langer Entwidlungen, die irrig waren, verhange, ein Buftand der felbit wieder lange fich erhaltend ein relatives Ende ift; daß aber das absolute Ende nur sein kann ein volles, universales Erreichen dessen was die Gnade ewig will und auf ihrem Wege und mit ihren Witteln über Alle davon trägt.

2. Aber die allgemeine Wiederbringung, das endliche Seligwerden Aller icheint eine Lehre die den Leichtfinn der Menschen begunftigen wurde, 1) und viele biblifche Zeugnisse wider sich bat. - Was das erfte betrifft so wird doch ein lange dauerndes Gott= entfremdetfein, das friedelos, unfelig bem Leichtfinnigen auferlegt ift, sowie bas Bewußtsein nicht selig zu werben bis man ben Glauben in sich zuläßt, unmöglich ben Leichtfinn begunftigen : zumal ein Berschmähen des Beils bis jum Tode die Aussicht auf bann noch mögliches Seligwerden wesentlich trüben muß, wobon in bem eschatologischen Abschnitt zu reden sein wird. Auch laffen bie Seligen sich nicht vollselig benten, so lange fie bei driftlich geschärfter Liebe zum gangen Menschengeschlecht ibre emig verdammten Mitmenschen entweder vergeffen und ignoriren, oder aber beständigen Schmerz über ihr Elend, ob es noch so verschuldet sei, empfinden mußten. Man sagt freilich, mit diesem lettern Sat habe Schleiermacher sich liebender zeigen wollen als Bott und Chriftus felbst, die boch den Anblid ber ewig verdammten, weitaus größer sein sollenden Bahl von Menschen gang gut mit dem bochft Seligsein zu vereinigen mußten; aber theils wird ja eben bas Factum nicht zugeftanden daß Gott diese Berdammniß der Meisten oder auch nur eines Einzigen für immer fixire, theils aber hat ichon Baulus empfunden wie Schleiermacher, mas hartere Seelen Rom. 11, 1 f. und noch stärker 9, 2 f. nachseben mogen. Er ist so wenig beruhigt beim Berlorensein seiner Brüder dem Fleische nach daß er sogar, konnte er fie retten, selber jum Fluch und Opfer für fie werden möchte. 2) - Was die Schriftzeugnisse für dualiftisches

<sup>1)</sup> Zwinglis Genosse, der Comtur Schmid gegen die Wiedertäufer: "Ohne Arbeit wollen sie sich füttern aus anderer Leute Gut, zugreisen ohne Gott zu fürchten, der am jüngsten Tag alle Uebelthäter und Berdammten, ja den Teusel selbst ledig machen werde". Bolksblatt für die reform. Schweiz. 1872. Ar. 11.

<sup>2)</sup> Ausgeführt in m. Predigten II. 15.

Ende betrifft fo reden fie ericutternd ernft bom Gegenfat ber Gläubigen und Ungläubigen, Guten und Bofen, wie in biefer Zeitlichkeit so besonders nach dem Tode; aber bas absolute Figirtbleiben dieser dualistischen Buftande wird nicht behauptet, ja es fehlt auch biesen Elementen ber Schrift nicht an hindeutung eines beffern Ausgangs, wenn boch ber im Gleichniß gefangen Befette blog nicht freigelaffen wird bis er den letten Beller bezahlt bat. Wirft man den ohne das Festfleid des Glaubens zur Festmablzeit fich Zudrängenden zum Saufe hinaus in Kalte und Finfterniß, fo ift damit nicht gesagt daß er nicht Zutritt finde wenn er später mit dem Kleid der Buge und des Glaubens wieder fommt, zumal bas Aleid ja bom herrn bargeboten wird und nur der Trot bes Berichmähens beseitigt werden muß. Der Wurm welcher nicht ftirbt, und das Feuer welches nicht lofcht, verneint doch nur daß Jemand es vernichten könnte so lange Feuer und Wurm Nahrung finden, somit daß die Unseligkeit aufhören konnte so lange sie aus noch borhandener Sunde und Unglauben hervorgeben muß, nicht aber daß diese Nahrung niemals aufgezehrt werden konne. eigentliche Doctrin über biefe Frage giebt uns nur Baulus, biefe aber führt durchaus auf unfern Lebrjat. Uebrigens konnen bie jut Barusie gehörigen Gerichtsausscheidungen, wie Rothe nachweisen will, bom befinitiven Endloos unterschieden werden.

- § 153. Die Gnade zieht ihre Birtsamkeit von Keinem gänzlich zurud, ist insofern unverlierbar, zeitweise aber bei erneuertem Biberstand ist sie als Gnadenstand beziehungsweise für den Einzelnen verlierbar.
- 1. Bei der Decretenlehre sagt man streng folgerichtig: wer im vorweltlich fixirten, unabänderlichen Rathschluß vor seinem Dassein schon zum Seligwerden bestimmt, somit erwählt ist, dem muß auch wenn das Decret nur auf untrügliches Vorherschen hin fixirt wäre, das Gnadenheil unsehlbar beigebracht werden. Sollte die Möglichkeit des Heilwerdens mit dem Tode enden, so muß das Heil hier im zeitlichen Leben ihm ertheilt werden, so daß er das einmal erlangte Heil nicht gänzlich etwa gar bis zum Erfolgen des Sters

bens wieder verlieren kann. Die gratia sei inamissibilis, worunter indeß junachst ber Gnabenftand die gratia data verftanden murbe, nicht aber die auf uns gerichtete gratia dans, welche unverlierbar ift, weil Gott für jeden immerfort bleibt mas er ist, und unser Widerstand ihn nicht zu einem anadenlosen machen kann. Da nun die Erfahrung zeigt daß nicht selten gläubig Sterbende, die dadurch als Erwählte sich ausweisen, in ihrem Lebenslauf die größten Somankungen durchgemacht haben : fo konnte diese Wahrnehmung auf dreifache Beise begriffen werben, entweder sei der Gnadenstand, wenn für Erwählte doch zugesichert und nicht final verlierbar, barum wo er zeitweise verloren ginge, gar nicht der wirkliche gewesen, welcher erft später da eintrete wo er nicht wieder verloren geht; oder er sei früher ichon ber achte gemesen, bann aber nicht ganglich berloren gegangen sondern auf seinen Reim gurudgedrängt später wieber auflebend boch immer berfelbe; ober endlich ber Gnabenstand muffe, wenn wieder berloren, einem Ermählten bor seinem Sterben als ein neuer wieder gegeben werden. 1) Das alles scheint aus unabänderlichem Decret zu folgen, ob nun das Decret aus absolutem ober aus vorhersehendem göttlichem Willen vorweltlich festgestellt sei. Diese Unnahmen konnten aber nie allseitig befriedigen, weil man im Leben für ermählt geltender Personen, wie Betrus und David zu sehen bekommt daß nach gläubigen Perioden, die als Leben im Gnadenstand ericheinen, wieder enorme Sunden verübt worden find. Sollte benn ber nadenftand bei folden Gunden immer noch borhanden sein? Ferner ist es nicht höchst bedenklich denen die sich im Gnadenstand fühlen zu fagen, er gehe nie ganglich wieder berloren, auch nicht unter enormen Sunden, als Ermählter konne jeder sicher sein? Freilich antwortet Calbin, wer für so leichtfinnige Erwägungen empfänglich mare, beweise badurch daß er gar nicht in ber Gnade lebt noch erwählt ift. Aber brangt fich nicht jedem ber Gedanke auf : entweder bin ich erwählt und die Gnade muß mich icon noch retten, oder ich bin es nicht, und alle Bemühung würde mir nichts helfen! Darum versuchen Andere immer wieder die

<sup>1)</sup> So die Lutheraner beim Leipziger Gefprach. Centralbogmen II. S. 127 f.

Onade als verlierbar aufzufaffen, feben fich aber gebemmt burch bie auch von ihnen festgebaltene Decretenlehre. Dort ift nun einmal unabanderlich mein Loos entichieden oder vorbergefeben; ba nun weder der Wille noch die Intelligen; Bottes nich andert, is muß mid treffen mas er vorbergeieben ober vorbergewollt bat. Tennoch verlucht man einen Ausweg. Econ Auguftin umericbied die Snade welche glaubig macht, und die welche im Glauben beharren macht. jo weit von einander daß Gott die erfte Bielen gebe obne die zweite. Run fonnte man fagen, es fei ein achter Gnadennand ertheilt, aber nicht auch das Befarren, daber fei derfelbe verlierbar, und mußte als ein ganglich neuer wieder ertheilt merben, gulest obne 3meifel fammt ber Onabe bes Beharrens, weil er font gufallig noch einmal verloren geben konnte. Aber wird benn io mit uns gespielt werden? Giebt es benn drei Rategorien im Decret, Bermorfene, Salbermablte, die gwar die achte Gnade bekommen, aber gum Biederverlieren, weil fie das Bebarren nicht mit bekommen, endlich gam Ermablte, die beides befommen? Berbalten nich Gnadenftand und Beharren jo außerlich zu einander, oder wird nicht ein achter Ongdenftand immer den Reim des Bebarrens in nich tragen? Bie wenig bier ein Ausweg ju finden fei, zeigt der erfte Streit in welchen die lutheriiche mit der calvinischen Logmatif gerade über diesen Puntt gerathen in beim Stragburgerbandel 1561. 1) Calviniich lehrte Banchius, "ber mabrhaft Gerechtfertigte tonne ben b. Beift nicht wieder verlieren, nicht ganglich tonne die Erwählungsgnade verloren geben". Gein Gegner Marbach behauptete bagegen die Berlierbarfeit bes nadenstandes als rechtgläubige Lehre, unterichrieb aber gerne die ichlichtende Formel, jumal fie doch fagt : "fest fiebe bas alles umfaffende Vorherwiffen Gottes, ebenjo die ewige Pradeftingtion der Erwählten. Bedoch folle man, ftatt diefen (verborgenen) Abgrund lieber ben geoffenbarten Rathichlug ing Muge faffen, bag mer glaubt das Leben erlange, mas Allen angeboten auch bon Allen ergriffen werben foll. Freilich fei ber es ergreifende Glaube ein unverdientes Gnadengeichent; wenn aber Gott ihn nicht Allen idenft,

<sup>1)</sup> Centrald. I. S. 418 f. besonders S. 428, 441.

obaleich er alle beruft, so sei diese geheimnisvolle Thatsache von uns nicht zu ergründen, sondern das Gerufensein Aller das woran man fich zu halten bat. hindert Gott der Gunder Wege und Willen nicht immer, so sage man nicht daß er die Gunde wolle, sondern nur daß er den Menschen in ihr verharren laffe. Er gebraucht alles Bose aut. Reiner achte sich berworfen, da Alle gereinigt merben können, und keiner schmeichle fich mit seiner Erwählung, so daß er wider sein Gemiffen sich ber Sunde hingiebt; sonst erftidt er ben mahren Glauben und fällt aus der Gnade. Immer ruht das Beil nicht auf unsern Rräften sondern auf Chriftus, und mensch= lichen Rraften ift nicht das Geringfte jugufdreiben. Salten wir uns an den geoffenbarten Willen Gottes (ber Alle ruft), da er bem verborgenen nicht widersprechen fann." - hier ichon seben wir wie in der späteren Concordienformel Andreas schwankende Lehre. Prädestination besteht und ist particular, denn der Glaube wird nur den Ginen geschenft; aber ba wir nie den Abgrund ausspähen tonnen, wer dort erwählt sei, so ists gerathener sich an den ge= offenbarten Willen zu halten, welcher Alle zum Beil ruft, obwol freilich niemand folgen kann bem Gott den Glauben nicht schenft! 1) Bestritten wird lutherischer Seits nur die Unverlierbarkeit der Gnade, aber man soll ununtersucht lassen wie sich dieses zur Ermählung verhalte. Die Lutheraner konnten die Decretsborftellung nicht aufgeben, obgleich fie dieselbe gurudstellen, baber blieb ihnen nichts möglich als im Widerspruch mit dem unabanderlichen Rath= ichluß, ben sie boch steben ließen aber nicht näher ansehen wollten, bie Onade für verlierbar ju ertlaren, obgleich nun bas Sonderbare herauskommt daß ein achter Gnadenstand ohne Erwählung behauptet werden muß, indem auch Nichterwählte ihn bekommen können, frei= lich jum Wiederverlieren. Underfeits hatte man wenn auf die verlorene Gnadenichentung für Erwählte eine ganglich neue folgen foll, die nicht aus dem Reim der ersteren angefacht wird, die Wiederholung der Taufe fotdern muffen, da der wiederum zu Bekehrende nur wieder der natürliche Menich mare. - Richt die ftrengen Luther=

<sup>1)</sup> E6bj. S. 444.

schiller, wohl aber Melanchthon hatte einen Standpunkt von welchen aus man die Gnade für verlierbar erklären kann. Zwischen Lutheranern und Calvinisten fragt sichs eigentlich nur ob ein erwählter David, Petrus u. A. während ihres Falls noch schwache und niedergedrückte Reste der Enade behalten oder auch diese verloren habe; daß solche Erwählte in keinem Fall zu Grunde gehen können, war beiden Parteien ausgemacht; Erwählte können nicht sterben, ohne daß ihre verlorene Gnade vorher wieder hergestellt wird. Fürchtet man falsche Sicherheit zu pflanzen, so hilft es wenig die Gnade als ächte gänzlich verlierbar zu glauben, wenn sie nothwendig dem Erwählten wiederkehrt; man nuß weiter gehen und die Vorstellung vom unabänderlich sixirten Decret selbst als Quelle der falschen Sicherheit oder Verzweissung berichtigen, statt sie stehen zu lassen und zu thun als ob sie nicht dastände.

2. Darum hat die Glaubenslehre nicht vom Decret sondem rein bom ewig fich gleichen Unabenwalten felbst zu fragen ob biefes bon irgend einem Menschen sich jemals absolut zurudziehe, für ihn nicht mehr vorhanden sei, wenn es doch schon angefangen hatte Beileleben in ihm zu wirten. Wer die Frage bejaht, muß annehmen daß der endliche Widerftand des fündigen Menichen bie unendliche Gnadenkraft Gottes überwinden und ganglich aus einem Ort wo fie sein möchte, für immer verdrängen könne, ja eigentlich geradezu daß wir Gottes Onade zur Ungnade, Gott felbft ju einem andern machen können, als er boch feinem Befen nach ift; benn falich bleibt doch immer die Meinung daß die Gnade nur Sache eines arbitraren Willens fei, nicht aber zum Bejen Gottes gehöre. Die gratia wäre superabilis, was borausseten würde, diese Gnade sei nicht eine Wirksamteit bes Gottes ber allmächtig ift, und barum ichon § 151 gurudgewiesen wurde. bingegen die Gnade als eine Wirkungsweise des Allmächtigen anerkennt, dabei aber dieselbe als die Allmachtswirtsamkeit ansicht ober boch diese mit der Gnade vermischt und verwechselt; wer aus solcher Bermechslung die Gnade eine irrefiftibel mirtende nennen will, ber ift an seine sonstigen besserre Ueberzeugungen zu erinnern daß die Onade nicht physisch ober zwingend wirke sondern burch die suße,

anziehende Macht bes Beils welches sie nabe bringt. aottliches Walten ift die Gnade immer fich felbft gleich überallhin wirtsam, und zwar überall so wie sie für die verschiedenen mensch= lichen Zustande fich erweist (§ 149), für robe so wie sie robe Menichen, für gesittete so wie fie gesittete Menichen behandeln tann und Daher ift die Gnade als wirksame für keinen Theil der Menschenwelt schlechthin verlierbar, jo daß fie fich gurudgichend Jemand ichlechthin verließe; fie ift als gottliches Walten gratia inamissibilis, wir hören nie auf Gegenstände ihres Wirtens gu. fein, Gott hort nie auf ju fein mas er ift, somit auch Enade. Dabei wird fie aber ihrer Natur gemäß, — nicht etwa durch uns zu etwas gebracht mas sie aus sich nicht ware, - jest weiter ein= dringen, jest fich weniger ju fpuren geben, jest borichreiten, jest zurücktreten und zeitweise fich abweisen laffen, ja ihr Werf im Menichen wie Rull werden; fie ift alfo von unferer Seite als Bnaden= stand zurudweisbar und in diesem relativen Sinn auch berlierbar, niemals aber im absoluten Sinn: denn eine Gnade des Allmäch= tigen ernstlich alle sündhaften Menschen gewinnen wollend tann, so zart und unfrer Berfonlichkeitsnatur gemäß fie wirkt und alles Zwingen berichmäht, boch nicht anders als endlich obsiegen. Bis ju Diesem Ziel werden in Bielen Belebungen hervorgerufen die wieder verschwinden, aber auch wiederholt werden können und an frühere Je mehr aber ber Friede und die Glüdseligkeit des Belebtseins empfunden worden ift, besto weniger wird das Wiederentbehren und das durch die Bergleichung geschärfte Gefühl ber Unseliafeit immerfort ausgehalten: baber benn ber frühere Gnabenstand nie absolut verloren geht sondern, je achter er war, desto früher und energischer das Empfänglichsein für neue Gnade hervorruft. Will man, wie Rothe, sich diesen Sagen nicht fügen, so muß man, um Gott ewig sein zu laffen mas er ift, somit Gnade, zu dem Ausweg schreiten daß ber Mensch burch beharrliches Sichberftoden sein Existiren endlich vernichte. Denn Gott ist mas er ist für alle exi= ftirenden Menschen, nur für vernichtete fiele feine Gnade sammt bem gangen Gottsein dabin, oder vielmehr fie für ihn.

- § 154. Die Gnade ift eine absolnte, schlechthin in Gott begründete, ihm gänzlich eigene und freie Birksamkeit, von Richts außer ihm abhängig, bestimmt oder modisicirt; sie wirkt aber nur in den ans ihr selbst hervorgehenden Ordnungen, welche uns als Bedingungen erscheinen außer denen sie nicht wirke, gratia absoluta et ordinata.
- 1. Bei der Decretenlehre nöthigt die 3dee der gottlichen Absolutheit vom Decrete ju jagen daß es ein absolutes fei, rein nur aus Bottes Willen feinen Inhalt empfangend, nur auf das gottsiche Gutdünken gegründet, voluntas beneplaciti arcana, uns nicht Rechenschaft ichuldig, der Töpfer dem Tongefäß; wie wir auch nicht fähig find ben das Universum hervorbringenden und ordnenden, alle einzelnen Beftandtheile wie bas Bange begrundenden Willen zu begreifen, sondern nur aus seinen Aundgebungen eine Undeutung, ein Zeichen dieser Geheimniffe oder des Weltrathfels ahnen tonnen, voluntas signi, revelata, indem uns offenbatt wird so viel wir faffen konnen und zu unserm Beil dienlich ift. Sobald wir diejes in die Decretenvorstellung concentriren wollen, entsteht uns. - ftatt ber Verehrung überlegener Beisheit, Die allem Dasein und Geschehen zu Grunde liegt, so daß wir an fie glauben, dem Sinn, Berftand, der Beisheit und Liebe, die Alles begründet, Bertrauen ichenten und badurch Frieden, Erhebung, Ginflang mit Gott und feinen Werten erlangen können, - vielmehr ein nicht blog geheimnisvoller sondern unsern besten Ideen und Befühlen anstößiger Inhalt des Decrets, das in vorweltlicher Abgeschloffenheit alles und jedes Geschehen in Welt und Menscheit unabanderlich und unausweichlich borber fixirt hat, eigentlich alfo bas Boje wie bas Bute, bas Elend wie die Glückjeligkeit. In diesem "Alles geschehe nothwendig fraft des vorweltlichen Rathichluffes", - wie ein Luther, Zwingli, Calvin, und jo viele energifch fromme Personen es behaupten wollten, liegt die großartige Huldigung welche der absoluten Gottheit dargebracht wird, die ihre Welt so hat wie sie dieselbe will. Und doch kann Reiner die volle Consequeng der Decretenfeststellung aushalten, Alle brechen ihr

mehr ober minder ab und klagen in diesem Bornehmen boch wieder fich felbst an, daß sie dem Bollglauben an Gottes Absolutheit nicht gewachsen seien und immer wieder dieselbe bedingt, ein= geidrantt, abhangig benten möchten bon einem uns frei gelaffenen So- oder Andersthun. Daher der Streit ob das Decret überhaupt und besonders auch im dualiftischen Erwählen und Berwerfen ber Berfonen absolut fei, nur aus Gottes freiftem Willen fo fest= geftellt, oder aber bedingt durch unfer Benehmen. Diese Antino= mie des religiösen und des sittlichen Bewußtseins verschärft sich bollends in Beziehung auf das Beilsleben, das wir den Ginen angeeignet, ben Andern nicht angeeignet feben; benn nun muß bas Decret aus freistem Willen Gottes Diese Dualität für gang gleich unwürdige Menichen verhängt haben. Die Frommigfeit nothigt uns ein horribles, d. h. unserer Ginficht nicht blog überlegenes jondern geradezu anftößiges Decret zu glauben, weil sonft Gottes Absolutheit dahin fiele, mas doch sowol von der Schrift als von unferm frommen Bewußtsein berworfen wird. Also wir übernehmen in Demuth das absolute Decret, welches nicht ohne Grund einer militärischen Erwählung verglichen wird, die ein strafbares Corps fo verurtheilt daß g. B. je ber gehnte im Glied erschoffen wird, die Uebrigen begnabigt. Daneben ordnen wir unfere sittlichen Ideen wie es noch geben mag. Sobald wir aber dieje ernftlich verfolgen, ftellen mir boch wieber Sate auf die mir beim Bebanken an das Decret sofort aufgeben sollten und doch nicht kön= Also ist nur möglich entweder das absolute Decret der Absolutheit Gottes wegen aufrecht zu halten, über die sittlichen Ideen und Gefühle aber uns gu. beschwichtigen, - oder diese feftguhalten, über jene aber uns zu beschwichtigen; entweder das abso= lute Decret oder die sittliche Wahrheit. Gemeiniglich hilft man fich mit beschwichtigender Berschleierung des Decrets, und fagt, es fei ein nur bedingtes, auf Vorhersehen unseres sittlichen Thuns gefakt, d. h. von unserem Thun abhängig. Noch gegen Ende des 17. Jahrhunderts hat ein auf der erftern Seite fich festnöthigen= ber Dogmatiker die furchtbare Antinomie tief empfunden, als er Die Bergleichung aller über diefes Problem mit einander ftreitenden

Theorien anstellte, der "rigiden und der lagen", wie er fie nannte. 1) "Er wurde hochlich dankbar fein, wenn ihm Jemand aus den brudenden Laften und barten bes absoluten Decretes heraushelfen fonnte, aber boch nur unter zwei Bedingungen, daß theils der Absolutheit, oder wie er fagt Souveranetat Bottes nichts abgebrochen merbe, theils aber jene Schwierigkeiten und Barten nicht bloß zugededt und nur scheinbar sondern wirklich übermunden waren." Die Barten seiner calvinischen Dogmatit eingestebend und fühlend fann er aber bei feiner der lageren Theorien jene beiden Bedingungen geleistet finden, worin er ohne Zweifel recht hat in feiner Brufung der Art und Weise wie die Socinianer, Arminigner, Ampraldiften, Lutheraner und Ratholiten fich halfen. Dem mehr ober weniger berfürzen fie alle die Absolutheit Gottes ober heben die drudenden Barten nur icheinbar auf. (§ 141.) Da muß man mit Melanchthon in das Wort einstimmen, "daß Alles nothwendig geschehe und doch die Contingenz bestehe, wir aber wie beides zu reimen sei, nicht nachzuweisen bermögen." 2) Sätte man nur den Gedanken, "es fei falich das Seligwerden von einem ewigen Rathschluß abhängig zu machen, da die Erkenntniß Chrifti erst in der Zeit möglich sei," 3) ernstlich durchgeführt und "ben ftoischen und manichaischen Unfinn daß alle Werke, gute und bofe, jo geschehen mußten wie sie geschehen, ba doch schon ber naturliche Wille einige Macht hat über die Affecte," — sowie "Luthers und Anderer Behauptungen daß alle menschlichen Werke, gute und boje, also geschehen mußten, als schriftwidrig" verworfen, 4) obm jum pelagianifirenden Spnergismus ju greifen und einen bon Bott unabhängigen Factor, ob auch als ungemein fleinen aufzustellen. Hier im Lehrstud von der Gnade felbst als wirksamer ift nur gu

<sup>1)</sup> Juricu, Jugement sur les méthodes rigides et relâchées d'expliquer la grâce, im Auszug Centralbogmen II. S. 544 f. und Baurs Theol. Jahib 1852. II. S. 194.

<sup>3)</sup> Centrald, I. S. 386.

<sup>3)</sup> Ebds. S. 385.

<sup>4)</sup> C666. S. 391.

zeigen daß sie als absolut auch nicht im geringsten von etwas außer ihr abhängig ober bedingt sei, noch borweltlichen Rathfoliffen, wenn fie folde festgestellt hatte, ihren Inhalt theilmeife jo habe geben muffen wie das Borberfeben ob wir die Bedingung leiften oder nicht leiften werben, es bestimme. Denn es genügt nicht mit den Arminianern ju fagen, "die Beilsordnung, daß burch Glauben das Seligwerben erreicht werden folle und könne," fei bon Gott absolut frei beschloffen worden, wenn er hingegen was nun wirklich aus jedem Menschen werbe, besto unfreier nur vorhersehend aus unserm Benehmen hatte mahrnehmen und das Beltergebnig unferem Belieben anheim ftellen muffen. Die Gnabe muß als die des absoluten und allmächtigen, allweisen und all= liebenden Gottes nicht blog Beilsgesetze und Ordnungen aufstellen sondern auch das unter diesen verlaufende Leben begründend, ficher erreichen was sie als Endergebnig ihres Waltens erreichen will, indem fie auf ihre Weise zulett Alle gieht und Allen das Aufgeben der Widerseklichkeit abgewinnt. Absolut wie alles Göttliche ift aber die Unade, trothem daß fie Gunde borausfest; benn nicht unfere Sunde macht Gott erft zu einem gnädigen, sondern feine Liebe ift ewig diejenige welche auch Sündern sich erweisen will und barum als Gnade fich beftimmt, was man im Streit ob fie bor ober nach dem Sündenfall, d. h. abhängig oder nicht abhängig von ibm, ihre Decrete gefaßt habe, nicht flar zu berftehen bermochte.

2. Je weniger die Gnade eine von uns abhängig werdende, von uns final besiegbare, bedingte sein kann, desto mehr ist sie hingegen eine geordnete, voraus oder rein aus sich selbst die Art und Weise ihres Versahrens schlechthin bestimmend und seste haltend, was namentlich schon daran erkannt wird daß sie Alles auf Christus hin vorbereitet, leitet, in der erfüllten, geeigneten Zeit ihn sendet, und weiterhin von ihm aus und durch Einsadung und hinsleitung zu ihm die Erlösung verbreitet durch Predigt und sie unterstützende Gnadenmittel, Alles nicht Bedingungen die wir der Enade zumuthen, sondern Ordnungen und Wege die sie rein von sich aus will und ordnet. Und wie sie diese sogenannte objective Gnade geschichtlich verwirklicht und sich selbst zu diesem Organismus von

geschichtlichen Gnabenmächten verleiblicht, jo ift fie es, die aus biefen verwirflichten Gnadenmitteln in die Subjecte bineinwirft und eingeht als jogenannte jubjective Gnade oder h. Geift, als Bufe und Glaube und Liebe in ihnen zu leben, mas wieder in bestimmten Ordnungen vor fich gebt, welche fie jelbst als ewige und in aller Zeit fich gleich bleibende bervorruft, jo daß auch diese Ordnungen nicht von uns ausgehen etwa als Bedingungen welche wir ber Enade ftellten und borfdrieben, wenn fie überall fur uns fein und auf uns wirten wolle. Dieje jubjectiven Ordnungen ertennen wir im unveränderlichen Wirten der Enade auf uns, ba fie immer nur durch Buge jum Glauben, durch Glauben ju Rechtfertigung, Berfohntwerden und Frieden einerfeits, ju Sinneserneuerung, bei ligung und Berklärung anderseits binführt. Richt wir ichreiben ber Gnade dieje Ordnung vor, daß fie uns nur bieje Wege jum Beil führen fonne und durfe, fondern fie felbft giebt und ift die Ordnung ihres Berfahrens. Darum bleiben wir fur unfer beilwerden schlechthin abhängig von der Gnade, ihren Ordnungen und Wegen, an benen wir nicht bas Geringste abandern noch Gott bestimmen fonnen, sie zu modificiren; gerade so wie wir im sittliden Leben ichlechthin von Gottes sittlicher Weltordnung abhängig find, im natürlichen Leben von feiner Naturordnung. Auch daß wir bon der Gnade als sittliche Beichöpfe behandelt werden ohne 2mang nicht durch physischen Stoß wie Aloge sondern geiftig durch Offen barung bes Beils mit seinem beseligenden Inhalt; daß fie gedulbig burch nie abbrechendes Zumuthen und Nahebringen Diefes beil uns bearbeitet, bis es endlich uns erleuchtet und erwärmt, bis wir bom Wiberftand sinnlicher und felbstischer Gefangenheit ablaffen und gezogen uns hingeben : auch diefes Behandeltwerben gemat unserer Menschennatur ift nicht eine Bedingung die wir Gott gestellt hätten, zumal wir diese Wege und Ordnungen als die allein beilfamen gar nicht entdedt noch gemacht haben, fie vielmehr immer junachst als laftig, ungeeignet berwerfen, weil "mas meife ift bet Gott, Thorheit ift vor der Welt." Unfer Beil bleibt also ichlecht hin abhängig von der Gnade und ihren objectiven wie subjectiven, geschichtlichen wie psychologischen Ordnungen, jo daß wir nirgend

sonft Beil erlangen und es nur bon bort ber bekommen, wozu wir folglich bestimmt und erwählt find bevor wir nur existiren, und ebenso bom Beil weagewiesen, unfähig es zu gewinnen, außer nur von diesen Ordnungen, welche die gottlich gesetten Bedingungen für menschliches Beilwerden ausschließlich find und bleiben, bor oder über der Welt so fest und unveränderlich wie in aller Zeit. - Freilich scheint mas Gott als Ordnung für unser Beilwerben festsett, nun boch eine Bedingung zu werden die wir ihm stellen. fofern feine Onabe unfer Beil nur wirten tonne, wenn es uns beliebt diese Wege ju geben, diese Ordnungen ju befolgen, somit Bufe zu thun und zu glauben. Wir waren also bedingt von Bott, ber uns fagt : ihr werbet heil nur burch die es bedingenden Ordnungen! und er ware bedingt durch unser Leiften oder Richtleiften Dieser Bedingungen. Das Lettere abzuschneiden wird nun gelehrt, Buge, vornemlich Glaube konnten wir uns nicht geben, bas fei nicht unsere Leiftung sondern ein reines Geschent Gottes, meldes er freilich, wie die Erfahrung zeigt, nur ben Ginen gebe, jo daß er nur diese für's Beil vorherbestimmt und ermählt haben tonne. Gott felbst leifte in uns die Bedingung, welche fonft un= geleistet bliebe. Wird aber bieses mit Recht behauptet, so hort ber Mensch auf zu sein mas er boch ist und sinkt herab zum Klot und Stein oder jum blogen Naturorganismus, der nur physisch all= mächtig bewegt werden konnte und für fittlich geiftige Einwirkung unempfänglich mare. Dem widerspricht aber die Erfahrung. Es muß also ein Brrthum diese gange Erörterung verwirrt haben, und ber besteht (§ 101) barin daß man schlechthin Abhängigsein eines lebenden Geschöpfs mit Leblosigkeit verwechselt, oder doch sich nicht beutlich macht daß Naturleben, sittliches Leben und Beilsleben in je anderer Beise schlechthin abhängig find, indem sie zwar schlecht= hin Product göttlicher Wirksamkeit sind, aber in fehr verschieden= artiger Beise gewirft werben, bas erfte burch physische, bas zweite burch sittliche, das dritte durch Beilstrafte, die aus einer im sitt= lichen Gesetz und der für Alle gleich gegebenen sittlichen Welt= ordnung nicht ichon ausdrudbaren Beilsoffenbarung hervorgeben. Bin ich ohne schwimmen oder bas Land erreichen zu können im

Waffer, so ift meine Rettung schlechthin abhängig von der mich berausziehenden Sand, die ich zwar, weil sie eine nur endliche Macht ift, ganglich von mir abhalten fann; ber Menich im Gundenelend hingegen wird von unendlicher Gnadenmacht gerettet, welcher gegenüber er als endlich nicht für immer widerftehen tann, weil bie Beit tommt in welcher die immer wieder fich infinuirende Beilsbeftimmung seines Wesens ihre Wirkung erreicht. Go gewiß biefes Beil unfre Bestimmung ift, muß auch im tiefften Grund unfers Wejens ein Reim liegen der zu diesem Beilsleben entfaltet werden tann, ein Same ber Ermählung; entfalten und weden tann ihn nur bas icon entwidelte mefensaleiche, das in vollerer Berwirklichung uns mahrnehmbare Beilsleben (objective Gnade), welches nie aufhört auf ben Reim in uns einzuwirken (jubjective Gnade), bis er fic willig erschließt. Geschieht bieses nicht im gegenwärtigen Erbenbasein, so mußte in anderer Eriftenzweise die unendliche Gnade bas endliche Geschöpf gewinnen. Nur wenn unsere Widerftandstraft ber unendlichen Angriffstraft gleich ware, tonnte die erstere befinitib fiegen und die lettere für immer gurudicheuchen. Rann biefes nicht gedacht werden, und fterben boch welche im Widersteben, fo muß für sie ein Leben nach dem Tode postulirt werden, in welchem die unendliche Gnade ihr Ziel erreicht, wenn man nicht mit Rothe die beharrliche Widersetlichkeit in Gelbftvernichtung ausgeben läßt, bann aber zu einer dualistischen Borberbestimmung gedrängt wird.

- § 155. Die Guade ist mit ihren Ordnungen so eines daß biese Reichs- und Heilsordnung nichts andres sein kann als um die Bethätigungsweise der Gnade. Daher ist die Gnade und die Gnadenmittel durchaus Eines, die lestere nur das Offenbarwerben der erstern.
- 1. Bei der Decretenvorstellung hat das Berhältniß der Snade zu ihren Mitteln nicht befriedigend bestimmt werden können, weil je mehr jene Borstellung prädestinirender, festgestellter Rathschlüsse wirklich geltend gemacht wird, desto weniger die Gnadenmittel irgend etwas anderes wirken können als nur was vorher schon ausgemacht ift.

fie scheinen sogar unnöthig zu werden, da das Decret so absolut für seine Berwirklichung garantirt daß es auch wo alle Gnaden= mittel ausblieben, fein Ziel erreichen muß. Diese einseitige Wirtung ber Decretenvorstellung ift benn auch immer borgetommen, ma man gegen die Kirche und ihre Gnadenmittel mißtrauisch geworden war und unbedenklich fie beseitigend, die Gnade ohne alle Vermittlung haben wollte als ichlechthin unmittelbare Einwirkung bes b. Geiftes auf das menschliche Subject, eine unmittelbare Gnade mit Bermer= fung jeder Bermittlung oder objectiven Gnade. Da nun bei un= mittelbarer Gnadenwirfung, foll fie Alles fein, die Gnadenmittel und alle Geschichte, auch alle fichtbare Rirche als wirkungslos und gleichgültig, wenn nicht geradezu hinderlich und fündlich erscheint, 1) so kann bei dieser Lehrweise nur jene Schwärmerei entstehen die bon ber Augsburger Confession als Sache der Anabaptisten verworfen wird, qui sine verbo spiritum habent. Wie die firchlichen Gnaden= mittel der subjectiven Beilsaneignung so werden auch die objectiven reichsgeschichtlichen Beilmittel, die a. t. und n. t. Offenbarungs= geschichte, ja das Erscheinen und Wirken Christi selbst eigentlich unnut und gleichgültig, wenn ber h. Geift unmittelbar die Berson ber Gunders, die ermählte nemlich errettet, oder konnte bochftens dazu mitwirfen daß einer für dieses unmittelbare Errettetwerden embfänglicher werde. - Diese phantaftische Borftellung von rein unmittelbar wirksamer Enade zwar verwerfend hat die protestantische Rirche, namentlich die reformirte doch auch die Decretenlehre wider ein übertriebenes Wichtigmachen ber firchlichen Gnadenmittel benutt, welche als magische Beilmittel ben h. Geift zu ersegen oder herbei ju nöthigen ichienen, als fei die Gnadenwirksamkeit an die Rirche abgetreten, die als Berwalterin der Mittel über unfer Beil und Unbeil entscheide. Gerade einem folden Aberglauben gegenüber murde protestantischer Seits die Bradestinationslehre hervorgearbeitet als ein Mittel ben Beilsentscheib von der Kirche und Sierarchie wea wiederum in Gott und feinen Willen gurudauführen, wo wir unfer

<sup>1)</sup> Was Stahl bei Zwingli finden will, um jede Union abzurathen. Vergl. Protest. Kirchenzeitung 1859. Nr. 27 f.

Heil mit größerem Bertrauen begründet glauben als es der Kirche geschenft werden tann. Offenbar bon bier aus erflart fich bas große Intereffe der Reformation an den ewigen Decreten, sowie die anabaptistische, später auch bei andern enthusiastischen oder spirituellen Secten 3. B. den Quafern auftretende llebertreibung welche bon Gnadenmitteln ber Kirche überall nichts wiffen will. Secten fallen aber beim Beringichaten aller objectiven Realitaten nothwendig aus der firchlichen Continuität beraus. Wo bingegen firchlicher Protestantismus fich behauptet, da schätzt man die Gnadenmittel, durch welche der h. Beift feine Wirtfamteit auf uns ausube, und bleibt in der geschichtlichen Continuität, aus welcher diese Dittel qu uns gefommen find. Cb aber die Onadenmittel als weientlich zur Gnabenwirtung Gottes gehörig noch jo bochgehalten werben, hat man sie doch nicht als das eigentliche Agens in ber Beilswirtsamteit gelten laffen, bas immer bon Bott und feiner Gnabe felbit ausgebe, jo bag die Bnade ober ber b. Beift immer über ben Gnadenmitteln fteht und fie bon fich aus wirtsam macht. Da her der zu Marburg und wieder zu Augsburg aufgestellte Sat, "ber h. Geift wirte durch die Gnadenmittel, namentlich durchs Wort wo und wann er will, was doch migdeutet wird wenn neuent Lutheraner, allen Zusammenhang mit der Erwählungsidee bir leugnend, es nur geschichtlich verfteben wollen, daß der b. Beift bie Gnadenmittel, die Predigt bes Wortes ju den Erdbewohnem fende mohin und mann er will; denn biefes murbe vielmehr bom weltregierenden Bater oder bom toniglich herrichenden Chriffing ausgesagt, nicht vom applicirenden h. Beift, welcher gwar burch bie Gnadenmittel wirft, nicht aber ihre Berbreitung leitet. Satten die Reformirten zugegeben, ber h. Geift wirte nicht ohne fondern mit ben Mitteln, wobei man aber boch Ausnahmen vorbehält, jo geben Die Lutheraner zu, er wirke durch die Mittel wann und wo er wolle, somit doch nicht überall wo die Mittel sind, als ob diese ex opere operato wirtsam wären. Und doch haben beide Parteien diese ungleich verstanden und dogmatisch verarbeitet, indem die Reformirten die ewigen Decrete jo entscheidend bervorhoben daß die Onadenmittel nur noch bem bort beschlossenen bienen, ja ausnahmsweise

entbehrlich, bloß ber regelmäßig von Gott verordnete und barum ber bon uns pflichtmäßig zu benutende Beilsweg find, necessitas non absoluta sed praecepti; die Luthergner gber die Engbe so an ihre Mittel binden möchten daß Ausnahmen nicht willig zugestanden werden, vielmehr alle ihr Beil in den Gnadenmitteln ficher finden follen, ohne den doch fteben bleibenden emigen Rath= ichluß viel zu beachten, zumal er ja nur aufs Borberseben bin gefaßt sei. Die Decretenlehre ob ftart oder ichwach betont, ob vorweltliches Wollen ober Vorhersehen unabanderlich bas Loos jedes Menschen bestimmt habe, tann eine befriedigende Lehre vom Berhältniß ber Enabe zu ben Mitteln nicht entstehen laffen. Man fagt freilich, prabestinirt sei sowol das Ziel als die Wege, sowol ber Amed als die Mittel, aber gerade diese ganglich voraus figirte Geschichte und Wirksamteit ber Gnadenmittel will uns immer gleich= gultig werden, weil wir boch nichts ausrichten, abandern, beffern, und wo wir es etwa meinen, uns sofort wieder erinnern bag ja Alles vorherbestimmt sei. Wie schwankend daneben die lutherisch gewordene Lehrweise sei, haben wir ichon gesehen. Die Gnadenmittel seien überall heilsträftig, für jeden der sie gläubig annehme beilwirkend; aber theils kommen sie ja zu Bielen niemals, theils wo fie noch ju haben find, vermögen wir ja nichts, konnen fie gar nicht gläubig annehmen, wenn der Glaube uns nicht geschenkt mird, haben also nur die nichtsnutige Freiheit der leiblichen oder auch feelischen Bewegung, und Gott hatte alles so geordnet, daß bon ber fo ju jagen zufälligen Bewegung bes berknechteten Willens au den Gnadenmitteln bin oder bon ihnen meg der Entscheid abbangt, ob wir selig werden oder verdammt.

2. Noch eine andere Frage über das Verhältniß der Enade zu ihren Mitteln wird unlösbar bei der Decretenlehre. Abgesehen davon ob die Gnade schlechthin nur oder bloß fast immer nur durch die Mittel wirke, fragt sich weiter, wie denn eigentlich wo beides zusammen ist, sich beide zu einander und zum Ergebniß ihres Wirztens verhalten. Ist das Enadenmittel nur Träger und Leiter oder Kanal der Enade zu uns hin, so daß der h. Geist durch die Mittel wirkt, oder wirkt er neben, zugleich mit den Mitteln?

Wenn ersteres, wenn der h. Geift immer durch die Mittel wirtt, warum ift denn das Beilsergebniß fo oft nicht erreicht? wenn letteres, wirken denn die göttlich verordneten Gnadenmittel oft ununterflütt vom h. Geifte? Die absolute Enabenwahl nöthigt zu antworten: Da es unter ber gleichen gemeinsamen Wirtsamkeit ber Gnabenmittel bekehrt werdende und unbekehrt bleibende giebt, die Mittel also dieses ungleiche Ergebniß nicht begründen, so muß ber borweltliche Rathichluß diesen ungleichen Erfolg der für Alle gleichen Bnadenmittel festgestellt haben, fo dag ber h. Beift ins Unaden mittel eintritt und mit ihm concurrirt nur für Ermählte, 1) für Andere aber dasselbe nicht unterstütt. Die Gnadenmittel berufen weit mehr Menichen als Gott erwählt hat und ernstlich retten will, daher Umpraldus die objective Gnade universal, die subjective particular nennt, und sich nur abmuht bennoch auch ben objectiven Gnadenruf als ernstlichen erscheinen zu laffen, weil Gott ernftlich Jeden rette der dem Ruf folge, freilich aber vorher weiß, daß die Menfchen, wie sie nun einmal sind, gar nicht folgen konnen, es fei benn er ichente ihnen den Glauben, den er aber nur den Ginen geben will. 2) Ein williges Umschlagen biefer Lehrweise vollzieht fich bann bei Pajon, der die subjective Gnade ganz leugnend Alles nur bon den Gnadenmitteln ausgeben läßt, deren ungleiche Bir fung Gott durch die concurrirende Totalität aller Lebensumstände Immer also hat der reformirte Standpunkt Gnade und Mittel mehr oder weniger getrennt, das Berhältnig als ein Nebeneinander bestimmt, so daß beide nicht immer zusammen fallen; und nur Bajon leugnet die subjective Gnade lieber hinmeg.

Je weniger dieses befriedigen kann, desto eifriger einigen die Lutheraner die Gnade und die Gnadenmittel. Als vor Mitte des 17. Jahrhunderts Rathmann auch im Lutherthum meinte, die

<sup>1)</sup> Im Consensus Tigurinus de re sacramentaria ift darum von Melandthon nur dieser Punkt beanstandet worden, er hätte statt "für Erwählte" lieber gesagt "nur für Gläubige". Bergl. Centrald. I. S.

<sup>2)</sup> Caftello meint, das sei wie wenn der Baslermagistrat eine Schaar gang armer Leute ins Burgerrecht einlade, wenn sie eine Summe zahlen, die sie gar nicht haben, es sei denn der Einladende schenke ihnen die Summe.

Schrift oder das Wort habe an fich teine ihr immanente göttliche Rraft bor und außer dem Gebrauch, es muffe die Erleuchtung bom b. Geifte hinzukommen, erklärte man nur um so bestimmter, daß ber Schrift eine solche Rraft einwohne. 1) Luther icon fagt bie Einigung beider so scharf bag er, auch wo die Gnade als Leib Chrifti fich bestimmt, Diefen im Mittel des Brotes haben will, fo völlig beides in und aneinander daß Reiner das Mittel effen tann ohne ben Leib mit zu effen. Gnadenmittel als folche die von der Gnadenwirtsamteit selbst verlassen und getrennt maren, gebe es gar nicht, noch eine bisweilen ohne die Mittel mirtende Gnade; benn Diese sei nicht etwas neben jenen, sondern etwas in ihnen und burch fie auf uns wirkendes. Mag diese nirgends fehlende Ginbeit der Gnade mit ihren Mitteln einleuchtender fein als ihr faft nur grbitrares Bereinigtwerben, - Die Decretenvorstellung und bas völlige Unvermögen des Menschen hebt bas Befriedigende wieber auf; benn gerade wenn uns die Gnabenmittel fo naben baß immer sicher die Gnade mitkommt und in die Geniegenden übergeht, mußten mir eine Selbstentscheidung aufbringen konnen die viel weiter geht als Decret und menschliche Ohnmacht zulaffen. Einer Gnade des h. Beiftes gegenüber, die neben ben Gnadenmitteln eigentlich bas rettende ift, ließe unfer Ohnmächtigsein fich viel leichter benten als ben firchlichen Gnabenmitteln gegenüber. Je mehr man also diesen Alles zuschreibt was unmittelbar auf uns wirtsam ift, desto mehr muß man der Decretenlehre und dem gefnechteten Willen untreu werben. Unten in der Lehre bon den Gnabenmitteln wird fich biefes naber barftellen laffen; bier genügt es ju zeigen wie bei ber Decretsvorftellung bas Berhaltnig ber Gnade ju den Gnadenmitteln gar nicht befriedigend beftimmt mer= ben tann. Streifen wir hingegen jenen Anthropomorphismus ab, fo fteht nichts im Wege hier gang analog zu lehren wie weiter Ift die Naturordnung nichts anderes als die sich gleich= bleibende Bethätigung Gottes in der Naturwelt, ift die sittliche Weltordnung nichts anderes als die fich gleich bleibende Bethati=

<sup>2)</sup> Baur, Borlejungen über bie Dogmengeschichte. III. S. 221.

gung Gottes in der fittlichen Welt (§ 75 und 81), 1) so wird die Reichsordnung die Bethätigung des erlösenden Gottes im Gottes-reiche sein (§ 107), und der Gnadenmittelorganismus nichts anderes als die sich gleich bleibende Bethätigung Gottes im Prozes der heilsaneignung. Durch diese und in dieser sich immer gleichen heilsordnung bethätigt sich Gott als applicirende Gnade, daher es denn auch in diesem Gebiete absolute Wunder nicht geben kann, d. h. heilswirfungen die außerhalb der heilsordnung zu Stande kämen. Freislich ist die heilsordnung, soweit sie als Organismus von Gnadenmitteln sich verwirllicht, ein weiterer Begriff als gerade nur die kirchlichen Gnadenmittel, wie sich oben aus der Erweiterung der sich offenbarenden Erlösungsreligion über die sichtbare Kirche hinaus ergeben hat. (§ 150.)

- § 156. Das fromme Bewußtfein sest die applicirente Gnade als Ursächlichkeit schlechthin sowol für das ins Daseinteren als anch für den Berlauf unsers Heilslebens.
- 1. Nachdem der Begriff der applicirenden Gnade erörtert worden ist zuerst nach dem Umfang ihres Wirkungskreises § 149, 150, dann nach der Art, Kraft und Ziel ihres Wirkens, § 151—153, endlich nach ihrem absoluten Charafter als unbedingte jedoch geordnete, Eins mit ihren Gnadenmitteln, § 154, 155, kann nun ihre auf uns gerichtete Wirksamkeit, von welcher alles Heilsleben schlechthin abhängig ist, § 140, so daß sie dasselbe wirkt, gratis efficax, ganz wie jede bisher dargestellte göttliche Ursächlicheit als begründend theils den Anfang theils die Weiterentwicklung unsers Heilslebens aufgezeigt werden, gleich wie dann auch der Effect oder das Werk der Gnade nach seinem Anfang und nach

<sup>1)</sup> Richt um bloß das absolute Wunder zu beseitigen, wie Delitsch meint, sondern wesentlich um die anthropomorphische Prädestination durchs ewig sich gleiche göttliche Wirfen zu ersetzen, habe ich dieses hervorzuheben. Bergl. meine Recension des Systems der Apologetik von Delitsch in der Protest. Kirchenzeitung 1869. Pr. 35—38,

feinem Fortgang betrachtet wird. 1) Wie für die Naturwelt die göttliche Begründung auf das Dasein und den Berlauf zu beziehen war, § 65, 66, bann ebenso für die sittliche Welt, § 81, und fürs erlösende Gottesreich, § 164, 165 : fo merben mir auch die Deconomie bes h. Geistes behandeln sollen. Die Dogmatit hat in der That die Lehre vom Wert der applicirenden Gnade fo bearbeitet, daß dasselbe in die zwei Stadien bes grundlegenden Entftebens (Betehrung, Rechtfertigung, Wiedergeburt) und ber fort-. foreitenden Ausbildung (Beiligung) gerlegt murde, jedes ber beiben von dem entsprechenden Sacrament (Taufe und Abendmahl) vermittelt, mahrend das Hauptgnadenmittel, das Gotteswort, beide Stadien gleichmäßig bedient, doch auch fo daß es wesentlich zuerst jur Bekehrung und Wiedergeburt ruft als nhovyua, bann aber aur Beiligung als ouilla. Die Methode ift also in allen Abtheilungen der Glaubenslehre gleichmäßig durchzuführen, auf der Raturftufe, auf ber Stufe bes sittlichen Seins, auf ber Stufe bes Bottesreiches, in dieser aber für die Oeconomie des Baters und des h. Beistes durchaus gleich. Rur' für die Deconomie des Sohnes ift bon diefer Methode nicht Gebrauch gemacht worden, weil fie als Chriftologie gwar auch in die Lehre von Chrifti Berson und Werk gerfällt, diese beiden aber so viel controverse Fragen zu erörtern aufgeben daß eine hiefur dienliche Methode gur Zeit noch borgezogen wird. Baren die Controversen alle gelost, so mußte die Methode aller andern Ubschnitte auch in ber Chriftologie fich Bahn brechen, wie sich benn wenigstens im Ubschnitt von ber Berfon Chrifti wesentlich sein Gewordensein (Menschwerdung, § 120) und die Lebensführung (§ 123, 123) unterscheidet. Die Lehre vom Werk Chrifti hingegen wird immer noch in Form ber brei Uemter bas Controverse aller bisherigen Dogmatit besser behandeln konnen, als es die eigentlich auch bier mögliche und aufgegebene Eintheilung in sein grundlegendes und barauf weiter bauendes Wirken leisten könnte. Je mehr aber die Berson Christi in die beiden hauptbetrachtungen gezogen wird, erftlich fein Christwerden, sodann

<sup>1)</sup> DR. reform. Dogmatit § 97.

sein Sichverwirklichen als der Christ, desto mehr wird nach Abstreifung der drei Aemter= und zwei Ständelehre, sein Wert entsprechend darzustellen sein, theils wie er die Erlösungsreligion begründet, theils wie er sie durchführt, jenes seinem Einssein mit dem Vater, dieses aber seiner Lebensführung zum Sieg über Sünde und Tod entsprechend.

2. Obgleich in der Dogmatif ein besonderer Abschnitt von ber applicirenden Gnade zu fehlen pflegt, hat doch das ihn bilbende Material zur Sprache tommen muffen theils bei ber trinitarifchen Lehre bom h. Beift, theils in ber Prabeftinationslehre, theils in der Lehre bom Gnadenwert; nur führte biefes gerftreute und gelegentliche Reden von der Enade und bom h. Geifte au keiner abgerundeten Rusammenfassung, wenn nicht etwa einzelne Reformirte einen besondern Abschnitt von der Gnade aufstellten, da gerade sie besonders angelegentlich von ihr zu handeln hatten. Wie man im Gnadenwert oder menschlichen Beilsleben Stadien unterichied, so auch in der wirkenden Gnade eine berufend bekehrende, rechtfertigend erneuernde, bann eine heiligende, erhaltende, vollenbende und verklärende. Scheinbar maren also eher drei als nur zwei Stadien angelegt, in Wahrheit aber fürs Erdenleben doch nur unsere zwei, die heilerzeugende und die heilentwickelnde Gnade; 1) benn mas bon vollendender, verherrlichender Enade gefagt wird, gehört in die Cichatologie, also zur Weissagung, die über unsere Gegenwart hinausreichend nur prophetische Lehrstude ermöglicht.

a. Die applicirende Gnade als Urfache ber Entftehung bes Beilslebens.

§ 157. Aus dem Erzeugtsein unsers Heilslebens erkennen wir die Gnade als die nach Borbereitungen gratia præparans, dasselbe uns einpstanzende, gratia convertens, jeder Heils-

<sup>1)</sup> Daß Augustin die specialis gratia als prima et secunda unterscheide, jene als berufend Glauben schenkende, diese als das Leben der Gerechtsertigten führend, vergl. Ref. Dogm. § 100 und II. S. 450.

regung immer schon zuvorkommend, gratia præveniens, rein von sich aus das neue Leben durch Zueignung der in Christus vollendeten Erlösungsreligion erzeugend, gratia operans, was alles die gratia prima genannt wird.

Wie das Raturgeschöpf nicht entstände wenn nicht bon Bott als allmächtigem Schöpfer, sei es auf furzem ober langem Wege erschaffen, § 65, das sittliche Leben nicht wenn nicht von Gottes Gute herborgerufen, § 82; fo auch das Beilsleben nicht, wenn nicht von Gottes Baterliebe erzeugt, § 104. Nun ift bas lettermahnte naber auszuführen, indem einerseits das Sohnsein Christi erzeugt worden ift, § 119-121, anderseits aber dieses bann mit seinem Lebenswert uns angeeignet wird als Gottestindschaft. So wenig diese Aneignung momentan ein für alle mal vollzogen wird, vielmehr burch eine größere ober geringere Reihe von Gin= wirfungen ju Stande tommt, ahnlich dem Urbild in Chriftus, ber auch nicht im Moment der Erzeugung oder Geburt schon actuell die Sohnschaft erlangt, § 120, - so lehren boch Schrift und fromme Erfahrung bag bas Beilsleben querft grundlegend uns er= theilt wird, um alsbann auf seinem Grund entfaltet ju werden. Da nun die Frommigkeit diese Beilsgrundlegung niemals als unser menschliches Wert und Verdienst, immer vielmehr als ganglich un= verdientes Unabengeschent, als Erzeugnig ber applicirenden Unabe inne wird, welcher hier alle Ehre ausschließlich gebühre : so spricht fich biefe Erfahrung aus in bem Lehrfat bag bie Gnade bei biefem Borgang das ausschließlich Wirksame sei, gratia operans, und zwar nicht bloß im abschließenden Grundlegen, sondern schon in allen Borregungen und Borbereitungen, gratia præparans, so baß allen und jeden Beilsregungen immer die Gnade als das fie erregende, gratia excitans, zuborfommt, gratia præveniens. Sobald man aber bom weitern Berlauf des Beilslebens diefes grundlegende erfte Stadium unterscheibet, wird man auch in der alles Beilsleben verursachenden Inade bas erfte Stadium ihres Wirkens gratia prima nennen, um alle weitere als gratia secunda zu unterscheiden, obgleich die Gnade in fich felbst unveränderlich dieselbe ift. Der

arundlegende Borgang wird als entscheidender fo ftart wie möglich bezeichnet, die gratia als regeneraus, aber nicht immer lehrhaft correct sondern oft in pleonastischen Bilbern, die bas Entscheidende festhalten und barin ihren Werth haben, in ber Glaubenslehre fonst aber berichtigt werden muffen. Rennt man ben Borgang eine Umichöpfung, so wird boch nicht ein gang anderes 3ch an bie Stelle des bisherigen gefest, wol aber eine neue Ruftandlichleit, eine neue Lebensrichtung an die Stelle ber früheren; fpricht man bom Einpflanzen bes fleischernen Bergens ftatt bes fteinernen, bom Beigmachen ber schwarzen Mohrenhaut, ja vom Auferweden nicht etwa eines Schlafenden sondern eines todten Leichnams, so wollen zwar alle dieje bildlichen Bergleichungen die entscheidende Gnadenwirtsamkeit als das ausschließlich allein Thätige schildern, nicht aber p buchftäblich gepreßt werden, als ob ein anderes neues Subject an die Stelle bes bisherigen geschaffen murbe. Viel richtiger nennt med den Borgang eine Erneuerung, eine Wiedergeburt, weil damit bas Subject festgehalten bleibt, welches erneuert ober wiedergeboren wird. Daber ift ber genaufte Ausbrud bie Befehrung, und entsprechend die gratia convertens. Die Lebensrichtung von Gott weg wird umgekehrt ju Gott bin, ein alter Mensch als Buftändlichkeit abgelegt, ein neuer angezogen, so daß Alles neu wird, unfer Erfennen, Fühlen und Wollen, Alles einen andern und neuen Inhalt, Zwed, Ziel und Maßstab annimmt. Rein correct fagen wir, der Menich fei aus der Gefetesreligion mit ihrer Anechticaft, ihrer vergeblichen Arbeit, ihrem fundlichen und unfeligen Ausgang hinüberversett in die Erlösungsreligion mit ihrer Rindichaft, ihrem Leben, ihrem Frieden und Seligfeit (oben II. S. 379). Die betehrende Gnade wirft diefes durch das Mittel ber Berufung ober des göttlichen Wortes, wobon unten. Diese Gnadenwirkung ift also nicht das Schaffen einer andern Berson, mas nur momentan ohne vorbereitende Gnadenwirfung fich benten ließe, sondern das Umtehren ihrer Lebensrichtung, indem die vorher vertnechteten Elemente frei und herrschend werden. Das übertreibende Breffen bildlicher Ausbrude in diesem Gebiet fteht im Busammenhang mit Entsprechendem in der Christologie, wo ebenfalls die Uebertreibung

der Einzigkeit Christi das Menschwerden des Logos als schlechthin nur neu und unvordereitet behaupten will, 1) als gäbe es keine vordereitenden Anfänge in Boröconomien, als falle die Erlösungsreligion plößlich vom Himmel, als sei der fleischgewordene Logos vorher auf keine Weise heilwirkend, kein Christus incarnandus wirksam gewesen vor dem incarnatus.

2. Gratia convertens ist ber zutreffende Ausbrud, wenn ber Borgang ben die Gnade wirkt, die Bekehrung ift, welcher Begriff um fo beutlicher bestimmt wird, je mehr wir nach zwei Seiten ihn weiter berfolgen theils nach rudwärts zu ben Borwirtungen, theils nach bormarts wie er fich als rechtfertigende und als erneuernde Gnade unterscheidet. Schon die bor der Bekehrung in uns be= ginnenden und wiederkehrenden Borregungen find nicht ein Product bes natürlichen und als solchen sündlichen Menschen, etwa seines Laufens und Suchens, sondern sammt diesem bon ber ben Sünder fuchenden Enade gewirkt, welches im vorbereitenden Stadium gratia praeparans ift; benn excitans oder vollends praeveniens nennt man fie minder genau, weil die Gnade auch auf weitern Stadien bes Beilslebens und nicht bloß im Borstadium immerfort bas erregende und allem mas weiter in uns bervolltommnet wird, boran= gebende bleibt; doch hat man begreiflicher Weise fürs Borftadium auch biefe Bezeichnung der Gnade besonders verwendet, indem eigentlich die uns vorbereitende gemeint mar. Sie zeigt sich im Erweden bes Gemiffens, welches ben natürlich beibnischen Egoismus wie die fnechtische Wertheiligkeit verurtheilt, die Schuld bereuen macht und das Sichsehnen nach Beimkehr zu Gott anregt, jenes durchs Befet, diefes durch die evangelische Berheißung vermittelt. Rommt es bann gur wirklichen Bekehrung, jum Burgel ichlagenden Gefühl bes Wiederangenommenseins von Gott als unserm Bater, so erweist fich die Gnade als die bekehrende, welche fowol die Sundenvergebung als eine uns jugetheilte uns inne werden läßt, gratia justificans, als auch das neue Kindschaftsleben uns einpflanzt, gratia regenerans, wie man richtiger fagt, als wenn alle uns beffernde

<sup>1)</sup> So Delitich in ber Apologetif. Brgl. Prot. R. Zeitg. 1869, Rr. 35-38.

Enade auch der früheren Stadien der Rechtfertigung gegenüber sanctificans genannt wird; denn hier soll das Grundlegende bezeichnet werden, somit das Erneuernde, Wiedergebärende; sanctificans aber wird die Gnade erst im Aufbau des neuen Lebens auf dem gelegten Grund.

3. Schwierig erachtet und ftreitig geworden ift bas Berbaltnig ber befehrenden gur rechtfertigenden und erneuernden Gnade, namentlich der beiden lettern zu einander. Die tatholische Lebre, alles ibentificirend fieht im Befehrtwerden als foldem beides in Ginem, bas Begnabigt= und bas Gebeffert= ober Geheiligtwerben, baber fie beides zusammen immerfort fich fteigern läßt, ober vielmehr fie lagt uns durch die Taufe Berechtigkeit zur Aufhebung aller Gunde, Schuld und Strafe einflößen, so bag wir bann mehr und mehr unter eigener Anstrengung eine fich fteigernbe Gercchtigfeit mit weiterer Vergebung erwerben und berdienen. Da nun durch folde Lehre bas Abhangigsein alles Beilelebens ichlechthin bon der Gnade abgeschwächt und eine neue Wertheiligkeit, burch baganifirende Beiligenverehrung unterftütt, aufgerichtet wird : fo tractet die reformatorisch evangelische Lehre beide Berirrungen gründlich abzuichneiben, indem fie alles Beil ber Gnade ausschließlich verbanten will. Daher wird nun die rechtfertigende Onade der erneuernden vorangestellt, oft in einer Beise bie vom Ermählungsbecret bet beirrt, dem gang unbekehrten Sünder vorerft die Rechtfertigung oder Sündenvergebung zutheilt, 1) worauf hin die Befehrung als wirtliche Umtehr zu Gott und als wirkliches Gebeffertwerden erft folge. So würde die rettende Gnadensonne querft ihren vergebend rechtfertigenben, bann erst auch den bekehrend erneuernden Strabl auf den fündhaften Menichen werfen. Doch ift biefes nur ein Schein, benu teineswegs meint Luther und mit ihm die ganze evangelische Lehrweise, daß unter völlig gleichen Gundern einigen die Bergebung geschenkt werbe, sondern nur dem welcher sich zu Chriftus wendet und gläubig die Rechtfertigung empfängt. Diefes Sichwenden ju Chriftus, diefes ihm Bertrauenichenten und Glaubigmerben, Dieje

<sup>1)</sup> Paradog thut dieses besonders Luther. Centrald. I. S. 58.

erregte Empfänglichkeit ift aber eben die Bekehrung, welche allerdings aus dem Sünder nicht sofort einen Beiligen macht etwa durch magisch reinigende Taufe sondern doch nur einen bon der Gnade ergriffenen Sünder, dem als solchem die Vergebung und Rechtsertigung, das Freigesprochenwerden durch Gnade und das Aufgenommensein zur Rindschaft in die gläubige Seele gesenkt wird, so bag er nun erft traft biefer rechtfertigenden Unade auch für die beffernde, erneuernde, wiedergebarende empfänglich wird. Es genügt baber nicht, bloß bon rechtfertigender und erneuernder Bnade ju reden, jene als bie querft wirksame, diese als ihr nachfolgende aufzuführen; wir werden vielmehr fagen, die bekehrende Gnade bekehre den Sünder und aus ihr gehe die rechtfertigende, auf diese bin die erneuernde bervor, womit der dogmatische Streit über die Reihenfolge dieser Wirkungen fich erledigt. Es ift fehr begründet daß aus der beffernden Er= neuerung nichts wird so lange ber Mensch burch bie bisherige Sunde schon sich verloren achtet, so daß die Besserung im spätern Moment aus der Strafe des frühern nicht retten könnte. Bur Grundlegung bes Beilslebens ift die Zuverficht der Bergebung unerläßlich, fraft welcher erft eine Befferung möglich wird, und zwar der Glaube an eine volle und ganze Bergebung, die in Gottes Gnade durch Chriftus feft begründet, nicht abhängig fei bom ichmantenden Boden unferer Befferung und Beiligung. Diefes find die gesunden Intereffen ber evangelischen Lehre, nach welcher allfällig polemisch gereizte Para-Die Bekehrung μετάνοια ist oft poeniborien geregelt merben. tentia genannt worden, nicht im engern Sinn bloß Reue oder Buße, fondern Buge und Glauben umfaffend, d. h. eben Bekehrung, 1) bei welcher zunächst volle Rechtfertigung, barauf bin grundlegende Befferung zu allmäliger Entfaltung eintrete; bei Gerhard werden die drei Gebiete einfach poenitentia, justificatio und bona opera genannt: Andere verwechseln etwa Bekehrung mit Erneuerung oder Wiedergeburt. 2) Bom Zueignen des Beils ist bei Lutheranern und Reformirten wesentlich gleich gelehrt worden, nur daß lettere bei

<sup>1)</sup> Philippi, firchl. Glaubenslehre V. S. 34.

<sup>2)</sup> E66. S. 111.

absoluter Prädestination in der Heilsaneignung aller Stadien gerne das Zeugniß des Erwähltseins sinden. Daß hingegen die Reformirten Rechtfertigung erst aus der Wiedergeburt folgen lassen, die Lutheraner umgekehrt, ') ist ein bloßer Schein, herrührend aus vorkommender Berwechslung von Bekehrung und Wiedergeburt, aus bald engerem bald weiterem Gebrauch des Wortes poenitentia.

- § 158. Die bekehrende Gnade ist wirksam als Berufung burch das Wort, die Einsicht erleuchtend, die Affecte reinigend und den Willen lenkend, gratia vocationis.
- Bas und wie die betehrende Enabe eigentlich im Betehrungswert mirte, ift auch auf Seite ber Onabe naber ju beftimmen, da gerade im Stadium der Bekehrung die Art und Beije aller Gnadenwirtsamteit sich besonders charakterifiren wird, und barum die Frage ob fie moralisch oder physisch oder sonstwie auf ben sündhaften Menschen einwirke, eben im Lehrstück von ihrer betehrenden Wirksamkeit fich aufnöthigt. Daß schon hier im Borbereiten und Buftandebringen ber Befehrung die Gnade burch bas Mittel des Gotteswortes wirke, indem fie den Menschen, foll ibm überhaupt geholfen werden, bor Allem aus zu seinem Beil, jut Erlösungsreligion Christ' beruft, ift felbstverftandlich, aber nun chen fragt sich ob die Gnade durch die im Beilswort liegenden sittlichen Motive auf uns mirke oder noch auf eine andere, über dieser liegende höhere Beise uns factisch umwandle. Um leichteften tann ber tatholiiche Lehrbegriff bas Einwirken des Wortes einfach als moralisches Bureben und Buruften bezeichnen, weil die Entideidung gar nicht von der Ginwirfung des Wortes ausgeht sondern vom Tauffacrament, durch welches eine magisch reelle Umgestaltung bes natürlichen Menschen gewirft wirb, bas Eingießen heiliger Gerechtigkeit, wofür gegenüber ber protestantischen Rechtfertigung als bloger Zurechnung der Gerechtigkeit Christi der Ausbrud phofifce Einflößung gebraucht wird. — Den Protestanten aber bat die Bekehrung mittelft des berufenden Wortes eine nur morglische gu

<sup>1)</sup> Schnedenburger, Comparat. Dogmatif I. S. 195.

nennen um so weniger genügt, je weniger fie bem Tauffacrament die entscheidende, so zu sagen physische Umwandlung zuschreiben. Da nun die lutherische Dogmatik doch bom katholischen Sacramentsbegriff fo viel beibehalt daß auch ihr die Betehrung menigftens als Aufnahme in ben Gnabenstand wesentlich durch die Taufe vermittelt wird, fo ift man nicht gerade ju ber Frage hingebrängt, in welcher Beife eigentlich der h. Geift durch das Wort wirke, genug baß es ja Gott felbst ift welcher im Wort zu uns redet und uns jum Beil ruft. Der h. Geift fei mit bem Bort innig geeint. -Die reformirte Dogmatit aber, welcher bas Sacrament nicht eigent= lich die Bekehrung conferirt, sondern nur die sonst schon von der Gnade durch das Wort gewirkte bezeichnet und unterpfändlich be= fiegelt, badurch also theils unsere Empfänglichkeit für die bekehrende Gnade felbst wedt und mehrt, theils aber ihr Werk in uns befestigt, leitet unfer Betehrtwerden fo enticheidend bom h. Beift felbft ab durch das eben sowol an Berworfene wie an Ermählte ergehende Mittel des Wortes, daß man nicht umbin kann genauer zu be= ftimmen, wie denn eigentlich die Wirkung vor sich gehe, wie die obere, allein enticheidende Urfachlichfeit, nemlich bie Unade bes b. Geistes, und wie daneben die nahere, nemlich das Mittel des Wortes, jedes das Seinige mirte. Die Gnade felbft, je mehr fie als Wirtsamkeit ber b. Geistesperson vorgestellt murde, nennt man eine übernatürlich mirtende, als folde unbegreiflich und nicht näher befinirbar, und je mehr biefe das Entscheidende wirft und barum als machtvolle, unsern Widerstand zurüchrängende Kraft bezeichnet wird, desto unbedenklicher, scheint es, sollte man das Ginwirken des Wortes als ein moralisches, b. h. durch Belehrung, Ermahnung, Berheißung, Drohung uns bewegendes gelten laffen. In der That fagen reformirte Dogmatiter nicht felten, die Betehrung fei das Product des Wortes und des h. Geistes, indem jenes moralisch auf uns einwirke, darum aber auch nicht entscheidend, dieser aber physisch oder hyperphysisch die entscheidende Wirkung ausübe. Doch ift dieses eine Formulirung welche durch die dualistische Gnadenwahl des absoluten Decrets veranlaßt, sofort zu dem Sage führt, das Wort rufe promiscue Alle, die Gnade des h. Geistes aber tomme

nur fur Ermählte jum Wort bingu, da eben fie Die Belebrung ficher und unfehlbar erziele, mabrend das Wort fur fich gar nicht enticheidend mirtt, wie man ja daraus entnehmen mune bag von ben durchs Wort Berufenen immer nur die Ginen fich betehren, nemlich die überdieß auch vom b. Beifte bearbeiteten Ermablten. Be mehr man jo einerieits die Bredigt mit ben unternusenden andern Mitteln als objective Onade und anderjeits den unmittelbar ins Berg bringenden b. Geift als jubicctive Onade auseinander balt. um allen Enticheid, alle anichlagende Beilewirtung der lettern guguidreiben : beito mehr fintt die Bedeutung des Gnadenmittels, alp auch die des Botteswortes, ob man immerhin jage, der b. Beift wirte ordentlicher Weise nur durch das Bort, indem er es mirtfam Denn jedenfalls foll er diefes nicht immer und überall mache. thun wo das Wort berufend ergeht, jondern nur wo es auf Gr Daber fann man bom berufenden Wort niemals mäblte trifft. miffen, für melde Borer die Onade des b. Geiftes mit demfelben verbunden fei, mas im einzelnen Fall nur vom ratbicbluklichen Willen Gottes abhinge. Go bruden die ewigen Decrete immer die Bedeutung der Gnadenanstalt mit ihren Mitteln nieder, wenigstens jo weit daß diese, ob auch mitwirkend, doch nichts entscheiden. Da man aber namentlich die Budienung des Gotteswortes für bodwichtig erkennt, so bemüht man sich dann immer wieder dem Wort ebenfalls mehr als das blog moralische Wirten guzuschreiben, westeht aber unter dem spirituell übernatürlichen eigentlich den im Wort wirtsam werdenden h. Geift und richtet diese Bemühung gegen jocinianisch-arminianische Zurudführung aller Gnade nur auf das moralisch zuredende Wort. Die Meinung geht also babin, ein Botteswort, in welchem b. Geisteswirfung mit ift, konne nicht blog moralisch einwirken; für sich zwar murde es nur moralisch wirken. bann aber die Befehrung uns nicht abgewinnen, weil der fündliche Menich den blog moralischen Zumuthungen mit Erfolg widersteht: folglich wo die Bredigt Befehrung wirft, läßt sich der Erfolg nicht aus bloß moralischer Zumuthung ableiten, es muß sich mit biefer etwas llebernatürliches, die Gnade des h. Geiftes als das reell wirtsame verbunden haben, und eben das reell, vom Erfolg begleis

tete Wirken sei als solches eber ein physisches, beffer noch hyperbbbfifches zu nennen, weil es bem moralischen Soll gegenüber ein reelles Sein, eine in uns übergehende Kraft ift. Die bekehrende Snade der Berufung vollständig betrachtet ift also theils eine moralische des Wortes, theils eine reell uns bewegende der Gnade felbft. Die Berufung ift eine außere, objective, und eine innere, subjective, die Onade eine objectiv vermittelte und eine subjectiv unmittelbar in uns einwirkende. Ja das Wort ist ebenfalls ein äußerliches und ein inneres Wort, sofern man ben Gindruck auf unfer Inneres doch auch ein Wort nennen fann. Genauer aber fagt man wieder, das Wirken des Beiftes erzeuge unsere Empfänglichteit für die Einwirfung der Predigt, indem es uns gur Beachtung bes Wortes hinlentt, die Erkenntnig feines Inhaltes wedt und die hingebung an dasselbe erzeugt. Auch fo ift des Beiftes Wirksamkeit keine bloß natürlich moralische, nur mittelbare suasio per verbum, sondern zugleich eine übernatürlich unmittelbare, inbem er bas zum Mittel verwendete Wort wirksamer macht als es von sich aus sein wurde. 1) Rurg es giebt eine wirtsame und eine unwirtsame Berufung durchs Wort (wie auch die Sacramente in beiber Beise auftreten), alles in Folge ber dualistischen Decrete, ja die wirksame kann außerordentlicher Weise auch ohne bas Wort Jene unwirksame, immer durchs Wort ergehend, sei aber an die reprobi gerichtet doch auch keine nur icherzhafte oder gar heuchlerische Anordnung Gottes; benn fie auch zeige mas Gott ernftlich und aufrichtig als Rettungsweg vorschreibt. 2)

2. Diese vom absoluten Decret bestimmte und verwirrte reformirte Lehrweise will berichtigt werden von der arminianischen Opposition und durchgreisender von der socinianischen. Da ist die Gnade eine

<sup>1)</sup> Daher Pajons Schüler meinen, wenn der h. Geist mehr ins Wort lege als an sich im Wort enthalten sei, so würde er uns täuschen, wie ein Sophist der die Beweggründe über ihre wirkliche Tragweite hinaus steigere. Centrald. II. 655.

<sup>2)</sup> Coppe, reform. Dogmatit Loc. XX. de vocatione. M. ref. Dogm. II. S. 657.

universale, bedingte und nicht nur widerstehlich wirkende sondern auch final besiegbare, indem fie uns als wollenden Wefen frei lat wie wir sie aufnehmen. Wenn bennoch alles Beil ber Gnabe gugeschrieben wird, welche Anfang und Bollendung alles Guten fei, uns zuvortomme, ermede, führe und unterftuge, fo dag wir ohne biefes nicht gerettet werden konnten : fo wird eben unter biefer Gnade nur die dargebotene Beilsanftalt berftanden, fo ju fagen nur die objective, welche allerdings bor uns icon ba ift und ibre Rumuthungen an uns richtet, uns aufwedt, leitet, unterftugt u. f. w.; aber eben weil die Gnade blog in geschichtlichen Mitteln uns naht, so verhalten wir uns zu ihr so wie wir wollen, annehmend oder abweisend, hierin teineswegs abhangig bon' Gott. Die Gnade ift nicht operans sondern nur conditio sine qua non. Freilich sei bas Wort als Gotteswort eine geiftliche Rraft, aber diese wirtt nur bie fraftigere Einpragung bes Sinnes welchen bas Wort bat, es bleibt eine fräftig moralische Einwirkung. 1) — Die Socinianer vollends lehren die Gnade als eine bloke gottliche Unterftützung unsers berringerten, bann aber bergestellten Willensbermogens, inbem fie theils die Drohungen und Berheißungen des Wortes an uns gelangen läßt, theils ben Gehorchenden die Berbeißung im Bergen versiegelt. 2) Rurg, die Gnade ist die objective Anftalt mit bem mas diese in den Bergen wirten tann, eine Unadenunterftutung unferes eigenen Willens.

Die lutherische Lehre hat kein Interesse zwischen Gnade und Mitteln so bestimmt zu unterscheiden. Wort und Geist sind beissammen, es ist des Geistes Stimme. Es besteht ja aus einem Sinn und Inhalt der als göttlicher auch göttlich wirkt, so daß der h. Geist nicht erst dazu treten muß, sondern immer schon darin ist. Geist und Wort sind aufs innigste geeint, so daß es (im Unterschied von den Sacramenten) auch extra usum heilskräftig ist. Als Rathmann 1621 den Reformirten ähnlich ein Hinzukommen des

<sup>1)</sup> Schnedenburger, Borlef. über - - Die kleinern protest. Rirchenparteien. S. 19. - Philippi a. a. D. V. S. 126 f.

<sup>2)</sup> Schnedenb. Gbbf. S. 55. Philippi S. 145.

- h. Geistes zum Wort, um dieses wirkungskräftig zu machen, unterscheiden wollte, wurde nur um so bestimmter die Einigung beider sogar extra usum behauptet. Je übernatürlicher aber diese Einwirkung sein soll, desto weniger kann sich ein freies Berhalten ihr gegenüber denken lassen, und je mehr man auf dieses Werth sett, desto mehr muß das Wort doch nur moralisch wirken. Das Gesheimniß warum aus gleich gepredigtem Wort der zündende Funke in diesen Hörenden einschlägt, in andere aber nicht, bleibt bei sestzgehaltenem gänzlichen Unverwögen unerklärt, wenn man nicht doch wieder die Engdenwahl voraussett.
- 3. Bedeutender als die lutherischen Bersuche wider das reformirte von absolutem Decret bestimmte Unterscheiden des morglisch nur zumutbenden Wortes und des nur für Ermablte bingutommenben reell physisch ober übernatürlich wirkenden h. Beiftes, sind die im reformirten Gebiete selbst auftretenden Reactionen des Ampraldismus und des Pajonismus. Ampraut, wie icon sein Lebrer Camero, 1) bringen auf moralischartige Einwirfung ber Gnabe und finden diefes am sichersten in der Lehre daß die Gnade (fowol als Wort wie als h. Geift) immer nur durch Erleuchtung unserer Intelligenz auf unsern Willen und unsere Affecte wirke: somit direct nur auf die Intelligenz, blog mittelbar durch diese dann auf unsern Willen, welcher ber erleuchteten Ginsicht fo von felbst folge bag ein sonstiges und directes Einwirken auf ihn wie undentbar so auch unnöthig fei. Ein nicht durch die Ginsicht vermitteltes Ginwirken sei ungeistig. Offenbar um den motus brutus, den die Dordrechterspnode sich verbeten hatte, gründlich zu beseitigen, ließ man in ber Schule von Saumur den Willen nur durch die Ginficht be-In Abam fei aus getrübter Ginficht der Wille stimmt werben. jum Sündigen bervorgegangen, im Erbfundenzuftand fei die verfinsterte Ginsicht ber Grund unreiner Affecte und vertehrten Billens, die Bekehrungsgnade muffe demgemäß unfern Berftand erleuchten, so daß wir dann bon felbst im Willen auf das Bute gelenkt sind. — Aber gegen diese Psychologie, nach welcher der

<sup>1)</sup> Bergl, diese Abschnitte in m. Centralbogmen.

Wille einfach immer der Erkenntnig folge, hielt man auf orthoboger Seite die hergebrachte Anficht fest, bag eber noch unfer Ertennen bom Buftand unferer Affecte und Willensrichtung abhangig sei, wenn nicht beibe in Wechselwirtung fteben. "unmittelbar wirte die Gnade auf die Seele, daß diefe das (Babrbeits= und Beils=) Object in sich julagt. Sonft finde es berfoloffene Thuren, ob ber Berftand immerhin basfelbe febe. Die Gnade zeige uns Beil, bann muß aber eine neue Gnabenwirfung ben Willen bas Suge bes Beils empfinden machen, weil er nur nach Luft und Unluft fich bestimmt. Gerade bas Borbalten bes Beilsobjectes oder des Wortes fei nicht des h. Geiftes Wert, fo wenig als das Berfteben des Sinnes und Fürwahrhalten, denn das alles haben auch die Damonen; hingegen wirke ber h. Beift zweierlei, er giebt uns Rraft Unglaubliches glaublich ju finden, indem er den Berftand erleuchtet und den Willen lentt, benn Unglaubliches glauben wir nur wenn wir wollen. Dann zerstreut er unsere Borurtheile auch wieder nicht durchs Wort, das nur unsern Widerftand reigt, sondern durch Machtwirkung. Freilich fann man diese unmittelbare Gnade nicht näher erklären, jedenfalls aber bewegt fie bie Seele phyfifch, nicht blog moralisch wie das Wort, welches freilich vorhergehen muß, was die Enthusiasten leugnen." 1) frangösische Synoden dogmatisirt, "daß Gott nicht einzig durch die Bredigt und begleitende Umftande wirke, sondern daneben zugleich burch unmittelbar inneres Einwirken bes b. Beiftes, welches fowol ben Berstand erleuchtet als den Willen lentt." 2)

Aber gegen diese orthodoxe Darlegung weiß Pajons Schüler Papin Erhebliches einzuwenden. "Wie können Tugenden, der Habitus des Glaubens, unmittelbar vom h. Geiste in uns eingegossen werden, da eine Ueberzeugung nicht ohne Unterweisung entsteht? Das Wort muß das Herz rühren, unterstützt von einer Menge einwirkender Mittel. Erleuchtung kann nur vom Wort Gottes ausgehen. Oder glaubt man etwas, nicht weil man es einsieht son-

<sup>1)</sup> Centrald. II. S. 621 f.

²) Ebdi. S. 585.

bern weil man will? Entscheidet sich ber Wille ohne Grunde launisch? Wie foll Gott unferm Willen unmittelbar eine Neigung gum Object einflößen, ba boch Reigungen aus falschem oder mahrem Erkennen entstehen? Der Wille will nichts ohne zu wiffen warum, er richtet sich entweder nach den Empfindungen oder nach der Ertenntniß, die wir von einem Object ber haben. Gott muß uns also das Heilsobject zeigen, wenn er Neigung dazu und Erkenntniß besselben uns beibringen will. Oder tann mir Gott bas Schmeden einer Apricose eingießen, ohne mir bieselbe nabe zu bringen? 3ch tann nicht Freude am Guten haben ohne daß biefes irgendwie mein Ertennen beschäftigt. Freilich fagt man, je unbegreiflicher besto verehrenswürdiger; aber nehmt ihr deswegen etwa die Transsubstanziation an ? Pajon redet von moralischen Beweisen, Die das Wort in sich schlieft und eine so sichere Ueberzeugung wirken wie die mathematischen Beweise. Jurieu aber will eine Gewißheit burch Gnade unmittelbar gewirtt, die viel größer sei als bas 2 × 2 = 4. Dennoch meint er, es gebe in ber Schrift feine Beweise die so ftark seien daß ein Profaner fie nicht eludiren könne. Aber was fümmert uns das, wenn die Profanen irren? Dann unterscheidet er zweierlei Gewißheit, eine nach Proportion ber Beweise und eine der Anhänglichkeit an die Wahrheit, herrührend bon beren Wichtigkeit. Da nun die evangelische Wahrheit weitaus die wichtigste sei, so überfteige die Gewikheit von berselben alle andern Gewißheiten. Also das Interesse soll Beweis sein und mehr als Beweiß? Glauben wir benn einer Bersprechung um so mehr, je mehr Millionen fie in Aussicht ftellt? Er aber fagt geradezu, Die Wichtigkeit bes Beils mache daß wir an demfelben gar nicht ameifeln wollen. Als brauchte man nur überzeugt fein zu wollen, um es zu sein, mas die Türken für ihr Baradies verwerthen konnten. Oft hatten wir, fagt er, bon einer Sache eine festere Ueberzeugung als die Gründe begründen. Freilich, aber nur weil wir oft Narren find. Der h. Geift tann boch nicht erfeten mas dem Begrundet= sein einer Sache mangelt, noch ben Gründen mehr zufügen als fie werth find. Das alles giebt eine nur eingebildete Gewißheit. Jurieu fommt im Grund mit dreierlei unmittelbarer Ginwirfung

bes h. Geistes, eine auf den Willen daß er sich hinneige, eine auf den Berstand daß er sehe was nicht da ist, und nun gar noch eine auf daß Object daß cß beweisender werde alß cß ist. Ich kann wohl ein wichtiges Object höher schäßen, nicht aber es sicherer glauben weil es wichtig ist." 1) — Während Ampraut mit den Orthodoxen die subjective Gnade alß den entickeidenden Begriff hervorhebt, will Pajon sie ganz und gar alß Illusion abweisen, und nur die objective der geschichtlichen Mittel, immerhin gemäß dorweltlichem Rathschluß, Alles entscheiden lassen; denn ob daß Bort auf eine Person wirke oder nicht, sei abhängig von der für Zeden besondern Totalität aller Lebensumstände, die so geworden sind wie es einst vorherbestimmt wurde. 2)

Auch Bajon blieb gehemmt durch die Boraussetzung, es fei alles Geschehen in vorweltlichen Decreten unabanderlich voraus feftgeftellt. Streifen wir dieje Borftellung ab, jo gelangen wir ju ber Lehre daß die Gnade ausschließlich alle Betehrung wirft und überall nicht ohne äußere Mittel wirkjam ift, sondern immer nur als in ihren Mitteln fich offenbarende. Sind dieje Mittel allerbings bas geschichtliche Chriftenthum, jo wirft boch dieses nur als Bollverwirklichung ber Erlojungsreligion, welche auch in minder vollen Kundgebungen beilmirtend ift. Denn biejes, nicht aber eine h. Geistesanade ohne alle äußeren Mittel, die auch außer dem Chriftenthum Ermählte rette, ift der richtige Ausdrud. Die Erlojungsreligion in ihrer Darbietung ift die Beilsgnade, voll dargeboten in ben driftlichen Gnadenmitteln, einigermagen aber icon in geringern Mitteln, nur niemals ohne alle Mittel, wenn ja auch Chriftus nicht ohne Mittel geworden ift, mas er ift (II. S. 68). Sie ift es die uns zu sich ruft und in Kraft ihrer Wahrheit uns bekehrt. Sie ift das über ben blogen Gottestundgebungen in ber Ratur und fittlichen Welt liegende, welches insofern übernatürlich und überfittlich erscheint, bennoch aber zur geordneten Besammtheit ber Dinge

<sup>1)</sup> E66j. S. 650 f.

<sup>3)</sup> Ebbs. S. 592 und m. Abhandlung über Pajon in Baurs Theol. Jahrbuchern 1853.

gehört und darum kein Mirakel ift, die lebendige Bethätigung Gottes, wie er sich nicht als bloßer Schöpfer und Richter sondern als Baterliebe offenbart und uns zur Kindschaft führt. Die Wirksamkeit ist eine erleuchtende, reinigende und belebende, illuminans et voluntatem flectens, geht aber nicht aus von Gnadenmitteln, denen Gott seine Gnade abgetreten hätte, ebensowenig aber neben diesen her, vielmehr sind die Gnadenmittel nur die Bethätigung und Offensbarung der Gnade selbst.

Der alte Streit, ob die Enade in ihren Mitteln physisch, moralisch, hyperphysisch wirke, erledigt sich durch die ganze Construction unserer Glaubenslehre. Die Gnade wirkt als das was sie ist, als Offenbarung des Heilsguts der Erlösungsreligion, welches über dem Naturleben und über der im Gewissen schon ausgedrücketen sittlichen Welt liegt, als göttliche Liebes= und Erlösungsoffensbarung, die als solche einen Eindruck auf uns hervorbringt, welcher über sonstigen natürlichen und moralischen Einwirkungen liegt, dennoch aber zur geordneten Totalität des göttlichen Waltens gehört und darum kein Mirakel ist, nichts dem Natürlichen und Sittlichen Widersprechendes, sondern dessen Steigung und Bollendung.

- § 159. Als bekehrende ist die Gnade zunächst die rechtsertigende, indem sie den Glanben an die Sündenvergebung und Aufnahme ins Kindschaftsverhältniß erzeugt, gratia justificans, adoptionis.
- 1. Indem der Mensch bekehrt, d. h. aus der Abkehr von Gott zu ihm hingewendet wird, erlangt er einerseits die Rechtferztigungsgnade, dann anderseits die Gnade der neuen Lebenskraft, Erneuerung, Wiedergeburt, welche von da aus als Heiligung sich entfaltet, indem Seele und Leib dem neuen Princip angeeignet werden. Die katholische Lehre vereinerleit diese beiden Wirkungen der bekehrenden Gnade, indem das Gebessertwerden selbst zugleich das Gerechtfertigtwerden sei und Rechtfertigung mit der Besserung (mit Wiedergeburt und Heiligung) wachse, daher man die Rechtfertigung selbst miterwerben und immer mehr verdienen müsse. Da aber eine durch Tause magisch ertheilte Bekehrung, zumal in Unmündis

gen nur eine Umschaffung ware, wenn sie sowohl alle Sunde als auch alle Schuld mti ihrer Strafwürdigkeit ganglich befeitigen foll. so sieht man nicht wie bei völliger Tilgung aller Erbsunde und wirklichen Sunde, bann boch alle Getauften wieder in Sunde gerathen konnen, um nach jeder Tobfunde bann nur noch burchs Buffaframent immer wieder gerettet zu werben. Den Brotestanten ist die Bekehrung nicht eine magische Umschaffung sondern eine umgewendete Lebensrichtung, nämlich ju Gott bin durch Chriffus, ein Sichwenden gur Inabe, ein gläubiges Ergreifen ber ebangeliichen Gnabenverheißung. Wer nun durch die Gnabe ju biefer Betehrung vermocht ift, wird teineswegs sofort heilig und fündlos, wohl aber geht die evangelische Sundenvergebung in ihn ein und zwar als eine gange und volle, als eine von aller Sundenfould und Strafe freisprechenbe: "gebe bin, beine Gunden find bir bergeben". Der Bollner gur Gnade in Demuth fich wendend, "geht gerechtfertigt babon", obgleich er noch feineswegs in einen Beiligen umgewandelt ift; ber verlorne Sohn bemuthsvoll und bereuend gur Batergnade gurudtehrend, wird wieder als Sohn angenommen, obgleich er sich jum Bater wendend, übrigens noch berfelbe ift und Die Befferung erft beginnen tann. Darum ift Die protestantifche Rechtfertigungslehre wie die schriftmäßige, so die tiefere und achte. Die Gnade ber Bekehrung erweist fich immer querft als rechtfertigende, vergebende, b. h. theils uns wesentlich freisprechend von Sündenschuld und Strafe, theils als Aboption, indem ber Menfo wieder in die verlorene, somit ihm ursprünglich gutommende Gottesfindicaft aufgenommen wird.

Dieses ist die Wahrheit welche ganz besonders Luther in ihrer Tiefe und entschiedenden Fruchtbarkeit wieder erfaßt und heroisch geltend gemacht hat. Der durch Glauben gerechtfertigte Sünder sei noch gar kein Heiliger sondern immer noch Sünder, aber eben durch die Gnade freigesprochen in Christus; ihm als einem zu Christus gläubig hingewendeten sei die Gerechtigkeit Christizugesprochen, angerechnet, obgleich er noch gar nicht dieselbe in sich ausgewirkt hat, so daß selbst der Ausdruck Sinn bekommt, es sei ihm eine fremde, ihm selbst nicht schon eigene Gerechtigkeit impu-

tirt. — Sobald nun freilich biefes blog Angerechnetsein fremder Gerechtigkeit aus dem Lehrzusammenhang herausgenommen, nament= lich aber vergeffen wird daß vom Bekehrten die Rede sei, muß die Imputations-Rechtfertigung anstößig werden, denn wie konnte die Gerechtigkeit eines rein nur aufer uns gerechten Christus uns angerechnet sein? Darum will in offandrischer Beise ber Chriftus in uns als das uns rechtfertigende bezeichnet werden. So aber entsteht berfelbe Uebelftand wie im Ratholicismus, wir konnten uns nur auf so viele Bergebung hoffnung machen, als wir Chriftus in uns verwirklicht seben, als wir bereits geheiligt find, und ber Troft der Bergebung mare gebaut auf unfer niemals volles Beilig= fein, mußte mit biesem fteigen und fallen. Das Selbstverdienen trate wieder ein, damit die unruhige Wertheiligkeit und die Sorge fich bon ber Rirche und ihren Sacramenten immer wieder Beruhigung au holen. Rein die evangelische Gnade verheißt dem Betehrtwer= benden eine ichon volle und gange Bergebung, deren Fundament Sott felbst ift in Chriftus, und indem die Gnade vergiebt, hebt fie auch das Trennende auf zwischen dem fundhaften Menschen und Bott, nimmt ibn wieder auf in ber Stellung eines Rindes bem vergeben ift, ju feinem Bater. Nur weil fie rechtfertigt, tann bie betehrende Gnade fich bann als erneuernde, wirkliche Beiligung wirtende ermeisen; denn mer bon bisheriger Berichuldung belaftet bleibt, tann für ernstliche Erneuerung und Befferung nicht zubereitte werden, da immer die Furcht bor Gottes Gericht noch borberricht. Bin ich über meine bisherige Sunde und Schuld nicht beruhigt, woher tame mir die Kraft zur Befferung? Wer fich wegen bisberiger Gunde berdammt weiß, tann gur Befferung fein Bertrauen noch Luft finden. Wer hingegen burch Gnabe gerechtfertigt ift, wird im Dankbarsein eine kindliche Liebe ju Gott gewinnen und für die bessernden Gnadenantriebe empfänglich. Dieses genügt bier als Lehre von der Gnade, unten tommen wir wieder zur Rechtferti= aung, wie fie als Wert ber Gnabe in uns bargulegen fein wirb.

2. Eines aber gehört noch zur Lehre von der Gnade, die Frage nämlich, wie sich das ewig gleiche Berhalten derselben zur Ertheil= ung der Rechtfertigung an den Einzelnen verhalte. Bei der Decrets= porstellung fagt man : ba bas Decret ein geordnetes ift, b. h. gum Riel auch die zu bemfelben führenden Wege borber bestimmt, jo sei für jede erwählte Person particular beschlossen sie in bestimmten Beitpunft zu berufen, zu rechtfertigen u. f. m.; in ber Beit aber geschehe nichts anderes als die Berwirklichung des borweltlich Beichloffenen. Laffen wir nun diefe anthropomorphische Borftellung fallen, so gewinnen wir die gang andere Anschauung daß vielmehr Die über Alle gleich wirksame Gnade die Rechtfertigung ber Betehrten überhaupt in sich schließe, mas ja von der evangelischen Bredigt überall und immer verfündigt wird, somit auf jeden Gingelnen nur anzuwenden und zu appliciren ift; benn allerdings glaubt ber Gläubige nicht blog an eine aller Erlösungereligion und gang besonders der im Christenthum voll offenbarten einwohnende Sündenvergebung, sondern nothwendig auch daß gerade auch ibm bie Gunde bergeben fei, jo gewiß er fich jur Erlösungereligion beleben, d. h. betehren lägt. Dag hingegen für bestimmte Berfonen bon bornherein eine bergebende Gnade gar nicht in Gott borhanden fei, daß Chriftus gar nicht auch für diese gesendet und fein verfobnendes Wert verrichtet habe, daß auch der h. Geist diese gar nicht bearbeite und in die Gnadenmittel für fie gar nicht eingebe, 1) if bei der Decretenvorstellung zwar die einzige Lehrweise welche bem Albhangigsein schlechthin ganglich genügt, so bag ein bloges Ausbeugen und Abstumpfen Dieses Dogma theils das fromme Grundgefühl verlett, theils die Barten nur icheinbar beilt; aber gerade Die gang folgerichtige Barte bes Dogma führt jur Ginfict in's Ungenügende der Decretsborftellung überhaupt, an beren Stelle bie ewig sich selbst gleiche Gnade tritt, welche in ber Zeit ben Gingelnen angeeignet wird § 149 und, was immer wir thun mogen schlechthin die einzige Macht ift aus welcher allein das Seil uns zufließen fann.

<sup>1)</sup> So die reformirte Orthodogie mit ihrer Durchführung absoluter Enabensparticularität durch alle drei trinitarischen Oeconomieen. Centrald. II. S. 67 f. Der Hauptanstoß für die Arminianer.

- § 160. Die bekehrende Gnade ift als rechtfertigende so= t and die ernenernde, wiedergebärende, da sie dem Gerecht= tigten gerade als solchem ein nenes Leben grundlegend ertheilt, atia regenerans.
- 1. Wer in diesen Lehrstuden barauf aus ift, eine Berichiedent lutherischer und reformirter Anschauung auszumitteln, kann bi auf die Meinung tommen daß lettere die Wiedergeburt ber dtfertigung borgeben laffe. 1) Diefer Schein entsteht aber nur 3 einer nicht icon forgfältigen Bestimmung der Begriffe Berung und Wiedergeburt; benn nur jene, nicht biefe geht ber dtfertigung voran, mas einerlei ift mit dem lutherischen, nur der aube tonne die Rechtfertigung aufnehmen. Daß die reformirte bre auf irgend einem Buntte ber tatholischen näher geblieben fei 3 die lutherische, ist eine Berkennung des Thatsachlichen, welches er für's Umgekehrte zeugt. 2) Die reformirte Dogmatik halt Recht= tigung und erneuernde Beiligung so angelegentlich auseinander e die lutherische, und nur das strenge Festhalten an der Absolut= it der Decrete unterscheidet sie von dieser. Calvin hat feineswegs of iceinbar die ofiandrische Einfügung ber Beiligung in die echtfertigung eifrig jurudgewiesen, vielmehr ift diefes aller reforirten Orthodogie immer nothwendig erschienen. 3) Sie sagt mit albin: 4) "Durch Glauben gerechtfertigt werden heiße keines= egs daß wir durch Wiedergeburt geheiligt, gerecht seien; die echtfertigung fomme nicht aus der Wiedergeburt, welche hienieden imer eine unvollkommene bleibe, sondern aus Christi Gerechtigkeit 1 Glauben ergriffen." Bur Erlösungsreligion gewendet oder bebrt werden wir vor Allem gerechtfertigt, die volle Sundenverbung und Wiederaufnahme in die Rindschaft unserm Glauben

<sup>1)</sup> Schnedenburger Bergleichenbe Darftellung. II. S. 12 f.

<sup>2)</sup> Bergl. meine Besprechung ber werthvollen, aber durch überscharffinniges afspüren von Differenzen migleiteten Schrift Schneckenburgers — in Baursbeol. Jahrb. 1856. I.

<sup>3)</sup> Bergl. Centrald. II. S. 14 f.

<sup>4)</sup> Ref. Dogm. II. S. 507.

jugetheilt, und gerade erst darauf din wirst die Gnade unsere wirkliche Besserung oder Erneuerung, indem sie und damsdares, liedendes Bertrauen zu Gott einsteht, welder gnädig verzieden dan. Im auf volle Recksertigung din sann eine wirklame Erneuerung erstigen: der Veurk zum neuen Leben sinder sich erst. werm das als dergeben abgethan ist, währent eine erst zu verdienende Bergebung und sein volles Bertrauen einslichen, wielmehr und mmerfert beunrukigen und dadurch unsere Erneuerung lähmen mitze Tarin besieht der Borzug der protesiantischen Lebre, daß sie micher here Gnade sein läht, volle Begnadigung das erste Geiches der Gnade sein läht, so daß wir das Alte hinter und legend den Vieuen und ungestört hingeben. Eine Rechtsertigung die nicht and Erneuerung würde sondern mit gleichgültigem Berbarren im ünd Erneuerung würde sondern mit gleichgültigem Berbarren im ünd Schuld bereut für die Bergebung empfänglich ist.

2. Wahrend die Gnade als rechtferrigende bem Befehrten bei bon Gunbe und Gericht freisprechenbe Urtheil Gottes perfindin justificatio forensis, genaliet fie als erneuernde ober beiligent ihn wirklich um, macht ihn gerecht, porerft bas neue ginbidofs leben in ihm erzeugend annatt bes gurudgebrangten Anechtidots und Gundenlebens: fie flogt einen neuen Beift und Gefinnung ein, ben ber Rinbichaft. Dieje Erneuerung zeigt fich als Gratiffen fein bon einem neuen Pringip, Berpflangtiein auf Die neue Grimb lage ber wieder geichenften Kindichaft. Daber Diefe Erneuerum borern nur bas Geboreniein, noch nicht bas Ausgemachien- mi Entwideltsein bes neuen Lebens verleibt, welches bann als ein langerer Prozeg nachfolgt. Mit Recht beift Rechtfertigung und Er neuerung gusammen die Wiedergeburt, ein neues Geborenwerden, verglichen mit dem frühern, natürlichen, eine Wiedergeburt obn zweite Geburt. 3m Untericied aber bom erften Geboren= oder Er ichaffenwerden hat die zweite Geburt als Erneuerung eine negativ und eine positive Seite, weil das Neue bier nicht an bie Stelle bes Nichts tritt, fondern an die Stelle eines früheren Buffandes, ber berbrängt wird indem der neue eintritt. Diefes nennt man das Absterben des alten und das Aufleben des neuen Rent, mortificatio veteris, vivificatio novi hominis, jenes ntlich burch Buge, biefes burch Glauben gewirft, nicht nach nber sondern mit einander, ba die heilsame Buße nicht ohne Glauben entstehen tann, so wenig als dieser ohne jene. 1) Der ft dieser Erneuerung verlangt Bezeichnungen die bas Erzeugt= bes neuen Lebens burch die Gnabe ausbruden & 108, benn rlices Leben wird geschaffen, sittlices hervorgerufen, Beilsleben erzeugt, wie im trinitarischen Urbild ber Sohn gezeugt wird Leicht aber treten bier übertreibende Bezeichnungen die irriger Beise eine Umschaffung statt der Erneuerung beiten würden, sobald man übersieht daß alle Bergleichungen m, b. h. nur theilweise, nicht aber gang die zu bezeichnende So bas Bild bom auferwedten Leichnam, bom je beden. machen bes Mohren, bom Austilgen ber Fleden bes Barbers. icon bas ist eine Uebertreibung bag man einen schlechtweg nur haften Buftand durch einen schlechthin beiligen ersett nennt; : freilich haftet an Allen die Gunde fo, daß keiner in Gesetzes= ion dem Berlorengeben ausweichen tann; bagu genügt aber t daß Sunde an ihm haftet, er braucht nicht, wie Augustin thren der Kirche postulirt, durch und durch blos sündhaft zu (§ 97), genug daß beffere Elemente unterbrudt find und bie lichen nicht überwinden können. Auch ber erneuerte Zustand icht ein Ausgetilgtsein alles Sündlichen, sondern bas Ergriffenbes 3ch bom neuen Pringip und bas ernftliche Bekampfen bes leiblichen und physischen Organismus haftenden Sündlichen. im find benn jene biel gebrauchten übertreibenden Musbrude immer wieder berichtigt worden. Ganz correct fagen wir, die De berfete uns aus der Gefetes= in die Erlösungsreligion, aus Rnechtschaft in die Rindschaft, aus ber Selbstsucht in die Liebe, bem Stand ber Sunde und Berurtheilung in ben ber Gnabe.

§ 161. Die applicirende Gnade ift in allen diefen Beatheiten und Birkungsarten Gine und biefelbe, denn bekeh-

<sup>1)</sup> DR. ref. Dogm. II. S. 521.

rend rechtfertigt und ernenert fie ben Menfchen. Much ift biefe fpecielle Seilsgnade in Gott nicht getrennt von ber fogenannten gemeinen Gnabe, welche bas natürlich fittliche Leben hervorrnt.

- 1. Bei der Decretenlehre schon ist diese Einheit der Gnade in allen ihren Momenten festgehalten, indem gelehrt wurde, der Erwählungsrathschluß schließe alle diese geordneten Momente in sich, wofür man besonders sich auf Röm. 8. 29, 30 beruft. Wir nur werden sagen, die Belebung zur Erlösungsreligion schließe diese alles in sich, sie beruse zur Umkehr, rechtsertige und erneuere, und könne niemals nur das eine wirken ohne das andere. Wer zur Erlösungsreligion belebt wird, der wird bekehrt, gerechtsertigt und erneuert, alles gerade nur durch die Erlösungsreligion selbst, in welche Gott als Gnade die Kindschaft dem sündhaften Menschen verleit.
- 2. Hier wo die Heilsgnade oder gratia specialis (salvifice) zuerst im Lehrspftem als applicirende auftritt, wird ber paffente Ort sein sie mit ber sogenannten gratia communis zu vergleichen Man pflegt unter der letteren alles, abgesehen von dem erlojenden Beil, fonft vorhandene gottliche Wohlwollen zu ben Geichopfen # bezeichnen, tann biefes aber nur insofern Gnade nennen als bas felbe frei aus Gottes Befen und Billen hervorgeht, ohne bat bi Beschöpfe einen Rechtsanspruch baran hatten ober es verbienen wir ben. Unverdientes Wohlwollen mag man Gnade nennen, aber bos nicht im eigentlichen Sinn, benn die eigentliche Bnade fest Sund voraus und erweist fich bem Beichopf als einem fundhaften. De her pflegt man die erstere als gratia communis von der letten als specialis fehr bestimmt zu unterscheiben, jene wirte noch gar nicht das Beil des Sunders, welches vielmehr erft bon biefer aus gehe; ja wenn jene boch vorbereitend auf bas beil bingiele und hinwirke, fo fei biefes nur ein Schein, benn in Bahrheit gebe aud alles Borbereiten bon der speciellen Beilsgnade als folder aus, bie icon in der gratia communis verborgen enthalten ift und in da natürlichen Menscheit Boroconomien ber Erlösungereligion begründe Dieje übliche Lehrweise verfährt aber boch nur abstract, wenn fie was zur Orientirung in unserm Denten auseinandergehalten wird

auch im Object, in Gott und feiner Bethätigung getrennt vorftellt. Rubem ift die gratia communis ein unbestimmter und unflarer Begriff, nur bestimmt bie eigentliche Bnabe icharfer herauszuheben. Die ber Raturwelt zugewendete Suld Gottes verdient den Ramen Gnade gar nicht, da sie nur als Erweis der allwissenden Allmacht fich bestimmen läßt. Auch das auf die sittliche Geschöpfeswelt bingerichtete gottliche Gutsein verdient Diefen Ramen nicht, ba es nur als Erweis der sittlich geeigenschafteten Gottheit, seiner beiligen Bute und gerechten Beisheit sich bestimmen läßt. Nur weil man bann bas Beilsleben ichlechthin abhangig fest von Gott als Enade, ift es aufgekommen auch icon bas Abhangigsein ber Natur und ber sittlichen Welt auf Gott als Gnade zu beziehen; in Wahrheit meint man aber bloß die gottliche Urfächlichkeit dieser beiden Da= feinsgebiete, wie dieselbe oben als die ontologische und als die fittliche Bestimmtheit Gottes gelehrt worden ift. Diese Urfachlichkeit schon irgendwie als Gnade, gratia communis zu bezeichnen, wird man veranlagt burch die Uhnung daß alles göttliche Walten in fich felbst gleichartig und Gines fei, schon Ratur auf sittliche Welt bin und diese auf's Beil bin regiert werde. Insofern participiren jene am Bnadenbegriff diefer; benn wie die natürlichen Eigenschaften Sottes in die sittlichen aufgehoben in diesen fortwirken, so diese aufgehoben in die Beil begründenden Batereigenschaften. (§ 102.) Sofern also in der natürlichen und sittlichen Regierung das hingielen auf die Beilssphäre ausgedrückt werden will, tann man jener foon gratia zuschreiben, die freilich als nur communis eben doch noch nicht die Beilsgnade felbst fei. Beachten wir nun dag in unserm Lehrftud nicht von der speciellen Gnade überhaupt sondern nur von ihr als applicirender die Rede ift, so formulirt sich das Broblem näher dabin, ob bor ber eigentlichen Gnadenberufung jum Beil auch icon bor und neben ber Bredigt bes Wortes ein analoger, ob auch ichwächerer und unbestimmterer Ruf jum Beil bor fich gehe, ob es eine gratia communis gerade auch als applicatrix gebe, furg ob auch aus Gottes niedrigerer Offenbarung oder Rundgebung ein Eindrud auf uns ergebe, ber jum Beil hinmeife. Rur ein abstractes Denten tann die Frage verneinen, der gratia communis jede Beziehung auf's Beilwirten absprechen, um die gratia specialis mehr zu ehren, weil so alles Beil, auch alles mas vorbereitend wirft, nur ihr zu banken mare. Dabin ift man burd die Decretenlehre getrieben worden, laut welcher die Beilsanade nur für Erwählte mirtfam ift, mahrend was auch auf Andere wirft nur gratia communis sei, die keinen Sünder bekehre. Sogar die speciellen Gnadenmittel müßten auch nur zur gratia communis gehören, wo fie bom beiligen Geift verlaffen an Berworfene gelangen; - alles Uebelstände hervorgerufen von der Decretenlehre. Dieje abstreifend haben wir die Ginheit aller gottlichen Bethätigung in der Belt feftzuhalten. Wie alles vom Naturleben aufwarts zielt zum sittlichen Leben und dieses jum Beilsleben, fo entspricht bem ein aottliches Wirten alles Daseins, nach der breifachen Stufe fich fteigernd, für die höchste Stufe als gratia specialis, für die beiden andern als gratia communis. Da nun der Mensch, wenn nur erst bon Bottes Aundgebung in Natur und fittlicher Welt religios angeregt, jur blogen Geseteligion gelangt und jogar das Chriftenthum felbft auch in diese herabbruden tann, fo lange er gerade das Erlofende nicht auffaßt, bingegen biefe im Chriftenthum voll erfaffend icon die Borftufen als Boroconomieen der Erlosungereligion berfteht: so ist eigentlich bieser Gegensatz der gratia communis und specialis auf den Unterschied Dieser beiden Religionsarten gurudguführen, wenn man boch immer fagte, jene erlose gar nicht fondem erft diese und jene muffe nicht wie diese uns erft durch Offenbarung gegenwärtig werden. Die specialis ift bas erlosende Bringip, fowohl vollendet als noch unvollendet geoffenbart, die communis aber ift die Bethätigung Gottes für uns noch als Befegesreligion aufgefaßt, daber fie blog unentiduldbar mache, nicht aber erlofe. Der Nebenbegriff, welcher von der Decretenlehre aus die gratia specialis als eine particulare, nur Erwählten fich erweisende bestimmt und den Ausdruck specialis im Sinn bom particularis faffen will, ift gang aufzugeben, da vielmehr die gratia specialis bie salvifica selbst ist und eben nur bas Beilwirken ihre Specialität ausmacht gang abgesehen von ber Frage nach bem Umfang ihres Wirfens.

- b. Die Gnade als das Beilsleben ausführend ober Begründung bes Fortganges.
- § 162. Im schlechthin Abhängigsein aller Aneignung bes Heils von der Enade ist enthalten, daß sie auch die Ursache seiste auf dem gelegten Erund. Die gratia prima wirkt fort als secunda, subsequens, cooperans, sanctisicans.
- Wie überall das Abhängigsein schlechthin sowol auf das Dasein als auch auf den Verlauf der Dinge bezogen wird, für die Raturwelt § 63. 65, für die sittliche Welt § 81, für das Gottes= reich § 104. 105; wie in Bezug auf bas lettere icon in ber Chriftologie sowol das Einswerden des Logos oder der Bateroffenbarung mit Jesus als auch bas Geeintfortbestehen ichlechthin abbangig ift bon ber erlosenden Liebe ober Gnabe, so muß auch im Aneignungsproceg die grundlegende wie die auf der Grundlage bann fortschreitende Entwidelung ichlechthin abhängig sein 1). Die Dogmatit nennt das erftere die Wiedergeburt (Bekehrung mit Recht= fertigung und Erneuerung), das zweite die Beiligung; aber fast nur die reformirte lehrt bas Entsprechende auch bon ber Enabe, indem ein Lehrstud von der applicirenden Gnade die erste und die aweite Gnade unterscheidet. Das Abhangigsein ber Betehrung folechthin bon der betehrenden oder erften Gnade hat weniger Schwierigkeit, ba ja ber sundhafte Mensch welcher bekehrt wird, in Beziehung aufs Beil ganglich ohne alle eigenen Regungen fei, so daß alles Wirksame nur der Gnade zutomme, fie das operans fei; viel schwieriger bagegen ichien bas ichlechthin Abhangigsein auch ber Heiligung von der gratia secunda oder sanctificans, denn ihr gegenüber fteht nun nicht mehr ber in Gunden tobte Menfc,

<sup>1)</sup> Ref. Dogm. § 102.

fondern ber betehrt gerechtfertigte und erneuert icopferijo Leben und zwar achtes Leben eingebflan: \_ ameite oder ichreiten im einmal ergriffenen Beilsleh Jern und beren Factoren aufzunothigen, theils ber ! Itenfden. - 60 ibn weiter führenbe Onabe. Dar efthalten zu tonnen tehrende als ichlechthin gratia Lehrweise wird aber heiligende aber nur als coope-, da doch etwas sein soll, fich aus wirke, fonbern b! rieu als Bertheibiger der Der einmal Befehrte r muß ben Bajonismus hervorbon ber Gnabe, af Der Borfehung wie die Cooperation ber fromme Grundge ....oung verwirft, zwar nicht zu Gunften einer Reformitter melde freilich nom fant ju Gunften von flehend, welche freilich bom ichopferischen Uranftog her noth perten, wie sie nun sind und wirken. Mit der concur and witten. Weit der concur-geriebung fällt dann aber auch die cooperirende Gnade, gunde alle unmittelbar einwirkende Gnade dahin, sowol die operirende als die nach der Bekehrung cooperirende; dem göttliche Action so hat auch die Gnadenaction nur im sapferifchen Uranfang unmittelbar gewirtt, alles feither Geschehende is bloß das nothwendig von dort her sich entwidelnde, die determinirte Berkettung aller Zwischenursachen. Bei biefer Lehrweik mirb aber bas Gefühl bes frommen Abhangigfeins beiftisch erfaltet. weil nicht unmittelbar Gott auf uns wirksam mare sondern gunächst nur die Zwischenursachen, die doch selbst nur endliche find und unser Abhängigsein schlechthin nicht begründen können sondern eher einen Wechseleinfluß, bei welchem wir felbst auch endliche Ursachlichkeit maren und auf andere gleichartige zurüdwirken, so bab unser Abhangigsein ein Freiheitsgefühl neben sich batte. ift im Pajonismus eine befriedigende Billfe so wenig bargeboten daß seine Anhänger entweder eine pelagianische Wendung gum Gocinianismus nehmen oder doch die semipelagianische zum Ratholis cismus. Auch das Luthersche Suchen eines Ausweges zwijden reformirter und semipelagianischer Lehre erweist sich unhaltbar, jo bağ es ben Reformirten immer als verbedter Semipelagianismus ericbeint.

11

Die Uebelstände werden nur dann beseitigt, wenn man beschlechthin Abhängigsein gerade nicht vom Richts, oder atten und Schein sich aussagen läßt, sondern von gessein welches Realität hat, daß darum im schlechthin schiedene Qualitäten vorkommen, ein Raturwesen in sittliches Geschöpf, und wieder anders ein zum ch schlechthin abhängig ist, wie oben gezeigt zur von der Gnade ist bei der Bekehrung das zugt, und das Erzeugte bleibt in seinem Besmer Entwicklung schlechthin abhängig vom weiteren

...en ber göttlichen Unabe, nur bag jest ein veredeltes Beicopf folechthin von ihr abhängig ift und durch fie weiter geheis ligt wird. Die fpatere Gnade cooperirt mit der fruheren, uns gu eigen gewordenen, führt ihr Werk weiter, ift in fich unveranderlich immer biefelbe; nur wir unterscheiben fie nach ben erfahrenen Stabien unfers Beilalebens in die befehrende und heiligende, operirende und cooperirende, geben aber gang gleich ihr allein die Ehre für unfer Fortschreiten wie fürs erfte Gegründetwerden im Beil. Onabe ift dieselbe, ob fie erft in uns eingehe ober als eingegangene num auch in uns felbst wirte unter immer erneuertem Gingeben. Sie belebt grundlegend und entwidelnd, in uns seiend als gratia data und sich mehrend als weiterhin dans und subsequens. Unperträglich mit unserm schlechthin Abhangigsein mare nur jedes von uns Abhangigsein der Onade, als murde fie burch unfer Thun ju etwas bestimmt was fie nicht an sich schon ware; in Wahrheit aber wirft fie immer und überall ihrem eigenen Befen gemäß auf fo ober anders beschaffene Subjecte, als Gins mit ber Gesammtheit ibrer Mittel, in benen fie fich erweist. Die Gnade und mir Beanadigte wirfen nicht neben einander, sondern fie in uns und wir in ihr, fie uns belebend und wir als von ihr belebt.

§ 163. Als heiligende Gnade ift sie die das Heilsleben erhaltende und steigernd entwidelnde, gratia conservans, perseverans et persieiens, lesteres aber nicht im Sinn absolnter und absoließender Bervolltommunng, welche erst in einer höhern bung übt ihren Concurs im Grunde nur mit bem was icopferisch gesett sich entwickelt, und gang ebenso cooperirt die zweite ober spätere Bnade immer nur mit ber erften ober frühern und beren Entwidlung, nicht aber mit bem begnabigten Menichen. - Go nur glaubt man bas Abhangigfein ichlechthin festhalten zu konnen sowol im Weltreich als im Beilsreich. Diese Lehrweise wird aber alle Realität des Geschöpfs ins Richts ober, da doch etwas fein foll, in ein Schattenbild vermandeln, wie Jurieu als Bertheibiger ber reformirten Orthodoxic gesteht, und muß den Bajonismus hervorrufen, welcher ben Concurs ber Borsehung wie die Cooperation ber Gnade als bloke Einbildung bermirft, amar nicht au Gunften einer velagianischen Selbständigkeit des Geschöpfs, sondern zu Gunften von Zwischenursachen welche freilich vom ichopferischen Uranftog ber nothwendig so werden, wie sie nun sind und wirken. Mit der concurrirenden Borfehung fällt bann aber auch die cooperirende Bnade, ja im Grunde alle unmittelbar einwirkende Gnade babin, sowol die bekehrend operirende als die nach der Bekehrung cooperirende; benn wie alle göttliche Action so hat auch die Gnadenaction nur im icopferischen Uranfang unmittelbar gewirkt, alles feither Beschende ist bloß das nothwendig von dort her sich entwidelnde, die determinirte Berkettung aller Zwischenursachen. Bei biefer Lehrweife wird aber bas Gefühl bes frommen Abhangigseins beiftisch erfaltet, weil nicht unmittelbar Gott auf uns wirksam ware sondern junächst nur die Zwischenursachen, die boch selbst nur endliche find und unser Abhängigsein schlechthin nicht begründen können sondern eber einen Wechseleinfluß, bei welchem wir selbst auch endliche Urfächlichkeit waren und auf andere gleichartige zurüdwirken, fo baß unser Abhängigsein ein Freiheitsgefühl neben sich batte. ift im Pajonismus eine befriedigende Sulfe so wenig bargeboten baß seine Anhänger entweder eine pelagianische Wendung jum Socinianismus nehmen oder boch die femipelagianische jum Ratholis Auch bas Luthersche Suchen eines Ausweges zwischen cismus. reformirter und semipelagianischer Lehre erweist sich unhaltbar, so baß es ben Reformirten immer als verbedter Semipelagianismus ericheint.

- 2. Die Uebelftande werben nur bann beseitigt, wenn man beachtet bak ichlechthin Abhangigsein gerade nicht bom Nichts, ober nur von Schatten und Schein fich aussagen läßt, sonbern von ge= icopflicem Dafein welches Realität hat, daß darum im ichlechthin Abbangigsein verschiedene Qualitäten borkommen, ein Raturwesen aans anders als ein sittliches Geschopf, und wieder anders ein jum Beil belebter Menich ichlechthin abhängig ift, wie oben gezeigt Schlechthin nur bon ber Unabe ift bei ber Befehrung bas Beilsleben in uns erzeugt, und bas Erzeugte bleibt in seinem Beftand und seiner Entwicklung ichlechthin abhängig bom weiteren Fortwirken ber göttlichen Gnabe, nur bag jest ein veredeltes Befoopf schlechthin von ihr abhangig ift und durch fie weiter gebeiligt wird. Die spätere Enade cooperirt mit der früheren, uns zu eigen gewordenen, führt ihr Werk weiter, ift in fich unberanderlich immer biefelbe; nur wir unterscheiden fie nach ben erfahrenen Stabien unfers Beilslebens in die befehrende und heiligende, operirende und cooperirende, geben aber gang gleich ihr allein die Ehre für unfer Fortidreiten wie fürs erfte Gegründetwerden im Beil. Die Onabe ift biefelbe, ob fie erft in uns eingehe ober als eingegangene nun auch in uns felbst wirte unter immer erneuertem Gingeben. Sie belebt grundlegend und entwidelnd, in uns feiend als gratia data und sich mehrend als weiterhin dans und subsequens. Unverträglich mit unferm schlechthin Abhangigsein mare nur jedes von uns Abhangigsein der Gnade, als wurde fie burch unfer Thun ju etwas bestimmt was sie nicht an sich schon ware; in Wahrheit aber wirft fie immer und überall ihrem eigenen Wefen gemäß auf fo ober anders beschaffene Subjecte, als Eins mit der Besammtheit ibrer Mittel, in benen fie fich erweist. Die Gnade und wir Beanadigte wirken nicht neben einander, sondern fie in uns und wir in ihr, sie uns belebend und wir als von ihr belebt.
- § 163. Als heiligende Gnade ift sie die das Heilsleben ers haltende und steigernd entwickelnde, gratia conservans, perseverans et persiciens, letteres aber nicht im Sinn absolnter und absoließender Bervollkommung, welche erst in einer höhern

Weltordnung von der gratia gloristeans gewirkt wird. Wohl aber erhält die Gnade ihr Werk und verläßt dasselbe niemals gänzlich trot unsers Widerstandes.

1. Das von der Gnade begonnene wird von ihr auch ausgeführt, das eingebflanzte neue Leben auch erhalten und entwidelt; benn nicht meine es ergreifende und haltende Rraft fichert mir ben Befit bes empfangenen Beils, sondern die Macht der Gnade, im Inhalt des Beils selbst und seiner zu erfahrenden Frucht fich tund gebend. Immer bleibt uns bas fromme Bewuftsein bag wir mit allem was wir find und haben, daß namentlich unfer Beilsleben sofort in Nichts versinken wurde, wenn Gott es nicht im Dafein erhielte, baber fein Erzeugen und Erhalten eines und basfelbe ift. Da aber das Erhalten und das Erzeugen Begründung des beginnenden und sich fortsehenden Daseins ist, beides somit auf der gratia operans ruht, fo macht erft die Entwidlung und Steigerung bes bafeienben Beilslebens den Eindruck von einer anders fich bestimmenden Gnadenwirksamkeit her zu kommen, von der gratia cooperans, subsequens, continuata, wie sie formell genannt wird, oder bon ber gratia sanctificans, wie sie nach dem Inhalt ihrer Wirksamkeit zu nennen ift. Zwar hat die gratia convertens, wenn nicht als justificans boch als renovans, ja schon als præparans ebendenselben Inhalt und Ziel, ein heiliges Leben zu erzeugen, wie nun die cooperans oder subsequens, daber man alle Enadenwirtsamkeit gegenüber der justificans als der vergebenden die gratia sanctificans nennen kann; im engeren Sinn aber bezeichnet man als sanctificans doch nur die unfre Erneuerung bann erft berwirklichende, bas neue Lebensprincip der Kindschaft ausführende, also die gratia secunda. welche immer die prima somit auch die Rechtfertigung gur Boraussetzung hat. Immer ift die Gnade darauf gerichtet, ein erzeugtes Beilsleben auch auszubauen, zu entwickeln und zu fteigern, furz es zu vervollfommnen, gratia perficiens. Aber dieser lettgenannte Begriff ift näherer Erflarung bedürftig, ba die protestantische Frommigfeit eine viel bescheibenere Borftellung bat von ber hienieden erreichbaren Stufe als die romifch-tatholische Anschauung:

bem außer Christus gilt mährend des Erdenlebens kein Gläubiger, auch nicht die Maria, Apostel, Märtyrer u. s. w. für vollstommen geheiligt. Dem entsprechend wird also die gratia perficiens beschrieben als eine "die Heiligung in uns mehr und mehr vervollkommnende, wiewol wir den Gipfel der Bollkommenheit in diesem Leben nicht erreichen." 1) Dieses Beschränktbleiben unserer Bervollkommnung muß im göttlichen Willen begründet sein, im Begriff einer Gnade die nicht allmächtig uns umschafft, sondern uns so weit fördert als wir in Folge nachwirkender früherer Sündshaftigkeit uns als materiell beseibte Seelen fördern lassen.

2. Biel gestritten hat man über die gratia als perseverans mit dem donum perseverandi, welche im Allgemeinen § 153 als gratia inamissibilis behandelt, hier ihren nähern Ort hat. Daß bie Gnade an sich eine ungleiche sei, sogar wo sie wirksam auftrete, doch nur für die Einen auch als perseverans wirke und nur ihnen die Gabe des Beharrens im Gnadenstand verleihe, ift als abftracte Borftellung gurudgewiesen worden. Die Gnade ift immer und für Alle dieselbe, und es fragt sich genauer ob sie das erneuerte Leben jur Beiligung fortführend, obgleich hienieden niemals bis zur abgeschlossenen Bolltommenheit, bennoch dasselbe, wo es einmal wirklich erzeugt und weiter geführt wird, unter allen Umftanden erhalte, so daß es nicht ganglich wieder verloren werden fann, perseverantia sanctorum. Daß folde Erhaltung, fo weit fie portommt, nicht unferm Berdienen fondern nur der Gnade felbst oder dem in uns lebenden Chriftus jugu= schreiben sei, darüber sind die Brotestanten einig; es fragt sich also nur über bas Factum, ob die Gnade den achten Gnadenstand, in Gerecht= fertigtsein, Erneuert= und Geheiligtwerden bestehend, ift er einmal wirklich und mahrhaftig ertheilt, doch wieder schlechthin ins Nichts gurudfinken oder ihn boch immer, gefett auch außerft verringert und bis zum scheinbaren Berschwundensein berabgedrudt, virtuell wenig= ftens fortbauern laffe, so baß fein Wiederaufleben nicht ein ichlecht= bin neues Erzeugen mare fondern das Wiederbelebtwerben eines

<sup>1)</sup> Ref. Glaubenslehre II. S. 467. — Daß auch Chriftus eigentlich erft als verherrlichter ganz vollendet sei, hat sich oben ergeben § 123.

gurudgebliebenen Reima. Bei ber Decretenvorftellung, nach melder vorweltlich, sei es absolut sei es auf Borberieben bin, icon unabanderlich Beil oder Unbeil jeder Berion feftgestellt ift, empfiehlt fic als folgerichtig die calvinische Behauptung diefer Perfeverang, und nur anderweitige Rudfichten veranlagen die Berfuche, weniger ftreng Man fürchtet nemlich burch bie Lehre von ber auszu lebren. harrenden Gnade theils eine faliche Sicherheit zu pflanzen, theils Die Enade zu entwürdigen, wenn enorme Gunden bei fortbauerndem Gnadenstand vortommen tonnten; aber biefen Uebelstanden wird bei festgehaltener Decretenlehre boch nicht ausgewichen durch Annahme der Berlierbarteit des achten Gnadenstandes, benn für Ermählte konnte ber Gnadenstand zwar verichwinden, mußte aber jedenfalls wiederkehren. Auch wird die Ehre der Gnade nicht geidutter, wenn bom achten Gnadenftand aus boch enorm gefundigt merben tann, ob berfelbe baburch ganglich ober nur bis auf ein Rleinftes verloren murbe. Die Gnade als auf uns gerichtete gottliche Bidsamteit giebt Reinen jemals absolut auf, fie ift in fich felbst perseberant und wirft in Jedem bas Beilsleben mit der Abnicht es m voller und bleibender Berwirklichung zu bringen, immer aber nicht amingend sondern nur die freie Bustimmung gewinnend. wird die in sich beharrlich fortwirkende Enade niemals aufhoren auf den Menschen gerichtet zu sein, somit auch nicht in späteren Stadien feiner Entwidlung, wiewol er feiner Seits ihr Wiberftand leiften und immer wieder benfelben erneuern tann. Daß aber bas einmal von der Enade in ibm Gewirfte ichlechthin untergeben tonne, ift nicht zuzugeben, ba es icon als Erinnerung an frühere beffete Momente fortlebt, gesetzt auch junachst nur zu Anklage und Gericht über den erneuerten Widerstand. Es ist daber mehr ein Wortftreit als ein sachlicher, wenn bie Einen ben Gnabenftand verloren nennen, so daß er für Ermählte neu geschentt werbe, die Andern ihn nur factisch verloren achten, virtuell aber fortfeimen laffen. Wie bem nun fein mag, die Gnade felbft ift für Jeden immer borhanden, mag auch gerade wer fie icon geschmedt hat und wieder gurudweist, ichwerer wieder ju gewinnen fein als er früher von derfelben gewonnen worden ift.

- § 164. Die erfte, bekehrend rechtfertigende und erneuernde, und die zweite, heiligend steigernde und verharrende Gnade sind eine und dieselbe, nur nach den Berschiedenheiten unsers Bu= standes verschieden erscheinend. 1)
- 1. Wie oben überall die das Dasein hervorbringende und basselbe entwidelnbe göttliche Ursächlichkeit als eine und biefelbe fich barftellt, der Naturwelt gegenüber § 69, der sittlichen Welt gegen= über § 86, bem Gottegreich gegenüber § 106, so verfteht fich bieses auch bon ber applicirenden Gnade. Sie ist operans und bann cooperans; antecedens, bann subsequens; convertens, bann sanctificans, je nach dem in uns gewirkten Werk. Nur unser Interesse am Unterscheiden ber Heilsgrundlegung und ihres Ausbaues beranlaßt uns bort bon erfter, hier bon zweiter Bnade zu reben. Die Dogmatik hat dieses wohl erkannt, wenn sie lehrte die Gnade sei nur Eine, wiewol ihre Effecte viele und verschiedene sind, ja bie applicirende sei Gine mit der vorweltlich erwählenden b. h. sie fei ewig fich felbst gleich. Darum wirft fie auch immer gleich schlechthin als einzige Urfachlichkeit alles Beilslebens, nirgends als bloß ber eine Factor, zu welchem bon uns aus ein anderer hinzu= tame; fie wirft und wir laffen auf uns wirten.
- 2. Eine besondere Frage entsteht hier nur über die Rechtfertigung, ob nämlich auch diese ein wachsendes Gut sei, oder vielmehr da wir hier von der Gnadenwirksamkeit reden, ob die Gnade
  ihr rechtsertigendes Wirken auch nur allmählig steigere, oder aber
  ein für allemal bei der Bekehrung schon abschließe; denn das magis
  magisque justificantur könnte auch für die Aneignung der protestantischen, nur forensischen Rechtsertigung denkbar sein, nicht bloß
  für die katholische Gerechtmachung oder Heiligung. Daß die heiligende Gnade als immerfort wirksam unsere Heiligung steigere, giebt
  der Protestant zu und begreift daß wer unter der Rechtsertigung nur
  ein an der Heiligung haftendes versteht, auch die Rechtsertigung
  als eine sich steigernde betrachten muß; bei seinem Begriff von
  Rechtsertigung aber als einer der Heiligung vorangehenden, sie erst

<sup>1)</sup> Ref. Dogm. § 100.

ermöglichenden ganglichen Freisprechung von Schuld und Strafe tann ein allmäliges Gefteigertwerben nicht bentbar fein. Ift bie Rechtfertigung der Aft Gottes, fraft beffen er bem buffertig glaubigen Sünder die Gerechtigkeit Chrifti gurechnet b. b. ihm in Chriftus bie Sünde vergibt" 1), so kann diese gangliche Bergebung und Berechtsbrechung einzig burch Glauben angenommen werden. Ift aber ber Glaube hier nicht als ethischer habitus, ber fich fteigern latt ju betrachten, sondern nur als Mittel zur Aneignung ber in Chrifto angebotenen Absolution; ift nicht unser Glaube sondem bie Gnabenfreisprechung bas rechtfertigenbe, so "tann es bei ber Rechtfertigung nicht ankommen auf den Grad der Vollkommenbeit fondern nur auf die Wahrhaftigfeit und Wirklichkeit bes Glaubens; benn die ausgestreckte Sand empfängt, ob fie noch fo ichwach fei, bas bargereichte Almosen, und ein toftlicher Schat bleibt mas er ift, ob er in ein gerbrechliches ober ungerbrechliches Gefäß gelegt werbe. Darum rechtfertigt die Gnabe immer fogleich vollkommen bom erften Moment an, und die zugerechnete Gerechtigkeit Chrifti ift teines Wachsthums wie teiner Abnahme fähig, baber benn ber Menfo seines Heils gewiß sein tann und foll, gerade weil er fich nicht ftütt auf seinen boch nie vollkommenen Glauben sondern einzig auf Die außer ihm seiende volltommene Berechtigkeit Chrifti" 2). Bei dieser orthodogen Darstellung kann man aber doch nicht steben bleiben, zumal fie sofort zugiebt, "daß der Glaube freilich fein Bachsthum und seine Grade, folglich auch seine Schwantungen habe, fo daß fich ihm die Gewißheit ber Rechtfertigung zeitweise berringere und verberge, wenn er kleinmüthig und schwach wird." giebt man boch zu bag bas Bewußtsein bes Gerechtfertigtseins juund abnehme, ftart und schwach werde und bei völligem Aufboren bes Glaubens völlig dahinfiele. Denn gefett ber Menich wurde auch bann noch die Gerechtigkeit Christi für eine bolltommene halten. ja für ein ausreichendes Sühnmittel aller Sündenschuld, so ware dieses nur was auch die Teufel glauben. Darum scheint doch bas

<sup>1)</sup> Philippi V. S. 10.

<sup>2)</sup> E66. S. 16 f.

Bild bon ber Amosen empfangenden Sand ober bom Schat umfolieffenden Gefäß wie alle Bergleichung zu hinten, indem das zu ergreifende Beilsaut eben nicht so mechanisch dem Glauben verlieben wird wie das Almosen der Hand. Mag immerhin die rechtfertigende Gnade felbst oder das suhnende Berdienst Christi eine nicht au= und abnehmende Größe fein, mag also ber Grund warum es für Sünder eine volle und ganze Rechtfertigung giebt, außer uns fich immer gleich bleiben, das alles hilft mir erst wann es mir applicirt ift, wann es meine Rechtfertigung wird; Alles Applicirt= werben aber ift tein fich immer gleich bleibendes sondern ein bald mehr bald minder, bald gar nicht, niemals aber hienieden vollkommen verwirklichtes. Freilich bezieht sich auch ber schwächfte, schwankenbste Glaube auf eine vollkommene Ongbenvergebung, aber er wird sie nur fowach aneignen; benn "baß auch ber fcmachfte Blaube burchs Siegel und Zeugniß bes h. Geiftes erganzt ober berfiegelt werbe," wurde ja nichts anders beißen als dag der Glaube felbst, welcher von Anfang an bom h. Geist gewirft wird gestärft und erhöht worden sei. Ohnehin ware gar zu abstract gelehrt, wenn die Gnade fonst überall immer gleich wirksam, nur ausnahmsweise ihr recht= fertigendes Wirten für jeden Menschen in einem Gingelatt absolvi= ren follte. Das mahre Intereffe ber protestantischen Frommigkeit gebt nicht babin bak bie freisbrechende Rechtfertigung aus einem momentanen Gerichtsibruche bestebe, ber einmal gesprochen nun un= verlierbar abgeschlossen sei und an der Berson haften bleibe, wenn fie ihn einmal durch ob noch fo schwachen Glauben angenommen hat, sondern nur dabin daß die Gnade überall nicht von unferm Thun und Berdienen hervorgerufen oder gefteigert werde, sondern eine fich ewig gleich bleibende sei; nicht babin bag unser Rechtfertigungsbewußtsein teiner Steigung fähig fei, sondern daß unfer Blaube die Gnade nicht hervorrufe oder fteigere, ob er noch fo fehr in Liebe und guten Werken sich mehre; nicht babin bag Fortschritte in ber Beiligung das Bertrauen auf die Gnabenrechtfertigung nicht mehren, sondern daß allen Fortschritten in der Beiligung der Glaube an die Gnadenvergebung icon vorangebe und biefelbe erft ermog= liche. Ift boch in ber Gnade alles mas wir unterscheiben, eine Einheit, so daß sie immer und überall sowol Bergebung als heiligung ausstrahlt und wirkt, obgleich wir zuerst das erstere ergreisen müssen um vom andern ergriffen zu werden. Die Gnade ist gerade so gut eine vollkommen heilige und heiligende als sie eine vollkommen vergebende und rechtfertigende ist, nicht aber absolvirt sie das letztere zuerst und löst es durch das erstere ab. Was der Glaube ergreift ist die volle Bergebung und volle Kindschaft, sowie die volle Heiligung welche von der Gnade gewirkt wird. Während wir uns der erstern sofort getrösten, ob immerhin ein Schwanten dieses Getröstetseins vorkomme, ergreifen wir die letztere als einen werdenden Proces, mit dessen Fortschreiten auch das Getröstetsein an Sicherheit gewinnt.

## Bweites Kapitel

## Die Gnadenmittel.

- § 165. Die applicirende Gnade übt ihre Birkfamkeit auf in den Mitteln durch welche die in Christus vollendete Erlösungsreligion uns zugeleitet wird. Diese Mittel sind in den kirchlichen Gnadenmitteln vorzugsweise gegeben.
- 1. Die Dogmatik pflegt die Gnadenmittel erst nach der Lehre vom Gnadenwerk oder Heilsleben darzustellen, um dann an die Gnadenmittel sofort die Lehre von der Kirche anzureihen; 1) sachlich aber gehört alles was Heilsleben wirkt, somit die Gnade sowol als ihre wirksamen Mittel auf eine Seite und das gewirkte Produkt auf die andere. Die Verschiebung der sachlich allein richtigen Reihenfolge ist nur darum üblich geworden, weil man doch immer eine

<sup>1)</sup> Meine ref. Dogmatit hat daber diese Reihenfolge beibehalten.

Lehre von den Gnadenrathschlüssen voranstellt, in welcher eine Lehre von der Gnade selbst mit enthalten war; denn sonst wäre es geradezu unerträglich, vom Heilsleben früher zu handeln als von den es hervorrusenden Faktoren.

Wie die allwissende Allmacht auf uns religiös einwirkt durch ibre Naturordnung § 75, die beilige Gute und gerechte Weisheit durch ihre sittliche Weltordnung § 81, die erlösende Baterliebe als Gnabe und Barmbergigkeit burch ihre Reichsordnung § 107: fo ift die applicirende Gnade wirtsam durch den Organismus ihrer Enadenmittel, welcher nichts anderes ift als die geordnete Wirtsamkeit ber applicirenden Gnade felbst. Nur wider eine ausgeartete Uebertreibung ber Wirtsamkeit bieser Gnabenmittel als einer magischen hat der Protestantismus die Mittel von der Gnade felbft forgfältig unterschieden, so daß alle Beilswirtung wesentlich bon letterer ausgehe, die Gnadenmittel aber für fich eine entscheidende Wirfung nicht ausüben, da sie nur Organe ber Gnade find. Der schwär= merifche Anabaptismus, wie jede auf unmittelbare Erleuchtung aus dem h. Geift abstellende Richtung, 3. B. spiritueller Mpfticismus und Quaterthum, wendet fich bon den Engbenmitteln gang ab und sucht ohne sie ben h. Geift unmittelbar zu erlangen. bie strenge Lehre bon ben alles zeitliche Geschehen, namentlich alles Beilsleben vorherbestimmenden Rathichluffen tann die Gnadenmittel nur soweit zum Beil mitwirken laffen, als es im Decret ihnen für bie einzelnen Berfonen borber bestimmt mare, somit nur für Erwählte, die aber möglicher Beise auch ohne Enadenmittel das Beil erlangen fonnen; benn Gott habe nur in der Regel das Beil durch bie Gnabenmittel zu bermirklichen beschloffen, fich aber keineswegs schlechthin an diese gebunden; er wolle vielmehr, ob auch nur in seltenen Fällen, auch etwa Beil wirken ohne irgend Gnadenmittel dabei zu verwenden, somit rein unmittelbar. So seien zwar die meiften Apostel durch Gnadenmittel wie die Predigt Christi und die Taufe, zum Beil geführt worden, Paulus aber rein unmittel= bar durch die Gnadenmacht selbst ohne irgend ein mitwirkendes Snadenmittel. Gerade in dieser Berufung auf Paulus enthüllt sich das Migverständnig biefer Lehrweise; benn nicht nur ift seine Betehrung doch nur baburch bewirft worden daß die Enade laut der Apostelgeschichte etwas Borbares und Sichtbares verwendet batte, jebenfalls also eine rufende Predigt Christi, sondern auch abgesehen von der miratulos gesteigerten Bekehrungserzählung haben für Baulus die gewöhnlichen Gnadenmittel gar nicht gefehlt, wenn is schon bas a. t. Schriftwort jedenfalls auf ihn wirtte, sowohl bas Befet als das weissagende Prophetenthum und Borevangelium, fobann ift auch die Runde von Chriftus fammt bem Zeugniß und ber Predigt von Jüngern reichlich für Baulus borhanden gewesen. Wie nun ihn betreffend die Meinung als fei er ohne alle Gnadenmittel bekehrt worden, eine bloße Illusion ist, so wird es überall gar fein Bekehrtwerben jum Beil bes Chriftenthums geben tonnen ohne daß die Gnade sich für uns mahrnehmbar macht und ihre Rundgebung eben als ihre Mittel verwendet; nur darf man nicht ausschließlich bloß die gegebenen Gnadenmittel ber Rirche als einzige Berwirklichung biefes Begriffes ansehen. Mit ber ftrengen Bribestinationslehre ber Reformirten und mit ber Erweichung biefer Strenge bei den Lutheranern und vollends Arminianern oder Socinianern banat es zusammen daß die Gnabenmittel in ungleichem Maake betont werden. Dem Lutheraner find fie eigentlich ichlechthin unentbehrlich und tragen überdies immer das Beil in sich, fo daß fie es mittheilen, wenn ichon freilich bem ungläubig Empfangenben zum Bericht; dem Reformirten hingegen find fie nur ber ordentlicher Beise von Gott gewollte und barum mit Bietat zu benutende Beilsweg, neben welchem etwa auch ein außerordentlicher ohne fie bon Gott gewollt ift; und überdies wirten fie ungleich, indem nut für Ermählte das Beil oder die Enade felbst mit ben Mitteln fic verbindet, für Andere aber nicht. Auch hier können beide Confesfionen etwas Wahres nur so schützen daß sie Unwahres damit ver-Die lutherische behauptet mit Recht daß die Gnadenmittel für jedermann immer das Beil in sich tragen, nicht bloß für Ermählte, folgert aber baraus mit Unrecht daß wenigstens bas Sacrament barum jedem Genießenden das Beilsgut wirklich mittheile, freilich ben Ungläubigen nur jum Gericht; die reformirte fagt mit Recht daß das Heilsaut auch als durch Gnadenmittel angebotenes erft vom

llauben wirklich angeeignet werbe, folgert aber baraus mit Unrecht 18 es folglich wenn Ungläubigen angeboten im Gnadenmittel gar icht enthalten sei. Die lutherische Lehre sagt mit Recht daß die Inade nirgends ohne ihre Mittel zu haben sei, folgert aber baraus it Unrecht daß alle von den speziellen Gnadenmitteln der chrift= den Rirche nicht erreichten Menschen verloren seien, mas bann och immer wieder durch schwankende Milderungsversuche beschränkt erben will; die reformirte fagt mit Recht daß es außer dem Beeich biefer kirchlichen Mittel boch noch selig werdende gebe, folgert ber daraus mit Unrecht daß diese Personen ganzlich ohne alle Inadenmittel bekehrt werden. Beide Confessionen halten mit Recht ie Gnadenmittel eben nur für Mittel der Gnade, gegenüber der 5mischen Ueberschätzung der Kirche mit ihren Gnadenmitteln, an elche die Gnade ihr Beilswirken gleichsam abgetreten hatte; benn arin liegt derfelbe Deismus verstedt welcher die Ratur= und die ttliche Weltordnung als aus Gott entlaffen und ohne ihn wirkfam orstellt. Die Gnadenmittel sind vielmehr das sich offenbarende Gnaden= valten felbst, 1) so daß es ein Durchbrechen diefer Gnadenordnung icht giebt, und eine rein unmittelbare und miratulofe Gnabe nur ine sich nicht offenbarende, somit für uns gar nicht gegeben sein tufte. Wohl erlangen wir ein unmittelbares Innewerden der Inade, muffen aber dazu geführt werden durch Rundgebungen der= !lben; denn die Bolloffenbarung der Erlösungsreligion im geschicht= den Christus tann uns nicht ohne geschichtliche Bermittlung gueeignet werden.

2. Je bestimmter aber das Einssein der applicirenden Gnade eit ihren Mitteln festzuhalten ist, so daß weder jene ohne diese virkt noch diese ohne jene, desto nothwendiger muß der Begriff der Inadenmittel richtig gelehrt werden als ein von den kirchlichen Inadenmitteln keineswegs ganz erschöpfter; denn sonst müßte das xtra ecclesiam nulla salus von dieser gegebenen Kirche und den estimmten kirchlichen Gnadenmitteln ausschließlich verstanden, die

<sup>1)</sup> Rothe, Dogmatik II. S. 236. Alles was irgendwie die Offenbarung on Christo real objectivirt muß auch Medium der Gnadenwirtung sein.

gange außer berfelben ftebende Menscheit aber als eine folechtbin beillose verdammt werden. Kann man einen solchen Rigorismus ber Rirchlichkeit nicht festhalten, zumal Chriftus felbst Samariter und Beiben, ja Sodom und Gomorrha den firchlichen Pharifaem und Juden überordnet: so muß man entweder die unvermittelte Gnade des Logos als sporadisch draugen vortommend zu bulfe nehmen, - ber reformirte Ausweg, - ober aber ein gwar getrübtes Wirfen der firchlichen Gnadenmittel über die Rirche binaus, wohin vorzugsweise die Lutheraner sich neigen, wenn sie alle Beisbeit der Beiden aus Berührungen mit der biblischen Tradition ab leiten und beutzutage nun auch die Sollenfahrt Chrifti so auslegen daß den im Erdenleben die Gnadenmittel Entbehrenden noch im Todtenreich wenigstens die Predigt, vielleicht geradezu alle Gnaden mittel einer unterirdischen Rirche nachgebracht werben. 1) Beber ba eine noch der andere Ausweg fann genügen; vielmehr muß gugestanden werden daß wo das in Christus voll geoffenbarte beil durch gar feine Mittel bekannt gemacht ift, somit wo die es ausbreitenden und zueignenden firchlichen Gnadenmittel gar nicht him gelangen, da immer die dort lebenden Menschen daran sind wie die pordriftlichen.

Auch für sie sind die Borwirkungen der Gnade durchaus eins mit Bor-Gnadenmitteln, d. h. die Gnade immer nur als offenbarende wirksam, indem, wie Ampraut richtig geltend macht, schon

<sup>1)</sup> So auch Güber. — Die Beurtheiler meiner Auslegung von 1 Bett. 3, 19 f. übersehen daß diese sich wesentlich auf den ganzen Gedankengang der Stelle gründet, welcher die Erlösung Christi in bald endender unwürdiger Belt mit der Rettungsbemühung vergleicht welche einst auf die in der Sündstuth endende ausgeartete Welt gerichtet war. Darum muß Christus als Logos ("im Geiste") hier wie dort der Rettung andietende sein, und darum nur kann die einstige Archenrettung ob noch so Weniger der jetzt rettenden Tause parallel gestellt werden. Die übliche Auslegung vom Predigen Christi in der Todtenwelt kann niemals zeigen, warum gerade nur an die Berstorbenen des noachischen Zeitalters und Kreises die Predigt ergehen würde; während meine Auslegung die Rennung der Roachiten begreissich macht. Diese Parallele scheint so klar vorzuliegen, daß der Text verderbt sein müßte, wenn ein einzelner Ausdruck sie nicht zuließe. Diese die ganze Antwort auf die Schmährecension der lutherischen Zeitschift.

bie Borfebung als natürlich sittliche Weltordnung eine gratia communis tund giebt, in welcher die specialis ober erlösende Beilsgnade latitirt, so daß ein gläubiges sie Ergreifen ichon bort rechtfertigt und rettet. Es bilben sich so die Boroconomien des Onadenbundes mit Inade und Inadenmitteln noch unbestimmterer Art, fo daß namentlich die original belebende Gnade und die das irgendwo schon erzeugte Leben bann Andern aneignende nicht so beftimmt fich unterscheiben laffen. Bor ber Bolloffenbarung in Chriftus war immer beides beisammen, das fordernde Borbereiten beffen mas in Chriftus völlig werden follte, und das Berbreiten des ichon borhanbenen religiösen Belebtseins auf Andere. Ramentlich die Propheten find sowol felbst original erregt durch die sich ihnen offenbarende Gnade als auch Bermittler dieser an Andere. Erft mit der Bolloffenbarung ber Erlösungsreligion in Chriftus boren weitere, fteigernde Offenbarungen so auf dag nur noch die Gnadenwirksamkeit des Aneianens übrig bleibt. 1) Denn giebt es freilich einen h. Geift, ber an das von Christus mitgetheilte erinnert und auch in die von Christus noch nicht ausgesprochene Wahrheit führt, so nimmt er biese boch aus dem mas Chrifti ift, d. h. Reiner wird über Chriftus hinaus gesteigert oder auch nur neben ihm selbständig belebt. sondern immer handelt es sich bloß noch um die Aneignung des in Chriftus vollendet Gegebenen. Wie nun für Meniden por Chriftus so muß es jest noch für Menschen die von Chriftus teinerlei Runde erlangen, die Gnade der Boroconomien geben, welche ihre Rundgebung und Gnadenmittel hat. Das extra ecclesiam nulla salus gilt darum nicht von der sichtbaren d. h. bestimmt driftlich verwirlichten Rirche und ihren bestimmten Gnadenmitteln, sondern von ber unsichtbaren, b. h. von der Erlösungsreligion aller Stadien. Indem aber die driftliche Glaubenslehre biefes anerkennt, wird fie boch nur die driftlich vollendete Erlösungsreligion lehren und die vollendet ausgeprägten Gnadenmittel.

<sup>1)</sup> Rothe, Dogm. II. S. 286. "Ift die Enadenoffenbarung in Chrifto abgeschlossen, so erfolgt keine mehr als neuer Ansang."

- § 166. Die Gnadenmittel vermitteln die ganze Aueignung des Heilslebens sowol die grundlegende als die ausbauende, so zwar daß das Wort beide Stadien umfaßt, die zwei Sacramente aber sich ans erste und zweite Stadium vertheilen. Das Gebet ist nicht in der Linie der Gnadenmittel.
- Mittel durch welche das in Christus vollendete Beilsleben ober die Erlösungsreligion als Chriftenthum uns angeeignet wird, find nicht blog die kirchlichen Gnadenmittel, welche als Budienung des Gotteswortes und der Sacramente auftreten, vielmehr muß alles geschichtlich gewordene Christenthum, ja alle von ibm ausgegangenen Wirkungen sowie alles was auf bas Chriftenthum hinweist, seiner weitern Ausbreitung und Forderung bienen. Die Lehre von den firchlichen Gnadenmitteln im engern Sinn bat aber immer nur die erfahrungsmäßig wirksamsten und lauterften hervorgehoben und darum allen unlautern sonstigen Traditionen gegenüber biese bedeutenosten Gnadenmittel als ein besonders umarengtes Gebiet behandelt. Sind sie aber nur die vornehmsten unter sehr vielen gleichartig wirkenden Mitteln, so erklärt sich baraus auch bas borgefommene Schwanken über ihre Zahl und Begrenzung. Da Chriftus selbst mit all seinen geschichtlichen Wirkungen, mit seiner Riche, wenigstens soweit diese sein Werk ift, als die nachfte Bermittlung der göttlichen Gnade bezeichnet werden muß, er der ursprüngliche Bnadenmittler ift, alles weitere aber als Rirche gufammengefaßt nur abgeleitet Gnadenmittel sein kann, sofern es ihn felbst, fein Brincip und Wirten barftellt und an die Subjecte vermittelt : jo muß als das entscheidend wichtigste, in der Rirche gehandhabte Gnadenmittel Die Zudienung oder Predigt des in Christus vollendet geoffenbarten Botteswortes sich geltend machen, mag es noch so heilfam burch andere Mittel unterftutt werben, die man dem Wort gegenüber unter eine andere Bezeichnung zusammenfaßt als sogenannte Sacramente. Darum wird die Predigt des Wortes an die von der Tradition noch unverfälschte h. Schrift geknüpft, und als Sacrament bloß anerkannt was als Chrifti eigene Stiftung sich ausweist. Denn nur fo leiften bie Gnabenmittel ihren Dienft bag fie bie in

Chriftus vollendete Erlösungereligion uns zueignen, darbietend und die Darbietung unterstütend 1). Darum gilt überall das Wort als bas Hauptanadenmittel, während die übrigen als Sacramente ein un= bestimmter Begriff und ihre Angahl streitig wurde. Sind fie nicht Wort so können sie nur als Symbole und symbolische Handlungen bie Sache andeuten oder abbilden und vermitteln, verständlich bloß in ihrem Zusammenhang mit dem Wort, dasselbe dann hinwieder unterftukend. Ein fo unbestimmter Begriff beranlagt bas Soman= ten über seinen Umfang, so daß am Ende alles mas irgendwie sombolischer Ausdruck der Beilswahrheit ift und diese vermitteln hilft, Sacrament heißen kann, im Alterthum 3. B. sogar bas Monch= thum 2). Als man ben Begriff bestimmter zu fassen anfing um eine bestimmte Rahl von Sacramenten festzustellen, blieb boch immer neben ihnen noch Sacramentales übrig, so daß man sich behalf Sacramentum und Sacramentale zu unterscheiden, wie z. B. die Che als solche Sacrament sei, die priefterliche Copulation aber nur ein Sacramentale. Spät erst wurde die h. Siebenzahl fertig und damit auch die zu ihr passende Definition des Begriffes spribolische Sandlungen welche von Chriftus felbst zur Bermittlung der Gnade angeordnet seien. Je ernfter aber die Reformation diese Definition beim Wort nahm, desto kleiner wurde die Zahl der h. Handlungen auf welche diese Definition wirklich pagt. Nach einigem Schwanken auf lutherischer Seite ichlok man auch die fo wichtige Beichthand= lung bom Sacramentsbegriff aus und behielt nur Taufe und Abendmahl, da alle fünf andern entweder der Ginfetung durch Chriftus ermangeln, wie die Delung und Firmelung, oder die Aeußerlichkeit finnlich mahrnembaren Elementes nicht haben, wie die Buge, oder gar nicht die für Alle nothwendige Beilsgnade vermitteln sondern nur ein specielles Charisma, wie die Ehe und die Priesterordination nur die jur driftlichen Cheführung und jur Ausübung des Priefteramtes geeignete besondere Rraft und Gnade zuleiten follen. Aber

<sup>1)</sup> Ref. Dogm. II. S. 562. Oblatio fæderis gratiæ et ejus obsignatio, jene burchs Wort, diese burch Sacramente.

<sup>2)</sup> Biefeler, Dogmengeschichte S. 403.

auch die abgeschlossene Dreiheit Wort, Taufe und Abendmahl ift nicht unangefochten geblieben, indem bald gefagt wird, ber Sacramentsbegriff fei als nicht biblifcher gar wohl entbehrlich, jo bag die Zusammenfassung von Taufe und Abendmahl unter ihn etwas febr zufälliges mare 1), bald aber die Bahl ber Mittel boch wieder vermehrt werden will, wenn auch bas Gebet als wichtiges Mittel uns die Engbe zuzuleiten, und chenjo bas Umt ber Schluffel geltenb gemacht wird. Go giebt Schleiermacher fatt eines Abichnittes von ben Gnabenmitteln und bon den Sacramenten als einer Abtheilung berselben, unter bem gang andern Gesichtspuntt "bom Zusammenfein der Kirche mit der Welt" theils die unveränderlichen Grundzüge f. Schrift, Dienst am Wort, Taufe, Abendmahl, Amt ber Schluffel und Gebet, theils aber bas Wandelbare in der Debrbeit sichtbarer Rirchen und ihrer Jrrthumsfähigfeit", eine Dethode welche wenig Beifall findet, weil die bergebrachte doch flarer darftellt was dem driftlichen Bewußtsein das Wichtigfte ift, nemlich die seit Chrifti Bollendung der Erlösungsreligion zu dieser berufende recht fertigende und beiligende Gnade, und die bedeutenoften Mittel berfelben. Freilich seten diese immer die Rirche icon voraus, da fie nut beren wirtsamfte Lebensäußerungen find; barum konnte man bie Lehre von der Kirche noch vor den Gnadenmitteln abhandeln, nut wurde dieses boch mehr ber römischen als ber protestantischen Blaubenslehre angemeffen fein, benn nur jene will die Rirche vor ihren Gnadenmitteln und darum auch bor dem Beilsleben der einzelnen Personen haben; die evangelische Unichauung hingegen betrachtet bas Berhältniß ber Gingelnen ju Chriftus als primitiv, jo daß erft aus dem Gläubigsein Einzelner die Kirche bervorgebt, und barum ftellt man gerne die Gnabenwirtsamkeit des h. Geiftes mit ihren Enadenmitteln bor das Lehrstud bon der Rirche, mogen immerhin diese Mittel bann erft in ber Kirche eine bestimmtere Aus-

<sup>3)</sup> Ref. Dogm. II. S. 583. Zwingli: "Sacrament heißt Gid, nicht für was wir jetzt bas Wort brauchen. Wir bedürfen dieses Ramens nicht, Christus hat ihn auch nicht gebraucht. Hätten wir ihn nur niemals aufgenommen." Spätere tabeln die Socinianer, daß sie dieses Wort aufgeben. Ebbs. S. 585.

prägung gewinnen. Gigentlich fegen alle Lehrstude einander voraus. ba man aber nicht alle auf Einmal abhandeln fann sondern nur eines nach dem andern, fo entscheidet über deren Reihenfolge nur die Zwedmäßigkeit, bier also die Frage wie man am besten sich Rechenschaft gebe über die bor fich gehende Beilsaneignung. In ber That ift das Predigen des Evangeliums, das Taufen und sogar das Abendmahlhalten ob auch in freierer Form älter als der Rirdenorganismus, welcher aus ihnen hervorgegangen ift, und auch feit diefer nun dafteht und die Gnadenmittel formlicher Emprägt und handhabt, wird doch immer noch jeder Ginzelne gunächst von den Gnadenmitteln sein Beil empfangen, bevor er die Kirche als Organismus kennen lernt. Wohl kann diese die Mutter unsers Gläubigseins genannt werden, bon welcher wir nun fogar die Schrift überkommen und die Predigt und die Sacramente, aber bennoch ist ursprünglich die Kirche selbst erft aus diesen hervorgegangen, wie fie benn immerfort ba bleiben und Beil wirken mußten, auch wenn der Kirchenorganismus jemals wieder babin fallen follte und wie in der erften Zeit bloß einzelne Bläubige bas Wort und die Sacramente barreichen könnten. Gerade die ur= sprüngliche, so zu sagen vortirchliche Wirksamkeit ber Gnabenmittel rechtfertigt auch die evangelische Kleinzahl derselben, indem genau nur Bredigt, Taufe und Abendmahl von Anfang an die Mittel gewesen sind für Pflanzung bes Christenthums. Darum ift die Rirche oder organisirte Gemeinschaft der Christen vor Allem berufen, biese Gnadenmittel zu erhalten und ihrem ursprünglichen Wesen nach au handhaben. Gben in dieser Leistung besteht die wesentliche Aufgabe ber Rirche, und als wirkliche Rirche gilt nur biejenige welche bas leiftet, daber diese Leiftungen geradezu die Rennzeichen und Mertmale ber Rirche fein muffen.

Besteht das angeeignete Heilsleben in einer Grundlegung und dem Ausbau, so werden sich auch die Gnadenmittel demgemäß von einander unterscheiden. Zwar die Predigt des Wortes ist das Gnadenmittel für beide Stadien des Heilslebens; dennoch aber entspricht der gratia prima eine andere Handhabung des zu prediagenden Wortes als der socunda, dort die missionäre und kateches

tische, die halieutische Predigt, ungovyua; hier die erbauende, an icon aläubig Gewordene gerichtet, ouilla. 1) Während aber bas Sauptanadenmittel bes Wortes trot diefer ungleichen Sandhabung für beide Stadien des Beilslebens seine Einheit behauptet, wird bingegen jedem Stadium sein besonderes Sacrament zugewendet, bem grundlegenden die Taufe, dem ausbauenden das Abendmahl, und bem gemäß jene ein für allemal ertheilt ohne Wiederholbarteit, bieses aber in lebenslänglicher Wiederholung. Cbenso foll jene embfangen fein bebor man an diesem sich betheiligen kann. Die Taufe als Aufnahmesacrament wird so schlechthin unwiederholbar ertlat baß ihr ein character indelebilis anhaften muß, wenn sogar wo ber Gnadenstand als wieder verlierbar gilt, bennoch bas Eintreten eines gang neuen an die früher empfangene Taufe gewiesen bleibt. Das Abendmahl hingegen kann und foll wiederholt genoffen werden als eine Gnadenzuleitung für den nie abgeschloffenen Proceg ber Beiliauna.

2. Zu diesen drei hervorragenden Gnadenmitteln hat man in neuerer Beit ganz besonders noch das Gebet beifügen wollen, 2) der Bersuch ist aber doch tein folgerichtiger. Die Gnadenmittel sollen von Außen kommende objective Darbietungen der Heilsgnade sein, das Gebet aber gerade als christliches gehört zu unsern subjectiven Lebensäußerungen, die man als von Glauben und Liebe ausgehende Bethätigungen oder, wie man sie der Tradition zu lieb nennt, gute Werke zusammenfaßt und darum nicht in der Glaubens= sondern in der Sittenschre behandelt. Freisich übt das Gebet wie alle christliche Bethätigung eine steigernde Rückwirkung auf unsern Gnadenstand aus und speciell das Gebet bittet geradezu um Mehrung der Glaubensgüter; immer aber wäre erst die Erhörung, nicht aber das Beten ein göttliches Jutheilen von Gnade, somit etwas den Gnadenmitteln analoges. Das Gebet als unser Thun ist keine uns wie

<sup>1)</sup> Bergl. mit Comiletif, S. 75, 119 f.

<sup>2)</sup> Nach Schleiermacher auch Rothe II. S. 287. "Daß bas Gebet von der Rirche nie als Heilmittel dogmatisch behandelt worden, sei zu verwundern." Auch Biedermann.

bie Gnadenmittel bon Außen gegebene Gnadenanbietung, mag es immerhin wie alle Bethätigung bes Glaubens eine beilfame Rudwirtung auf diefen üben; ja das Gebet murde gerade nur ausarten, wenn es gehandhabt wurde als ein Mittel durch welches wir eine Gnadenzuleitung in Bewegung fegen konnten. Es gehort fo febr jum innern Leben bes Einzelnen baf es überall ein außerlich mittelndes nicht fein fann. Denkt man aber ans Gemeindegebet, fo fließt basselbe aus bem frommen Bewußtsein ber Bemeinde, und wenn bas Beten Berheißung bat, bas rechte bie bes immer Erhört= werdens, so gehört diese zu den evangelischen Berheißungen, welche nur als Wort Gottes gehandhabt Enadenmittel find. Cher könnte aus der Fußwaschung Joh. 13. ein Gnadenmittel gemacht werden wollen; fie ift aber doch nur eine Unwendung demuthiger Nachstenliebe auf die altmorgenländische Hospitalität, daber die Nachmachung an Fürstenhöfen bes Abendlands, wo überall Niemand dem Andern die Füße mascht, zur Affectation geworden ist. Auch die antike Rrantenpflege bietet in ihrer Oeljalbung Mart. 6, 13; 16, 18; Jat. 5, 14 f. einen Ritus welcher migverftändlich in das Sacrament der letten Delung umgewandelt wurde, sowie man auch aus bem Ritus fegnender Sandauflegung des Lehrers an Schüler, des fterbenden Baters an seine Sohne, des abreisenden Gaftes an die Rinder ber Gaftfreunde Mark. 10, 13 f., ein besonderes Sacrament ber Firmelung gemacht hat, getrennt bon der Taufe, an welche derfelbe in der orientalischen Rirche immer noch unmittelbar sich anreiht.

Je kleiner die Zahl der Sacramente, desto mehr fallen sie ins Gewicht, zumal wenn ihre Zudienung dem allsonntäglich gepredigten Wort gegenüber nur selten auftritt. Werden sie im Volksbewußtssein deswegen leicht höher geschätzt als das viel häusiger gehandhabte Gnadenmittel des Wortes, besonders wenn das Kirchenregiment die Predigt auch nicht ordinirten Candidaten vorübergehend anvertraut, die Sacramente aber, als ob sie heiliger wären, schlechthin nur von Ordinirten zudienen läßt: so wird dieses doch immer in wissenschaftlich genauer Glaubenslehre wieder berichtigt durch die Lehre, das Wort sei vorzüglicher als die Sacramente, weil jenes auch ohne diese sein und Heil wirken könne, diese aber nicht ohne das Wort,

beffen Anhängsel fie seien als seine Siegel und Unterpfander. 1) Rur die Gottesbienstordnung begünstigt eine dogmatisch unrichtige Böherstellung ber Sacramente. Die Taufe empfängt man bloß Einmal, daher das nur Ginmalige bedeutender ericheint; boch giebt fie fich gerne in häuslichen Gottesbienst gurud, wie fie ja ursprünglich ein Act der Mission, nicht des Gottesdienstes gemesen ift. Wem fie im hauptgottesbienft ber Gemeinde fast sonntäglich vortommt, gewinnt fie nicht gleichen Rang mit dem Abendmahl, jumal wo biefes felten, nur als Bobepuntt der Festgottesdienfte gefeiert wid und darum jedesmal von einer gangen Gemeinde. Daber ift gerade in der reformirten Rirche ber Zwinglischen Gottesdienftordnung bie Abendmahlsfeier ber höchfte Cultusact geworben trot bes beideibenen Dogma. Cbenso ift die Confirmation gerade für Protestanten, welche den Sacramentscharafter ihr absprechen, eine bobe Feierlichkeit geworden, wenigstens mo man die nur ein- ober zweimal des Jahres vortommende Reier vor der ganzen Gemeinde begeht. Bang gleich berhalt es sich mit dem Berhaltnig ber Sonntage zu ben Festen. Die letteren als seltener werben factisch bober gefeiert als die erstern, obwol dogmatisch die Feier Eines Tages ber Woche für nothwendiger erklärt wird als die hohen Festtage. Ja ber eidgenössische Buß= und Bettag, obwol ohne alle dogmatische Begründung von weltlicher Obrigfeit angeordnet, ift als jährlich nur Einmal vorkommend fast der gefeierteste Tag geworden. Rur wo man bei puritanischem Calbinismus oder doch unter beffen Ginflug bas ftrenge Bibelprincip festhält, wird der biblifche Sonntag ben bloß tirchlich begründeten, etwa auf sonftige Wochentage fallenden Fefttagen fo borgezogen daß Bergnügungen bie am Sonntag berboten werden, für Festtage frei steben, so daß zu Washington ein Lincoln am Charfreitag im Theater ermordet werden tonnte, wo an Sonntagen die Theater geschloffen find, wie denn Weihnacht und himmelfahrt als auf Werktage fallend auch in England gar nicht mit Sonntagsstrenge die öffentlichen Bergnügungen ausschließt.

Ift aber bas Wort immer bas Hauptgnadenmittel, konnten

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 565.

benn die Sacramente als Anhängsel nicht entbehrt werden, oder wie erklärt sich ihr hinzutreten? Dag die Musterien des Christseins nur von Wenigen denkend erfaßt werden und barum die symbolische Andeutung hinzufomme, 1) wurde einen Unterschied esoterischen und exoterischen Glaubens vorausseken, der so nicht vorhanden oder doch nur ein unerwünschter Durchgangszustand sein könnte; auch bermitteln die Symbole in ihrer Beise bie Gnade sowol an Gebildete Vielmehr bedarf das Christenthum neben dem als an Ungebildete. Wort auch symbolische Handlung, weil es eine bestimmte Bemein= ichaft oder sichtbare Rirche hervorrufen will. 2) Das ob noch fo gläubige Hören des Wortes bringt eine nachweisliche Rirche nicht hervor, bis die sichtbare Aufnahme durch Taufe und das Bezeichnet= bleiben durch Abendmablsfeier die bestimmte Gemeinschaft ermöglichen. Da aber bie fichtbare Gemeinschaft nur dem unfichtbaren innern Belebtwerben bient, so wird das Wort Hauptqnabenmittel bleiben und bie Sacramente in bescheidener Zahl es unterftüten. Ihre Bermehrung bis jum Uebermuchertwerden des Wortes, ja die Berabdrudung bes berftändlichen Wortes ins bloke Sombol eines todten Latein gehört jur Berdrängung ber unfichtbaren Rirche burch bie sichtbare. Cben weil die Sacramente sinnlicher erscheinen und die Sinne beschäfti= gen, weil fie "bem Glauben Bulfe leiften indem fie unfer Gehor, Beficht, Taftfinn und Geschmad in Anspruch nehmen," 3) und gang dasselbe Heilsqut wie das Wort uns zuleiten, haben sie dem Worte fich unterzuordnen und eine ihm coordinirte, es selbstständig ergan= gende Bedeutung nicht anzusprechen. Darum fagt Calvin, "die Schulmeinung daß die Sacramente rechtfertigen und die Gnade ertheilen, sobald wir nur nicht den Riegel einer Todfunde vorschieben, sei verderblich, ja diabolisch, weil durch diese Meinung das Beils= vertrauen statt auf Gott auf torperliche Dinge gerichtet werde. 4)

<sup>1)</sup> Rothe II. S. 363 f.

<sup>2)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 590. Insuper vult deus ecclesiam visibilem et populum qui ab aliis separatus eum colat. Et hac de causa sacramenta instituit.

<sup>3)</sup> Ebdf. S. 575.

<sup>4)</sup> Ebbs. S. 595.

Genauer werden wir jagen : Durchs Wort wird die Heilsgnade mitgetheilt, durch die Sacramente wird diese Mittheilung im simbildlichen Unterpfand unterstützt und befestigt.

## a. Das Bort Gottes als hauptgnadenmittel

- § 167. Sauptgnadenmittel ift das zugediente Bort Gottes als Darbietung von Geset und Evangelinm b. h. der in Chrifus vollendeten Erlösungsreligion in sprachlichem Ausbruck.
- 1. Chen bei ben Principien bes Protestantismus ift bie Rebe gewesen bon der h. Schrift als einzig verläßlichem Canon für bie Erkenntig ber rein driftlichen Wahrheit; hier hingegen ift bas Bort Bottes als Gnabenmittel aufzuzeigen neben ben gleichartig wirtsamen Sacramenten. Mag man die beiden Begriffe b. Schrift und Wort Gottes noch jo oft vereinerleit haben, immer wurde boch auch ber Unterschied wieder anerkannt, wenn an zwei weit auseinander liegenden Stellen des dogmatischen Spftems bon ber Schrift als principium cognoscendi und vom Wort als medium gratie gehandelt wird, gesett auch man habe bort ber Schrift bas Bort Gottes und hier biefem die Schrift unterschieben und fo beide Begriffe vereinerleien wollen. Die Unterscheidung ift fo bebarrlich immer da gewesen daß einzelne Bersuche das eine Lehrstück ins anbere aufgehen zu laffen, als bloße Berirrungen anzusehen find. Sollen die Gnadenmittel von Chriftus angeordnet fein, fo fällt die h. Schrift aus diesem Begriff vorerft gang hinweg, ba Chriftus niemals verordnet hat, man solle die Beilswahrheit aufschreiben und Die Schrift verbreiten, da vollends das N. T. ihm noch gar nicht vorgelegen hat. Wohl aber ordnet er daß man alle Bolfer lebre und taufe, sett also die Predigt des Evangeliums als Gnadenmittel ein, zunächst gerade die mündliche Berfündigung, und wenn bie schriftliche freilich nicht ausgeschloffen ift, so tann boch immer nur bas zugediente Wort, die vocatio per verbum prædicatum, Enadenmittel sein. Das Gnadenmittel ift als solches immer ein finnlich

wahrnehmbares, von einem Menschen gehandhabt und Andern augedient. 1) Sei die h. Schrift für Leitung ber Predigt noch so wichtig geworden aller trübenden Tradition gegenüber, bennoch ift nicht die Schrift als solche das Gnadenmittel, sondern immer nur die irgendwie zugediente Wahrheit als folche, woher fie jedes= mal genommen sein mag ob aus ber Schrift ober aus bem frommen Bewußtsein. Die zugediente Gnadenverheißung, Evangelium ift das Mittel des h. Geiftes auf unfer Berg zu wirken, und wenn bie von Andern an uns überlieferte Schrift bafür ebenfalls bienen tann, fo vermag fie diefes nicht weil fie geschrieben ift, sondern weil fie Beilsmahrheit darbietet, wozu sich aber die verschiedenen Bestandtheile ber Schrift fehr ungleich berhalten. Daber mar es boch eine irrige Ausbildung des evangelischen Grundgedantens, wenn das feste Ueberzeugtwerden von der Heilswahrheit als Reugnif des h. Geiftes in uns auf das Ueberzeugtwerden von der Inspiration der Schrift übertragen murbe. 2) Nur ber driftlichen Erlösungsreligion felbst tann gutommen daß fie das Gemuth mit einer absoluten oder gott= lichen Zuversicht erfüllt, woher immer die Beilsmahrheit gerade an uns gelangt sei, ob aus mündlicher oder gelesener Bredigt und gelefenem Schriftwort. Für die Schrift als folche, etwa gar für Stellen die junachft gar nicht Beilsmahrheit bieten, fann es ein Beugniß bes h. Geiftes nicht geben. 8) Der Unterschied von Schrift und Wort Gottes zeigt sich schon barin bag man jene theilt in Bücher bes Al. und bes R. T., in erzählende, lehrende und poetische, bas Wort Gottes aber in Gesetz und Evangelium. Weder ift bas Wort Gottes immer nur und ausschließlich in der Schrift, noch ift Alles in ber Schrift Wort Gottes, 4) so wenig als in einer Brebigt aller vorzutragende Inhalt Wort Gottes ift. Much tann bas

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 574. Heppe, ref. Dogm. loc. XX.

<sup>2)</sup> Wie Dorner zeigt Gefch, der protest. Theologie S. 545.

<sup>3)</sup> Rothe, II. S. 291. Bergl. die trefflichen Bortrage von Hermann Schult über die Stellung bes dr. Glaubens zur h. Schrift — im Bollsblatt für die ref. Schweiz 1872. Rr. 11—13.

<sup>4)</sup> E66j. S. 240.

Wort Gottes nur in menschlicher Zudienung, die übrigens der Schrift nicht fehlt, als Gnadenmittel auftreten. Gemeint ift aber nicht ein Muslegen, Ertlären, Berarbeiten von Schriftabichnitten als folden, wie etwa mosaische Alterthumskunde, judische Kriege oder Rationals literatur unserem Berftandnig naber gebracht werden, ohne bag bes Wort Gottes zugedient wurde; anderseits tann letteres geicheben ohne directe Bezugnahme auf die h. Schrift. Sei also die Schrift als unentbehrliches Zeugniß von Chriftus noch fo wichtig, ihre Autorität für Ausmittlung der Beilsmahrheit gegenüber der Tradition, ber schwärmerischen Inspiration und ber blogen Bernunft. § 44 f. noch so begründet, das Gnadenmittel felbst ift sie nicht. tonnen mit Leffing die scheinbar nur romische Lehre augeben bat bas Wort Gottes in Schrift und sonstiger firchlicher Ueberlieferum zu finden fei und barum aus beiden abgeleitet zugedient werbe; auch daß das Chriftenthum früher gepredigt als aufgezeichnet murde; benn erft bei ber gang andern Frage, wie Zweifelhaftes sicher beurtheilt werde, haben wir die kirchliche lleberlieferung ber Schrift unterzuordnen und die firchliche Lehre immer ichriftgemagen auszubilden, einsehend wie leicht dieselbe in der Ueberlieferung ausarten fann. Wir werden hierin befestigt durch die ungeheuerlichen neuften Dogmen von Marien und Papfiberherrlichung, konnen aber zugeben daß das neuste Concil wesentlich gleichartig ben älteren verfahren ift, und seine Dogmatisirungen sehr geeignet sind und über ältere Dogmatifirungsprocesse ber Concilien die Augen m öffnen. Go lange bie neu entftandenen Alttatholiten alle, auch bie Mariendogmen auf sich nehmen und einzig bas neufte Dogma bom unfehlbaren Bapft bermerfen, wird diefe Bewegung zu nichts Erbeb lichem führen.

2. Das Wort Gottes als Enabenmittel zugedient ist die hriftliche Heilswahrheit der Erlösungsreligion und besteht darum aus Geset und Evangelium, so freilich daß das Geset nicht etwa als Gesetsereligion neben dem Evangelium als Erlösungsreligion coordinirt wäre, sondern auch das Gesets nur im Dienste der lettern. So lange man beides, Geset als Gesetsereligion, und Geset als Moment für die Erlösungsreligion nicht durchgreisend unterscheidet, wird ein Antinomismus bereitigion nicht durchgreisend unterscheidet, wird ein Antinomismus be-

greiflich ber bas Befet gar nicht mehr gepredigt haben will, weil es abrogirt, b. h. als vergangene Religionsftufe von der driftlichen über= fdritten fei. Die Gesetzeligion allerdings, nicht aber bas sittliche Gefetz als solches. Derselbe Mangel an Unterscheidung dieser beiden Begriffe bat zur Behaubtung geführt, eine vom Gefet und seinen Drohungen abgeleitete Buge habe feinen Werth; wogegen wieder au fagen ift, folche Buge fei allerdings nicht die beilfame des Eban= geliums, aber die verzweifelnde Buge unter ber Gefetesreligion fei barum doch werthvoll als Zubereitung des Gemuths für die Erlöfungsreligion. Auch das Socinianische, Christus habe mit Geset= geben gar nichts zu thun, fließt aus berfelben Unklarheit; benn allerdings hat Chriftus gar nichts zu thun mit Aufstellung ber Befegesreligion, wohl aber mit bem sittlichen Gefet als einem gur Erlösungsreligion mitgebörigen Moment. Darum find benn bie ipmbolischen und dogmatischen Bestimmungen über die Anwendung welche das Gefet im Chriftenthum behaupte, daß es als Mittel burgerlicher Ordnung nöthig bleibe, usus politicus, daß es Jeden feiner Sunde überführe und fo gur Empfänglichkeit für die Gnade vorbereite, usus pædagogicus, endlich daß es auch dem wiedergebornen Chriften zeige was er zu thun habe, usus didacticus, diese Bestimmungen, 1) wie bas Beseitigtsein und bas boch Fortbestehen bes Gesetzes gegen einander fich verhalte, tommen zu voller Klarbeit erst wenn wir fagen, abrogirt sei die Gesetzesteligion, das Gesetz als Basis unfers Berhaltniffes ju Gott, fortdauern aber muffe das Gefet als Beftand= theil der Erlösungsreligion. (§ 95.) Das meint die Lehre von der neuen Gerechtigkeit Gottes, welche ftatt ber alten geoffenbart worden fei, die Rechtfertigung des Blaubens ftatt der des Bejegesgehor= Darum läßt fich auch fagen, das Wort Gottes als Gnaden= mittel sei die Zudienung des Evangeliums, sofern ja im Evan= gelium fein Berhältniß jum Geset mitenthalten ift. Denn bas Gesetz ist "indirectes Instrument des Glaubens, da es zwar für fich dem Sunder das Seil nicht giebt, wohl aber nöthig ift, da=

<sup>1)</sup> Lutherische Belegstellen bei Schmid, Luth. Dogmatit S. 394, reformirte in m. ref. Dogmatit II. S. 575.

mit das Evangelium seine Beilswirfung ausüben tonne." Dn Begriff Evangelium wird nur im icharfen Gegensat jum Bejet verstanden, wie ihn die Reformation wieder erkannt bat. arminianisch=socinianische Lehre, noch mehr das Tridentinum sieht im Evangelium gerne nur ein neues Gefet, im driftlichen Leben einen neuen Gehorsam, in ber Gnade barum nur eine Unterftutung au diesem, so daß der gang vollkommene Christ vorerft den allgemein nöthigen Gehorsam den præcepta leistet, dann aber auch noch bie überpflichtlichen Zumuthungen ber consilia evangelica als open supererogationis. 1) Anderseits ist den Socinianern und Arminianern das Chriftenthum nur eine berfeinerte und erleichterte Ge setesreligion, indem statt des fehlenden eigentlich bom Geset ber langten Gehorfams nun ein Surrogat genüge, nemlich ber Blaube, welcher bei dieser Lehrweise unfre eigene Leistung wird, die Got aus Gnaden statt des Gesetzgehorsams will gelten laffen und al Berechtigkeit anrechnet. 2) Diesem Jrrthum gegenüber, welcher ben andern entspricht als habe Gott aus Gnaden die Leiftung Chriff als volles Aequivalent angenommen obaleich sie dieses nicht wirklich fei, verschärfte die firchliche Dogmatit ihren Begriff vom Glauben al blog empfangendem Organ, sowie von der uns blog angerechneta Berechtigfeit Chrifti, faste aber diese allein bolltommene Berechtigfet bann boch wieder als vollen Gefetesgehorfam und bie Leidensleiftung als ein über alle Forderung des Gesetes binausgebendes Berdient. was oben II. S. 169 berichtigt worden ift, ba eine für uns falfck Lehre nicht für Chriftus gutreffend fein tann. Das Evangelium als Erlösungsreligion hat gar nicht mehr ben gefetlich boridmi benden Charafter, ba es die Gnadenbotschaft sein will. hier an die geschriebenen Evangelienbucher ju benten noch an eine aus ihnen gezogene Lehre, was altere Dogmatiter ausdrudlich bon fich weisen, 3) zumal schon im A. T. Evangelium auf Chriftus bin

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 576 citirt Beza's: falso evangelium nihil aliud esse credunt quam alteram quamdam legem perfectiorem, ex quo errore nata est distinctio inter praecepta et consilia.

<sup>2)</sup> Sonedenburger, fleinere proteft. Rirdenparteien S. 22.

<sup>8)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 577.

ıfgezeichnet sei; vielmehr ist das Evangesium die Berkündigung der Christus verwirklichten Erlösungsreligion, ruhend einerseits auf r geoffenbarten göttlichen Gnade, anderseits auf entsprechendem sauben. Die alten Definitionen des Begriffs Evangesium gehen iher bald mehr auf die Idee der Erlösungsreligion als des Gnadensmes, welchen Gott andiete, bald mehr auf die reelle Verwirkshung in Christus. 1)

- § 168. Das Geset, erst im R. T. rein vollendet und offenbart, wirtt immer nur im Dienst des Evangeliums auf ifer Seil bin.
- 1. Als ewiger Bestandtheil des Gotteswortes ift das Gesetz rerft in seinem reinen Begriff aufzufassen, ba es fürs Sonber= fteben der Bolksgemeinschaft Israels eine die Chriftenheit nicht ehr bindende Gestaltung im A. T. gehabt hat. Der Rern freih war auch bort bas Sittengeset, überall aber verschmolzen mit eils bürgerlichen theils ritueller Befetgebung. Diefes mosaische efet ift ganglich abrogirt, ba Moses durchaus Chrifto zu weichen it. 3) Bon selbst versteht sich daß das Gesetz, soweit es ein von r Beidenwelt schroff getrenntes Sonderbestehen Ifraels bezweckt rt, ganglich wieder dahin fallen follte, fo daß dasselbe zu beob= hten später unnütz, ja schädlich geworden ift. 8) Da aber das efet in seinem rein sittlichen Gehalt immerfort gelten foll, fo legt die Dogmatik theils bom dahinkallenden civilen und ceremo= ellen Gesetz das sittliche auszuscheiden, theils aber die Abroga= m auch des sittlichen Gesetzes näher zu begrenzen. Das Moral= set auch sei abrogirt quoad dominationem, condemnationem, stificationem, 4) d. h. das Geset habe nicht mehr die fundaentale Stellung in der Religion, daß es Alles beherrschen oder r die Berdammung und Beseligung entscheiden würde; es hat

<sup>1)</sup> Ebbf. und Schmib S. 396. Beppe S. 369.

<sup>2)</sup> M. ref. Dogm. I. S. 349.

<sup>3)</sup> Ebdj. II. S. 23.

<sup>4)</sup> Ebds. II. S. 19.

aufgehört Basis der Religion zu sein, da wir nun unter ber Gnade fteben; benn unter bem Worte Geset ift, wie Calvin fagt, Die Religionsform verstanden, welche von Gott durch Moses ertheilt wurde; somit sei das Gesetz abrogirt nicht als fielen seine Unsprücke an uns dahin, sondern fofern es die Gewiffen nicht mehr verdammen fann, ober wie Undere fagen, abrogirt fei nicht fo fehr das Befet als vielmehr seine Berrichaft, benn bas Sittengeset gelte ewig, fei ja ber Ausbrud ber göttlichen Gefinnung felbst, und nur darum beherrsche es uns nicht mehr als von Außen kommende Macht, weil nun die Liebe uns eingepflanzt fei, welche von felbf das Geset erfüllt. Das Genauste lehrt hierüber Coccejus, wem er bon Abrogation nicht bes Gesetzes sondern bes foedus operum spricht, welches durch unsere Sunde gehindert nicht mehr lebendig machen, Gläubige nicht mehr verdammen und nicht mehr mit Tod und Anechtschaft erschreden könne; oder Beibeggers "in ber Auflösung dieses Bundnisses sei ber Ursprung bes Gnaden bundes enthalten;" oder Marefius : "Wenn unter bem A. T. bet Bund ber Natur und bes Gesethes verstanden wird, so ift bas Ge set wesentlich vom Evangelium verschieden, ba jenes die Gerechtige feit der Werte, Dieses aber die des Glaubens verlangt." freilich unfre Sunde ber Brund ift, warum ber Befegesbund nicht mehr selig machen tann; also unnut geworben, so berechtigt uns Diefes nicht ihn für abgethan zu erklären, und libertinistisch dem Befet nichts mehr nachzufragen; nur Gott ift berechtigt in feiner Unade den im Gesetzesbund Berlorenen die Rettung bes Gnaden bundes zu ertheilen, welchen er mit dem gefallenen Abam icon eingegangen, mit Noah und noch klarer mit Abraham erneuert, bann in h. Schriften von Mofes geoffenbart und endlich von Chrie ftus vollzogen und bestätigt werden ließ; benn zwei Beilswege giebt es, ber eine im Befet, einft leicht vor bem Gundenfall, feither fomer und gar nicht zu wandeln, der andere im Evangelium." Alle diefe Erörterungen ichließen fich ab in unferm Sat, daß die Befetes religion, Sünder nicht rettend, durch die Erlösungsreligion erset sei, und zwar nicht etwa sei bieses geschehen in bloger Nachbefferung eines wider Gottes Wiffen und Wollen ihm verderbten Planes

fondern traft seines ewigen Willens, somit gemäß ber Natur ber Dinge biete fich uns immer zuerst das Verhältniß dar zu Gott als Gesetzeber und Richter, und erft nach ber pabagogischen Wirfung Diefes Religionsverhaltniffes offenbare fich das andere, tiefere, für Sünder unentbehrliche Berhältniß zu Gott dem Erlöser. 1) So einfach nun der Lehrsak ift, die Gesetesreligion habe der Erlösungs= religion zu weichen, in welcher das sittliche Befet nicht mehr die Grundlage der Religion fei, doch aber als Sittengeset im Unteridied bom bitrgerlichen und ceremoniellen fortwährende Lebensnorm bkibe, ließ fich auf bogmatischem Standpunkt bas Rabere bieses Gebantens nicht ohne Schwierigteit ausführen. Auch für driftliche Bölker giebt es ja ein nationales Fürsichbestehen, wie kann benn alles civile Gefet abgethan fein, wie schwärmerische Angbaptiften wollen? und für firchliche Gemeinschaften glebt es immer auch Ceremonielles, wie fann benn alles ceremonicle Bejet abgethan fein? Bahrend Zwingli die gang richtige Antwort giebt, "civile und ceremonielle Gesete, ben äußern Menschen angehend, verändern fich nach ben Zeitumftanden," pflegen die Dogmatiker nur aus Mosaische bes A. T. zu benten und barum von ganglichem Abgethansein zu fprechen, können aber die Identificirung des Begriffs gerade nur mit bem a. t. concreten Gesetz doch nicht festhalten, und sagen bann, "bas richterliche (civile) und ceremoniale Gefet (nemlich des A. T.) sei als Anhängsel ans sittliche Geset theils temporar theils immerwährend gültig, immerwährend soweit es allgemein begrün= betes Recht ausspreche, wie 3. B. daß Diebstahl zu bestrafen sei; bas ceremonielle freilich sei als blog typisch auf Christus hinwei= fend gang beseitigt, da Christus sterbend es für uns erfüllt habe. Es galt heiliam vorher, dann von Chrifti Tod bis zu Jerufalems Untergang mar es indifferent, nachher murde seine Beobachtung verderblich. Wie sollte aber aus dem mosaischen civilen Recht zu unterscheiden sein mas abgethan und mas fortwährend gultig ware, wenn boch die beiden Bestandtheilen zu Grunde liegende Autorität berjenigen Chrifti weichen foll? Wir fonnen nur fagen : bas gange

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 21 f.

civile Gesetz des A. I. sei mit Israels Sondergemeinschaft dahingefallen, und mas wir als civiles Recht anerkennen, gelte uns nicht barum weil es auch im Mosaismus irgendwie enthalten war, sonbern weil es als unser Recht sich begründen tann. Ebenso ift alles Geremonialgeset bes Mosaismus babingefallen und gar nichts mas wir übereinstimmend mit demfelben doch beibehalten, auf mojaifde Autorität zu grunden sondern auf unfre driftlichen Bedurfniffe und Einsichten. Damit entscheidet fich denn auch die Frage über ben wöchentlichen Feiertag. Die Dogmatiker schwanken in deren Beantwortung, veranlagt durch den Umstand daß unter den zehn Geboten, welche boch ewig sittlichen Inhalt geben, eines fei, nemlich bas Gebot ben siebenten Tag ber Woche zu ruhen, welches boch mm ceremoniell sei, so zu sagen positiven Rechtes, nicht aber im sittlichen Gewissen selbst enthalten. Einige suchten diese Thatsache abzw schwächen, nur daß gerade der siebente Tag ju feiern fei, gebon ju bem Ceremonialgeset, hingegen daß überhaupt von fieben Tagen Einer gefeiert werbe, sei allgemein gultiges Sittengefet. Da fic aber dieses doch nicht vertheidigen läßt, 1) so sagen Andere, der gange Decalogus fei mit bem Befet abrogirt, tommen aber boch in Berlegenheit, weil fie Beset und Gesetesreligion nicht recht unter icheiden; denn abgeschafft tann ber sittliche Inhalt bes Decalogue nicht sein, wohl aber die Gesetzeligion, "nicht auf gleiche Beite wie das ceremonielle sei das sittliche Gesetz abrogirt, da wir je diesem Behorsam schulden und es nichts anderes ift als die ewige Boridrift Gottes eingegoffen in die menschlichen Bergen. wird es bleiben, nur daß es die Gewalt nicht mehr hat zu ber bammen. Ja "auch bas bürgerliche Gefet, soweit es mit bem fittlichen übereinstimmt, verpflichtet uns." 2)

2. Ift also das ganze Gesetz des Mosaismus als solchen für Christen abrogirt, mahrend gleichwol wie das Sittengesetz so ein

<sup>1)</sup> Calvin will auch nicht jübisch am Feiern eines Tages ber Boche betten, und meint fürs Feiertagbeburfniß auch bann sorgen zu können, wann je statt ber sieben- die zehntägige Woche austäme.

<sup>2)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 22.

rechtliches und ein ceremonielles, die sich dem sittlichen anhängen, immerfort Gultigkeit ansprechen und pflichtmäßige Beobachtung fordern, jo bleibt doch unter allen Umftanden die Gesetgesreligion abrogirt wo die Erlösungsreligion auflebt. Aber auch diefer Sat bedarf ber Erläuterung, benn fei immerbin aller Mosaismus mit ber judi= ichen Sondertheofratie durchs Chriftenthum aufgehoben, und fei biefes noch fo fehr nur Erlösungsreligion, fo tann boch nicht behauptet werden, die Beschesteligion sei einfach bedeutungslos geworden und habe dem Chriften gar nichts mehr zu fagen. Dogmatiter welche diese absolute Abrogation lehren, thun es nur von ihrer unzulänglichen Meinung aus daß die Gesethesreligion bloß für ben furgen Paradieseszustand bor bem Eintreten der Sunde ertheilt gewesen sei. Richtig ift babei die Ginsicht bag Gesetesreligion nur ben vollkommen gehordenden, fündlosen Menschen selig sprechen tonne, für den fündig Gewordenen vom ersten llebertreten an bin= gegen fein Beil mehr biete. "Thue das, fo wirft du leben, übertrittst bu, so verdammt dich das Geset." Aber konne immerhin Die Gesetsereligion uns factisch fündliche Menschen nicht mehr wie bor bem Sündigen felig machen, fo find wir barum boch nicht berechtigt ihre Zumuthungen und Gebote libertiniftisch zu verachten, als feien dieselben nicht verbindlich. Im Gegentheil tann die rettende Erlösungereligion gar nicht für uns werden, wenn wir unfre Sould vor bem Bejeg nicht vollständig anertennen und eben badurch für die Erlösung erft empfänglich werden. Darum ift wie das sittliche Befet fo die Gefetesreligion auch im Chriftenthum immerfort als berechtigt geltend zu machen, als richtend jeden ber sich nicht gur Erlösungsreligion beleben lagt. Dur ift biefe Budienung bes Gesetes und seiner Anforderung nicht mehr das lette, einzige, son= bern ein erstes, padagogisches, und bezwedt gerade nur die Einsicht ju weden bag wir in der Gesetzeligion nicht selig werden konnen, weil wir eben Gunber find, bamit bann die Budienung ber Erlöfungsreligion auf uns wirken tonne. Namentlich Luther rebet baber fast nur von diesem pabagogischen 3med bes Gesehes, und thut es so ausschließlich daß schon Zwingli ihn berichtige nwollend bon der ewigen Rorm des Gesethes spricht, welche ja nur Gottes eigne Gesinnung ausdrücke, daher gerade der Erlöste erst eine mahre Geseheserfüllung beginnen könne, indem die Liebe das Geseh erfülle: nur freilich daß er es hienieden immer nur unvollkommen erreicht und darum nie seine Rechtsertigung darauf gründet. Allgemein wurde dann anerkannt, das Geseh sei zu predigen weil es zur bürgerlichen Ordnung dann zur Zubereitung auf das Svangelium und endlich als zumuthende Norm für den Wandel der Erlösten immersort unentbehrlich bleibe. Das Geseh ist mit Einem Wort zu predigen im Dienste der Erlösungsreligion, denn als selbstständig für sich aufgesaßt, als letzter göttlicher Wille verstanden, könnte das Geseh keinerlei Heil wirken. Es giebt daher kaum eine größere Verkennung des Christenthums, als wenn man es in Moral auflösen will und so dasselbe nur zur verkeinerten Gesehsereligion macht.

Bei alldem hat das Gesetz durch Chriftus erft seine Bollendung erreicht, indem er es innerlich auf die Gefinnung bezieht und es jo theoretisch und practisch erfüllt hat. Zwar die Auslegung von Matth. 5, 17 f. ift nicht leicht zu erledigen, weil gus brudlich das Gefet, wie damals das Wort verstanden wurde, als bas mosaifche gemeint scheint, beffen absolute Unauflöslichkeit "fo lange himmel und Erbe bestehen," bort auf eine Beise behauptet wird, wie es mit dem sonstigen Berhalten Chrifti nicht ftimmen will, wenn er anderswo chenso bestimmt sagt, "Gesetz und Propheten geben bis auf Johannes den Täufer," Que. 16, 17; wenn er in der Bergrede felbst die mosaische Chescheidung, das Gidichwören berichtigt, wenn er fich herrn des Cabbats nennt und den Mofaismus theilweise als Berablaffung zur Robbeit des Boltes entschuldigt, wenn er an die Reinigungsgesetze nicht gebunden sein will, weder für sich an einer Opferhandlung Theil nimmt noch die Jünger au den Opfern hinweist, ja fich vorzüglicher mennt als ben Tempel, seine Predigt höher stellt als die des Jonas, seine Weisheit hober Rurg einen Gifer für theoretifche als die Weisheit Salomo's. und practische Seilighaltung bes Besethes in allen seinen Bestandtheilen, auch den fleinsten, wie das Jota und Buchstabenhörnlein es veranschaulicht, hat Christus gar nicht bethätigt, und seine ganze

freie Stellung jum Gefet tann burch die vereinzelte Matthäusstelle nicht beseitigt werden, selbst wenn sich exegetisch ihre Barte nicht mildern lieke. Der vereinzelte Ausspruch mußte bem evangelischen Besammtbild gegenüber geopfert werden. Die Eregese hat zu helfen gesucht, das Bild bom Bestehen des himmels und der Erde gelte nur der israelitischen Welt, der Sinn fei also nur, bevor diese ver= gangen fei muffe bas Befet ichlechthin gelten, alsbann aber freilich bahinfallen, "wann Alles geschehen sei," b. h. wann bas Reich Gottes eintrete. Aber diese Auslegung streitet mit der Absicht jener gangen Rede, die nicht eine Concession zu Gunften bes Gesetes sein will sondern eine Bollaufnahme besselben mit dem Gifer, es noch vollkommener zu lehren und zu beobachten; "mein Beruf ist nicht ein auflosender, dem Bestehenden nur provisorisch noch Concessionen ju machen, sondern ein erfüllender, die bisherige Gesittung zu voll= enden." Ober die Eregese erlaubt sich den Ausdrud "Geset" nicht bom mofaischen sondern bom rein sittlichen Gefetesbegriff zu bersteben; aber "das Gesetz und die Propheten" will ja gerade das A. T. in seiner Totalität bezeichnen, und nur diesem als beilige Autorität geschichtlich gegebenen, nicht aber einer übergeschichtlichen 3bee gegenüber muß Chriftus fich erklaren, ob er es berneine ober Darum verlangt er eine vollere Gerechtigkeit im Salten bes Gesetzes als die der Schriftgelehrten und Pharifaer. Grundsat also daß er das gegeben vorliegende Gesett nicht auflose sondern es voll mache und zu seinem Bollfinn bringe, bleibt be= stimmt genug ausgesprochen; man barf nicht einen idealen Gesetzes= begriff unterschieben, der im gangen Redeabschnitt fremdartig und unpassend mare. Wohl aber fragt sich, in welchem Sinn Christus die gegebene mosaische und a. t. Gesittungsnormirung nicht auf= lösen sondern vollmachen will. Darüber erklärt er sich sehr deut= lich, nemlich bas bisherige Gefet verlange noch viel zu wenig, namentlich normire es zu febr nur das äußere Handeln; er hingegen verlange eine vollere Gerechtigkeit und vollende das Befet fo daß es icon die erfte Befinnungeregung normire. Begnügte fich bas Gefet ben Todtichlag ju bedrohen, fo gelte es nun ichon die erfte Saffesregung zu verurtheilen; denn felbft die heiliafte Opferhandlung fei der Feindschaft verfohnenden Rächfterliebe unterzuordnen. Wurde der Chebruch bedroht, so gilt es jest icon das erfte ehebrecherische Gelüften zu verurtheilen. Burde bie Chescheidung als Entlassung des Weibes mit einem Scheidebrici concedirt, jo gilt es nun aller Chescheidung zu entjagen. Burde ber faliche Gib bedroht, jo gilt es nun alles Gibichmoren und Be theuren unnöthig ju machen. Wurde die Rache auf ein der Beleidigung entsprechendes Maag eingeschränft, fo gilt es nun jedes Racheacluft zu überwinden. Galt die Nächstenliebe nur bem Bolligenoffen und Befreundeten, jo gilt es nun auch den Feindseligen ju lieben und ein Rind des himmlischen Baters ju fein, der Bojen wie Guten Wohlthaten erweist. Deutlicher läßt fich nicht fagen, in welchem Sinn Christus die a. t. normirte Gesittung vollenden wolle. Und jo find wir genöthigt, nicht blog berechtigt ben alle biefe Bei ipiele umfaffenden Grundfat auszulegen im Ginflang mit biefen von Christus felbst beigegebenen Unwendungen. Der Sinn ift also: "meinet nicht daß ich gekommen sei, irgend etwas, und mare es bafleinste, von der bisherigen Gesittung aufzulösen, ich bin vielmehr gefommen, fie zu vollenden, und wer anders lehrt, wird in meinen Reiche ber fleinere fein." Das fest freilich voraus baf Chriffus fich auf höherm Standpunkt miffe als nur dem bes A. I., wiewol er dann boch wieder sich gerne auf die schon im A. I. bezeugte Summe von Bejet und Propheten, auf das Gebot ber Liebe beruft Mth. 22, 37, welche er erft vollfommen erfaßt. Wenfich Alles der Liebe unterordnet, fo gilt Barmbergigfeit mehr als Opfer, und die Erhebung ber Befinnung über Wert und Geremonie ist fein Auflösen sondern ein Erfüllen von Gesetz und Propheter. So ift auch dem Paulus das Gesetz gut und heilig, Rom. 7, 12. denn nur die Gunde fei der Brund warum ce uns jum Tode aus ichlägt, und Rom. 3, 31 fagt auch er, dem boch die neue Glaubensgerechtigkeit allein gilt, "er hebe bas Befet nicht auf fondem bestätige es durch die Glaubensgerechtigfeit." Also bleibt bas nitliche Geset, ber eine Theil bes Gotteswortes, zuzudienen als Gnadenmittel im Dienste des Evangelium.

- § 169. Das Evangelium ift die in Chriftus verwirklichte Erlöfungsreligion, darum der Hauptbestandtheil des Gotteswortes als des Gnadenmittels durch welches diese sich mittheilt.
- Bahrend bas ob noch fo vollendet zugediente Befet für fich nur die Gesetgesreligion hervorrufen murbe, jum Beil aber bei= trägt erft wo es im Dienste bes Evangeliums verfündigt wird, geht die Beilsvermittlung felbst unmittelbar erst vom Ebangelium aus. Je wichtiger also basselbe fein muß, besto genauer ift fein Begriff au bestimmen. Es pflegt in der Dogmatik theils sachlich theils personlich ober driftologisch befinirt zu werben, nachdem zum boraus einiges Migberftandliche abgelehnt worden ift. Der Begriff fei vorerft nicht etwa ein zweites, volltommenes Gefet, auch nicht mit ben geschriebenen Evangelienbuchern zu verwechseln, 1) sondern die frohe Botichaft selbst von der in Christus dem Sunder angebotenen Gnade, bezeugt nicht bloß in n. t. sondern auch schon in a. t. Schriften, 3) ja überall wo von Anfang der Welt an Gottes Gnade fich offenbart hat. 3) Diese allgemeine Definition wird nach ihren beiden Beftandtheilen "Gnade" und "Chriftus" näher ausgeführt, indem man bald den ersten bald den zweiten berborbebt, ersteres wenn das Ebangelium als die gnädige Berheißung der Sundenvergebung als Ankundigung des Enadenbundes, 4) letteres wenn das Evangelium geradezu die Predigt von Chriftus genannt wird, oder bon dem Erlösungswerk Chrifti, das im A. T. berheißen, im R. T. gegeben fei. Immer aber meint man beides, die Beilsfache 🖿 d die Heilsperson, immer sowol das ewige, ideale Heil als auch die geschichtliche Berwirklichung, so daß der abschließende Ausdruck tein anderer sein kann als: bas Evangelium sei die im Chriftenthum verwirklichte Erlösungsreligion. Besonders reformirte Dog= matifer handeln bom Evangelium als bom Gnadenbund und seben in demselben eine bom Gesetzesbund verschiedene Religion oder Ber-

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. G. 577.

<sup>2)</sup> Evang. in V. To. latet, in N. To. patet.

<sup>8)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 99.

<sup>4)</sup> G6of. S. 107. 577.

hältniß Gottes zu den Menschen, eine neue Art vor Gott gerechtfertigt zu werden, durch Glauben statt durch Werke und Gesetzegehorsam.

2. Liegt im Begriff Wort Gottes immer das Geoffenbattwerben, somit eine Mittheilung von Seite Bottes an uns Meniden, so unterschied man boch in dieser hinsicht bas Evangelium als rein geoffenbart vom Gesetz als nicht blog durch Offenbarung uns mitgetheilt; "das Gefet fei uns auch von Ratur bekannt ba es ben Bergen eingeprägt ift, das Evangelium aber ein uns Deniden ganglich verborgenes Geheimniß, bis es uns geoffenbart wird burchs Wort und den Beift Gottes:" eine Unterscheidung welche doch ber Berichtigung bedarf, wie überhaupt das Berhaltniß der articuli mixti et puri. Die Meinung mar diese, daß das sittliche Befet sowol von Ratur als auch durch Offenbarung uns fund werde, fofern wir das Bewissen in uns felbst tragen, Bott aber boch auch bem so leicht sich verdunkelnden Gewissen nachgeholfen habe durch Offenbarung seines Gesetes: das Ebangelium hingegen sei uns auch nicht im Reime jo schöpferisch eingepflanzt, daß wir es aus unferm eigenen Besen entwickeln und innewerben könnten, vielmehr tomme es uns ganglich nur von Außen und ware somit ein superadditum; eine jum Begriff unfers Befens bon Gott hinzugethane Offenbarung. Diese icon oben I. S. 78 f. berichtigte Meinung ift begreiflicher Beije aufgekommen wegen bes geschichtlich von Augen sich uns mittheilenden Christenthums; man hat aber boch nicht gang übersehen können daß die in dieser Beschichte verwirklichte 3dee des Gnadenverhältniffes Gottes zu uns eine Anknupfung in unse Wesen haben muß und uns nicht so wie bas Geschichtliche rein nur von Außen her kommen kann. Muß doch jett noch wie von jeber bie Apologetif nachweisen, daß in uns wesentlich vorhandene Bedürfniffe durchs Chriftenthum befriedigt werden. 1) Sind nun diefe unfre Bedürfniffe nicht zufällige sondern in unserm Bergen wurzelnde, fo tann auch die göttliche Befriedigung diefer Bedürfniffe nicht auf einem bloß arbitraren göttlichen Willen ruben fondern ebenfalls nur

<sup>1)</sup> In Delitsch Spftem der Apologetit ift biefes die hauptsache.

in Gottes Wefen begründet fein. Darum ift ein Offenbarungs= begriff nicht haltbar welcher die Offenbarung, - hier der erlosen= ben Gnade - nur von Aufen ber zu uns tommen läkt, und auch das nur als Werk eines blog arbitraren göttlichen Willens, der auch ein gang andrer hatte fein konnen und uns die Erlofung auch batte berfagen ober auf ganglich anderm Wege ertheilen konnen, womit ausammenhängt daß die Beilsoffenbarung eine ans Erfennt= nigvermögen fich wendende Lehre fein foll, eine göttliche Mitthei= lung welche, arbitrar wie fie ift, auch hatte unterbleiben konnen. Das tief fromme Gefühl, Gott sei uns die Liebe, vollends uns Sündern die Rettung nicht schuldig, ist sehr begründet soweit cs von Rechtsanspruch oder Verdienen nichts miffen will, hingegen barf hieraus nicht gefolgert werden, die erlosende Liebe werde nur fraft arbitraren Willens uns zugewendet, da es in Gott einen folden, bom Wesen getrennten Willen nicht geben tann. Ift Gott die Liebe und hort er nicht um unserer Sunde willen auf zu fein was er ift, so ift es ihm wesenhaft eigen sich als Erlöser zu offen= baren, so febr daß er nicht wartet bis wir mit icon erkanntem Bedürfniß ihm entgegen tommen. Er ift für uns die erlosende Liebe bevor wir es inne werden und eben weil diese, somit die Gnade uns immer zuborkommt, ichreiben wir fie rein nur ihm felbst ju als freie Bethätigung feines Wefens, in welchem Freiheit und Befensnothwendiafeit eines und dasselbe find. Erft die inadaquate Borftellung pradeftinirender Rathichluffe welche als Bethätigung bloß particularer Gnade aufgefaßt murben, führt zur Borftellung einer freien Gnade im Sinn bes Arbitraren, welches fo ober anders sein tonnte und nur barum so fei wie es ift, weil Gott nun einmal fo und nicht anders gewollt habe. Wie vielmehr alles Zeitliche im ewigen Wesen Gottes begründet ift, die Naturwelt mit ihren Ordnungen so gut wie die sittliche Welt mit der sittlichen Welt= ordnung, so muß auch bas Reich ber erlösenden Liebe in Gottes Wefen begründet fein, so daß er gar nichts erft werden, gar feine Bestimmtheit erft annehmen fann, welche erft die Welt und ein zeitliches Geschehen, wie etwa ber Sundenfall, in ihm hervorriefe, fondern jum boraus an fich icon bas ift mas er für feine Ge-

ichopfe bethätigt, für vernünftige die Liebe, für fündige die Gnade. Diese in Gott wesenhafte Gnabe hat man eigentlich boch immer wieder festgehalten, wenn man ihre Offenbarung oder Bethätigung vom Anfang der menichlichen Geschichte sich eröffnen ließ, wenn man die Erlösung als Mittelpunkt aller auf die Welt gerichteten göttlichen Willensentschluffe bezeichnete, ja bie Erlösung nicht ohne Bethätigung des trinitarischen Gotteswesens felbft verfteben tonnte, und von einer Zufälligfeit der Beichichte, namentlich der Beilsverwirklichung nichts miffen will. Wir freilich konnen Geschichtliches niemals speculativ, b. h. als nothwendig aus dem Wefen der Dinge folgend construiren, wohl aber die wesenhaften Ideen, welche fich irgendwie geschichtlich verwirklichen. So konnen wir zwar nicht bas geschichtliche Christenthum, wohl aber die 3bee ber Erlöfungsreligion als eine nothwendige erkennen, deren Berwirklichung wir im Chriftenthum mahrnehmen. Das Evangelium ift barum bie Berfündigung der im Chriftenthum verwirklichten Erlofungereligion, bes vollendeten Berhältniffes Gottes ju uns Menichen, ber Bateroffenbarung, welcher bie Sohnschaft entspricht, des erlosenden Bottes reiches.

## b. Die Sacramente.

- § 170. Das Wort Gottes wird von unterstützenden Gnadermitteln begleitet, welche als sinnbildliche Heilsvermittelungen Secramente heißen.
- 1. Das Wort Gottes als sprachliches Darstellungsmittel der Heilswahrheit ist für sich allein in Gefahr, das religiöse Heil als bloße Lehre darzureichen, und doch ist gerade das Gnadenmittel der Berkündigung nicht die abhandelnde Doctrin, deren Bollendung theologische Wissenschaft sein müßte mit dem Zweck der Belehrung. Man kann über das Heil ganz richtig belehrt werden, ohne es zu erlangen, wie die Schrift auch den Teufeln diese Kenntniß zutraut. In Wahrheit ist Mittheilung des religiösen Lebens gemeint und das Sprachliche hier nur als Mittel für diesen Zweck zu handhaben,

baber bas Reden sich in die unmittelbare Ausbrucksweise des Ge= fühls, ins Musicalische und Mimische ausbehnt, indem die Betonung und ber mimifche Ausbrud bagu tritt als Gemuthsausbrud, und bie Rede felbst bas fromme Selbstbewußtsein aussprechen will, wie es sich umseten läßt in die Gedankenform, so daß Belehrung bier nie als folde sondern als Mittel zur Belebung verwendet mird, Diefes sowol in der Miffionsrede an erft zu Belebende als auch in der erbauenden Rede an ichon Belebte ju fteigernder Belebung; denn Er= bauung fest die ichon gewonnene Grundlage voraus und ift immer eine Erregung der Beilsmahrheit die wir ichon besiten. bleibt aber dem Wort biefe Bedeutung erft burch bas Begleitetsein pon spinbolischen, unmittelbar das Gefühl ausdruckenden Sandlungen, welche in Ton und Gestalt hörbar und sichtbar das Belebt= werden zur Erlösungsreligion darftellen und vermitteln. neben der Rede die h. Runft als Gnadenvermittlung ein, wie benn viele Religionen, der eigentlichen Rebe gang entbehrend, nur aus tunft= lerischen Acten ihren Cultus organisiren, Gefange, rhythmische Bemegungen, Boefie, Symbole und Bilber. Während diese Darftellung ben Naturreligionen genügt, seben wir hingegen in Beiftesreligionen welche die Gottheit als Geist auffassend den Menschen nach seinem Beiftsein in Anspruch nehmen -, die redende Darftellung über die ipmbolisch sinnliche fich erheben, so daß die lettere nur als Unterftükung der erstern mitwirkt. Wo die Geistesreligion wesentlich als Besetzeligion auftritt, zeigt sich ber Begensat zur finnlichen Natur= religion in einem Beseitigen der bilbenden Aunft aus ber religiösen Darftellung; die Gottheit als Geift geftaltlos barf nicht im Bilbe veranschaulicht werben, mas um so angstlicher verboten wird, je mehr ein Burudfinten in beidnische Raturreligion noch zu fürchten Erft die Erlösungsreligion, ift fie einmal über diese Befahr hinausgehoben, tann die fünftlerische Symbolit zur vorherrichend sprachlichen Darstellung wieder hinzulassen, so zwar daß jene nicht vorherrichen foll sondern nur die lettere unterftugend begleitet. Rehrt fich das Berhältnig um, so ift es ein Zeichen ethnisirender Berunreinigung wie im romifden Ratholicismus, wo das Runftlerifche wieder vorherricht und sogar die sprachliche Darstellung als gejungene, fremdsprachige zum bloßen Spmbol berabsinkt. werden hier die Sacramente vermehrt und als bem Bort gegenüber wichtigere Gnadenmittel angesehen. Die Reformation, als Protest wider judisch-beidnische Trubungen bes Christenthums, fast biefes wiederum icharf als Erlöjungsreligion, belebt den Umgang mit den heil. Urfunden, welche das Religioje sprachlich darftellend eine Kirchengestalt begünstigen in der bis zur Ausschlieflichkeit Alles auf den redenden Ausdruck gestellt wird, um so schroffer je radicaler die Reform sich geltend macht. Co beruft sich Zwingli mit ftrenger Ausschließlichkeit auf bas "Gesenbetsein bas Evangelium zu predigen, nicht aber es bilblich zu malen." Schroff reformirter Typus verschmäht alle fünftlerische Schönheit, wenn nur das Wort da ift; man läßt auch Symbolisches nur zu, soweit es in der b. Schrift selbst angeordnet sei 1) und umgiebt es reichlich mit spracklichem Wenn zu diesem schroffen Diftrauen gegen bas sym-Ausdruck. bolifc Runftlerische die Furcht vor Rudfall in den Ratholicismus mitwirkte, daher denn bieser Rigorismus immer da aufgetreten ift wo der Katholicismus noch als drobende Macht nabe blieb, jo muß in gesicherter Lage die protestantische Frommigkeit ihre antikunit-Auf gleiche Weise beareift man lerische Schrofibeit wieder milbern. den eingeschränkten Sacramentsbegriff, die Reigung alle reelle Gnabenmittelung nur im Wort zu suchen, Sacramentliches aber nur untergeordnet jum Wort mitwirten ju laffen, ohne eine felbitftändige Gnadenmittelung im Sacrament anzuerkennen, 2) fo daß ber Cultus fast wie eine bloße Lehranstalt erscheint, alles nur Predigt und Gebet, furz sprachlicher Ausbrud. Auf die Lehre wird babei ein solches Gewicht gelegt daß die Frommigkeit sich leicht als bloße Ertenntniß ansieht und das Gläubigsein im Annehmen der richtigen Lehre gefunden wird. Wir muffen aber mas der protestantischen Frommigfeit wesentlich ift, von ihren zeitweisen Buftanblichkeiten unterscheiben, deren zeitlich erfte zwar fehr bedeutsam bleiben, aber boch mit bem unveränderlichen Wesen nicht Eins find. Die erfte,

<sup>1)</sup> E66f. S. 591.

<sup>2)</sup> Wie 3mingli babin neigt, f. m. ref. Dogm. II. S. 533.

zwinglische Periode des reformirten Protestantismus ist in ihrer antirömischen Schroffheit als geschichtlich nothwendig zu verstehen, ohne daß man sie als bleibend nothwendig wie eine bindende Austorität auf sich nimmt, zumal auch die luthersche Form der Resormation zur allseitigen Darstellung des Wesens des gemeinsamen protestantischen Evangeliums mitgehört und der eine Typus vom andern ergänzt wird. Darum können wir vom Sacrament nun unbefangener die protestantische Zdee geltend machen.

Die Sacramente sind neben dem Hauptgnadenmittel des Bortes als "unterftügende Enadenmittel" zu fassen, welche ohne bas Wort die Gnade zu übermitteln nicht bermöchten, mahrend bas Wort für sich bieses leiften kann, 1) viel leichter und sicherer jedoch bei Mitwirkung ber Sacramente. Diese werden unterschätt, wenn man ihnen das Betheiligtsein beim Zuleiten der Gnade abspricht und bloß anderweitige Bedeutung zuschreibt, wohin 3mingli neigte mit Berufung auf ben ursprünglichen Sinn bes Wortes Sacrament im altrömischen Sprachgebrauch; fie werden überschätt wenn man ihnen die wesentliche Gnadenmittheilung zutraut, mehr als dem Wort, wie im Ratholicismus, oder auch wenn man fie dem Wort coordinirt und an Bedeutung gleich ftellt, bann aber an eine andere Gnade bentt als nur an die durchs Wort schon zugeleitete, wohin Luther neigt, wenn er wenigstens durchs Abendmahl ein But uns auleiten läßt welches durchs Wort nicht auch icon zugeleitet wurde, nemlich Christi Leib und Blut, ahnlich wie durch die Taufe das reinigende Verföhnungsblut. Mit Recht fehrt die Reformation das Wort als Hauptgnadenmittel hervor und führt die es übermuchern= ben Sacramente auf die bloß unterftügende Bedeutung gurud" 2) fpricht ihnen die magische Wirtsamkeit ab und lägt nur Taufe und Abendmahl als sacramentliche Unadenmittel gelten. Im Ausführen Diefer begründeten Opposition wider die das Wort überwuchernden

<sup>1)</sup> Beza, Confessio fidei 1583, pg. 79. Potest verbum esse absque Sacramentis, Sacramenta vero non item absque verbo. Sunt veluti verbi appendices.

<sup>2)</sup> Helvet. Conf. » Prædicationi verbi adjunxit deus Sacramenta. « Ebdj. 3. 586.

römischen Sacramente galt es die zwei Sacramente bem Sauptgnadenmittel des Wortes als unterstützende Gnadenmittel beizuordnen, indem man ihnen weder die Bedeutung als Gnadenmittel abspricht, noch sie über den Rang blog unterstüßender Gnadenmittel hinaufschraubt. Gie find Mittel und Leiter der Gnade, aber niemals getrennt bom Wort und ohne das Wort oder gar als Erfat desfelben; ja fie haben jelbft Wort Gottes an sich, da die Einsetzungsworte als göttliche Gnadenzusicherung der inmbolischen Sandlung erft den Charafter eines Gnabenmittels verleihen, mas besonders Luther hervorhebt. Sie find abn boch nicht nur wieder bas Gotteswort etwa im Kern zusammengefaßt als Evangelium von der Sündenvergebung und Gnade, sondern als finnbildliche handlungen erft find fie Sacramente, vom Wort unter ichiedene Gnadenmittel, leiten uns aber gang diefelbe Gnade ju welche schon durchs Wort zugeleitet wird, nicht etwa eine andere. besondere, fraftigere oder spurbarere; benn die burch Bort und Sacramente und zuzuleitende Gnade ist immer dieselbe, immer die driftliche Beilsgnade, deren Mittel ja eben dieje Gnadenmittel find. Allfällige symbolische Sandlungen, welche nur ein specielles Charisme vermitteln fonnten, wie das jur Führung des Priefteramtes obn gur driftlichen Che, werden barum nicht als Sacramente anertannt, weil sie eben nicht die Jedem nöthige Heilsanade sondern nur die besondern Bedürfniffe eines firchlichen Standes bedienen wollen. Dennoch hat die hergebrachte Bemühung für jedes der fieben Er cramente eine eigene Gnade zu suchen, wie g. B. die Taufe mach jum Christen, die Firmelung jum Kämpfer für Christus, die Cr dination jum Führer in diesem Kampfe, oder wiederum die Ek als Sacrament fraftige wiber Concupiscenz, die Delung ftarte in Rrankheit, u. dral., mit der Reformation nicht plöglich verschwinden tonnen; im Sacramentstreit sehen wir Luther, durch Zwingli's Oppofition veranlaßt, im Abendmahl eine absonderliche, nicht auch durch Wort zuzuleitende Gnade nachweisen, wogegen das Reformirte, man bekomme durchs Sacrament keineswegs eine andere Onade als die man auch sonst, nemlich durchs Wort bekomme, 1) durchaus begründet

<sup>1)</sup> Beza, ibid. pg. 77. Verbum et Sacramenta sunt instrumenta. quibus spiritus s. utitur in eundem finem, ut nos magis magisque cum Cho. unum efficiat.

ift, so aut wie die Behauptung, der sinnige Ausdruck Leib und Blut Chrifti effen, meine wie in der Speiferede Joh. 6. ausdrudlich er-Mart fei, nichts anderes als Chriftus und fein Beil glaubig in fich aufnehmen, an ihn glauben, fo bag bom Sacrament gar fein anderes Beilsgut als auch vom Wort gewirft werbe. Je mehr aber 3wingli aus Scheu bor ben magisch wirtsamen Sacramenten bes Ratholicismus die übertriebene Bedeutung der Sacramente beichranten wollend, fich auf eine Beise außert, als hatten bie Sacramente mit Zuleitung der Gnade nichts zu thun sondern ihre Bedeutung um ganz anderer Wirkungen willen, namentlich als Acte unfers Bekenntniffes und Gelobens, ober als Mittel zur innigen Berbrüderung der Gläubigen : defto berechtigter war Luther im Festhalten bes Unabenmittelcharafters ber Sacramente; benn auch fie wie die Predigt leiten die driftliche Beilagnade über und haben barin ihren Sauptwerth, fo daß andere Segnungen erft aus biefem Auch darin hat Luther Recht daß er das mündliche Ge= nießen der Elemente als vermittelnden Leiter betont, wie bei der Taufe das leibliche Benettwerden und beim Wort das Eingehen ins leibliche Ohr; benn burch die Aeuferlichkeit ber Mittel foll ja die Gnade in uns übergeben, daber daß Christi Leib im Abendmahl mündlich genossen werbe, an sich einen guten Sinn hat und diesen nur verliert wenn man das durch mundliches Genießen vermittelte Bnadenheil selbst als etwas mundlich egbares vorstellen will und noch craffer als etwas taubares, verdaubares u. f. w., ftatt im Effen des Brotes nur den Leiter zu sehen, mittelft beffen das Beilsgut in unser Inneres eingeht burch ben es empfangenben Glauben. So wenig die Gnade, weil burch Wassertaufe hindurch geleitet darum etwas Raffes und Raffendes ift, eben jo wenig ift fie weil durch Abendmahleffen hindurch geleitet, darum etwas leiblich Egbares, was Luther übrigens doch nicht wirklich behaupten will trot der fühnen Ausdrude mit denen das reelle Gnadenmittel foll feftgehalten werden. Die Schweizer fagen mit Recht, wie das Bewaschenwerden mit Wasser so sei das Effen und Trinken von Brot und Wein im Sacrament eine sinnbildliche Handlung; nur barf man nicht übersehen, daß die reelle Gnade an ber sinnbildlichen

römischen Sacramente galt es bie zwei Sacrame jagen da mittel des Wortes als unterstützende Gnade crament g man ihnen weber die Bedeutung als G: aber auch über den Rang blog unterflügender & . Substanz n find Mittel und Leiter ber Gnah ,t bloß die seit und ohne bas Wort ober gar gangene Leiblid Wort Gottes an sic, ba bi er ganze Abenduc auficherung ber inmbolife, das real in uns i denmittels berleihen, 100 f. ctannt und im Mus doc nicht nur wie. unopferung Christi am als Evangelium ' ...ichlag gebracht hätte; benn bie aur in dem Umftand, daß beim Abendma finnbildliche ober für die vergebende, rettende Gnade in fi fciedene prifus und zwar in feiner hingabe in ben Ic beso griffnung dient. Je mehr die Dogmatit das Albendmahl n Marin behandelt, besto leichter überfieht man den auch i fellenden gemeinsamen Charatter aller Gnadenmittel, gle "Chriftus mit feinen Wohlthaten" uns aneignen; je me hingegen den Begriff Gnadenmittel felbst schon festhalten u bann den Begriff facramentlicher Gnadenmittel als einen beic unterscheiden, defto sicherer werden wir diefes allen Buaden Gemeinsame auch im Abendmahl wieder erkennen. gnadenmittel, Zudienung des Gotteswortes, wird durch die mentlich symbolischen Handlungen unterstützt, indem diese t Heil, welches durchs Wort dem Geist dargeboten wird, ir licher Anschaulichkeit ben Sinnen vergegenwärtigen und ganzen Menschen in Unspruch nehmen. Weil wir nicht geistic sind schon vom Wort allein und immer beleben zu lassen, jo unfrer Schwachheit die facramentlichen Unterstützungen g bamit was das Wort bietet auch für die Sinne finnbitot nahe trete. 1) Zugleich bienen bieje äußerlichen Abbilder allerdings auch zur äußern Bezeichnung und Abgrenzung der 6 heit gegenüber andern Meligionen und bieten und Anlag 31

¹) Ebbj. €. 589.

ekenntniß und Gelübde. Auch ihre Wirkung ist wie die des
es vorerst keine magische, die kraft des äußern Vorganges
o erfolgen müßte, sondern nur an gläubige Aufnahme
beilsgnade überall nur mit Glauben empfangen wers
das Wort nicht reinigt schon weil es gesprochen
glaubt wird, so kann auch die Sache des Sacras
Gebrauch der Zeichen sondern nur im Glauben
und wie das Nichtannehmen des Wortes so muß
gacramentlichen Abbild dargebotenen Gnade
veringe in alle Zuhörenden die Gnade reell hinein, aber

ungläubigen zum Gericht, so wenig trifft Luther das Wahre, wenn er das Heilsgut (Leib Chrifti genannt) in alle Communi= cirenden wirklich eingehend benft, für unwürdige aber jum Bericht; benn jedes reelle Eingehen des Beilsgutes ift fegnend, wo aber Gericht erfolgt, ist ein Dargebotenes verschmäht, und darum das wirkliche Eingegangensein des Beilsgutes ein unzuläßiger Ausbruck. Luther behauptet mit Recht daß das Gnadenmittel an fich die Onade immer wirklich mit fich führe und nicht erft burch unfer Glauben erganzt seine Beilstraft erlange, mit Unrecht aber bag es biefelbe darum auch immer in alle Betheiligten überleite, fo daß bas beil wirklich empfangen bann boch ben Ginen zum Gericht Das Gericht ift beim Sacrament gang basselbe wie bei merbe. jebem Berschmähen eines wirklich zu habenden Beils, gang wie alles Berichmähen bes fich wirklich anbietenden Chriftus, und wie das Wort trägt auch das Sacrament die Beilsgnade in sich abgesehen pon unferm Glauben, will und fann aber ohne diesen fie nicht mit= theilen. 2)

3. Wie nun mit und neben dem Wort die Sacramente als unterftüßende Gnadenmittel wirken, indem sie die Sinne in An-

<sup>1)</sup> **Ebd**f. S. 593.

<sup>3)</sup> Beza ibid. pag. 79. Absque fide nulli patet aditus ad Christum. Interea sicut Evangelium semper est suapte natura verbum salutis, quamvis ab incredulis vertatur in odorem mortiferum, ita Sacramenta non desinunt esse Sacramenta, quamvis ab indignis usurpentur.

Handlung ihren wirklichen Leiter hat, so daß man nicht fagen barf die Gnade oder das Seil oder Chriftus feien im Sacrament gar nicht reell anwesend und zu erlangen. Das meinen aber auch bie Schweizer nicht sondern mas fie nicht reell und der Substanz nach im Sacrament gegenwärtig benten tonnen, bas ift blog die feit ber himmelfahrt in jenseitige Verherrlichung übergegangene Leiblichteit Christi, gar nicht aber das Heilsgut felbst. Der ganze Abendmahlsstreit mare nicht entstanden, wenn man als das real in uns überzuleitende das driftliche Heilsgut selbst erkannt und im Ausdrud Leib Christi effen das durch die hinopferung Christi am Rreug veranlaßte Bildliche in Anschlag gebracht hatte; benn die ganze Schwierigkeit liegt nur in dem Umftand, daß beim Abendmahl für bas Beilsgut oder für die vergebende, rettende Unade in finniger Weise Chriftus und zwar in seiner Hingabe in den Tod zur Bezeichnung dient. Je mehr die Dogmatit das Abendmahl nur für sich allein behandelt, desto leichter übersieht man den auch in ihm festzuhaltenden gemeinsamen Charatter aller Gnadenmittel, welche alle "Chriftus mit seinen Wohlthaten" uns ancignen; je mehr wir hingegen den Begriff Unadenmittel felbst schon festhalten und erft bann den Begriff sacramentlicher Gnadenmittel als einen besonderen unterscheiden, defto sicherer werden wir diefes allen Bnabenmitteln Gemeinsame auch im Abendmahl wieder ertennen. Das Hauptanadenmittel, Zudienung des Gotteswortes, wird durch die jacramentlich symbolischen Sandlungen unterstütt, indem diese dasselbe Beil, welches durchs Wort dem Geift dargeboten wird, in finnlicher Anschaulichkeit ben Sinnen vergegenwärtigen und fo ben gangen Menschen in Unspruch nehmen. Beil wir nicht geiftig genug find ichon vom Wort allein uns immer beleben zu laffen, jo werden unfrer Schwachheit die facramentlichen Unterftützungen gewährt, bamit was das Wort bietet auch für die Sinne finnbildlich uns nahe trete. 1) Zugleich dienen diese äußerlichen Abbilder dann allerdings auch zur äußern Bezeichnung und Abgrenzung der Chriftenheit gegenüber andern Religionen und bieten uns Anlag zu feier-

<sup>1)</sup> E66f. S. 589.

lichem Bekenntnig und Gelübbe. Auch ihre Wirkung ift wie die bes Gotteswortes vorerft feine magische, die fraft bes äußern Borganges felbst eo ipso erfolgen mußte, sondern nur an gläubige Aufnahme gerichtet, ba bie Beilsgnade überall nur mit Glauben empfangen merben fann. Wie das Wort nicht reinigt icon weil es gesprochen sondern weil es geglaubt wird, so tann auch die Sache des Sacraments nicht schon im Gebrauch ber Zeichen sondern nur im Glauben empfangen werden, "1) und wie das Richtannehmen des Wortes fo muß auch das Abweisen der im sacramentlichen Abbild dargebotenen Gnade jum Gericht ausschlagen. So wenig man fagen tann, bas geprebigte Bort bringe in alle Buhörenden die Gnade reell hinein, aber ben ungläubigen jum Gericht, fo wenig trifft Luther bas Wahre, wenn er das Beilsaut (Leib Christi genannt) in alle Communi= cirenden wirklich eingehend bentt, für unwürdige aber jum Bericht; benn jedes reelle Eingeben des Beilsgutes ift fegnend, mo aber Gericht erfolgt, ift ein Dargebotenes verschmäht, und barum bas wirkliche Gingegangensein des Beilsgutes ein unzulägiger Ausbrud. Luther behauptet mit Recht daß bas Gnadenmittel an fich' die Gnade immer wirklich mit sich führe und nicht erft durch unser Blauben erganzt seine Beilstraft erlange, mit Unrecht aber daß es biefelbe darum auch immer in alle Betheiligten überleite, fo bag bas Beil wirklich empfangen bann boch ben Ginen jum Gericht Das Gericht ist beim Sacrament gang basselbe wie bei jedem Berichmähen eines wirklich zu habenden Beils, gang wie alles Berichmaben des fich wirklich anbietenden Chriftus, und wie bas Wort trägt auch das Sacrament die Beilsgnade in sich abgesehen von unserm Glauben, will und tann aber ohne diesen fie nicht mittheilen. 2)

3. Wie nun mit und neben dem Wort die Sacramente als unterftütende Gnadenmittel wirken, indem sie die Sinne in An-

<sup>1)</sup> **Ebd**j. S. 593.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Beza ibid. pag. 79. Absque fide nulli patet aditus ad Christum. Interea sicut Evangelium semper est suapte natura verbum salutis, quamvis ab incredulis vertatur in odorem mortiferum, ita Sacramenta non desinunt esse Sacramenta, quamvis ab indignis usurpentur.

fpruch nehmen, auch fie auf bas Beil hinzurichten, ergiebt fich aus Sie wirfen baburch bag fie die im Bort verfunihrem Begriff. digte Gnadenmittheilung abbilden, Zeichen ber unfichtbaren Gnade find und zugleich als bon Chriftus felbit angeordnet die Gnadenpredigt als wirklich bon ihm ausgegangene bestätigen. also Zeichen und unterpfändliche Siegel bes Evangeliums, ba Chriftus in dieser deutlichen Abbildung der vergebend und reinigend belebenden Gnade ein unveränderliches Zeugniß für diese hinterlaffen hat. Wie bas beglaubigende Siegel zu einem Schentung≥ brief fich verhalt, fo die Sacramente gur froben Botichaft bes Evangeliums. Taufe und Abendmahl bilden jo augenscheinlich bie erlosende Onade ab, daß fie dem Evangelium als veranichaulichende Bestätigung bienen, fie find Zeichen, Siegel und Unterpfand. 200 eine Unficherheit entstünde ob das Evangelium mit diesem Inhalt bon Christus wirklich jo ausgegangen sei, ba findet fich in den unzweifelhaft von ihm angeordneten abbildlichen Sacramenten bie Garantie. Somit wirten fie Unabe guleitend als beranichaulichende Abbilder und als versiegelnde Unterpfänder. So vermendet bet h. Geift die Sacramente als ihm bienende, das Wort unterflütende Mittel; er selbst ist das Wirksame in uns durch diese seine Leiter. 1) War Zwingli barauf aus, die Sacramente als erinnernde Zeichen zu faffen, so tonnte die bon Calvin betonte Bedeutung des Unterpfandes gang unbestritten fich anreihen, wie die Burcher als 3minglisch gesinnt im Consensus Tigurinus gerne bekannt haben daß Brot und Bein nicht bloß theoretische ober gar leere Zeichen seien bon einer entfernten Sache sondern auch practifche als Unterpfanber; Zeichen welche nicht blog bezeichnen fondern die Sache auch gemähren und befiegeln.

§ 171. Die Taufe ist das Sacrament der Aufnahme in die Kirche und mittelt die grundlegend bekehrende theils rechtfertigende theils ernenernde Gnade.

<sup>1)</sup> Cobj. S. 596. Beza pag. 77. Spiritus s. verbo et sacramentis utitur tamquam instrumentis gratiæ, ita ut suam efficaciam in illa non transferat sed efficacia ab eo uno promanat.

1. Die Taufe ift ursprünglich nur bem ichon Befehrten auf fein Betennen des Glaubens bin ertheilt worden, immer aber nicht wesentlich um ber Gemeinde willen sondern gunächst um ihm felbst bie begehrte Aufnahme in diese ju gemähren und die Beilszusicherung zu bestätigen. Zwingli fann barum fagen, die Taufe ichente ben Glauben nicht, setze ihn vielmehr voraus und mit demselben auch die Rechtfertigung und Erneuerung ober Wiedergeburt. Die reformirte Dogmatit immer geblieben; auch im Reitalter ber Orthodorie sagte man: Baptismus est medium regenerationis obsignatorium, non vero effectivum primi ejus initii, quod officium verbo debetur. In die Sacramentspragis war ein so beidnischer Aberglaube eingedrungen daß Beranlagung genug vorlag, das Wort Sacrament angelegentlich weg zu wünschen, oder doch ibm nur die Bedeutung einer Beihe und Verbilichtung einzuräumen. ba nur Gott, nicht ein folder Ritus die Gewiffen reinigen fann. Sagt man aber, das Sacrament mache einen beffen gewiß mas innerlich (im Berhältniß zu Gott) vorgeht, so scheint ein Glaube ber erft burch ein ceremonielles Zeichen fest murbe, nicht viel auf fich zu haben. 1) Aber indem einer durchs Sacrament fich ju Chriftus offen bekennt, gereicht dasfelbe boch bem Glauben gur Befestigung sowie bem Entschluß und Gelübde, und ba die Sacramente alle unfre Sinne auf ben Glauben hinrichten, fo helfen fie biefem auf, nur muß man das Bertrauen immer auf Gott felbft ftellen, nicht auf die außern Gebrauche. Mit diesen Zwinglischen Lehren ftimmt Calvin überein, wenn er die Taufe die Einweihung nennt durch welche wir in die Gemeinschaft der Kirche aufgenom= men werden, um Chrifto eingepflanzt unter die Gläubigen zu gablen. 2) Als Aufnahme-Sacrament wird die Taufe nur Ginmal ertheilt und nicht wiederholt, da fie als Reichen und Besiegelung unfrer Aufnahme auf Lebenszeit wirksam und gultig bleibt, baber benn sogar die von Johannes aufs Reich Gottes bin Betauften bon Chriftus nicht nochmals getauft wurden, und noch weniger eine

<sup>1)</sup> E66 . S. 584.

<sup>2)</sup> Cbbs. S. 606.

von fremder Kirchenpartei trinitarisch ertheilte Taufe etwa von der eigenen Kirchenpartei wiederholt wird. 1) Gin engherziges Lutherthum hat etwa gefragt, ob der Lutheraner mit gutem Gewiffen die Taufe von einem reformirten Baftor annehmen konne, und diefes bald verneint, bald wenigstens auf den Fall eingeschränkt bag ein lutherischer Baftor nicht zu haben mare; bei der erftern Antwort jogar die Taufe durch einen lutherischen Laien vorzüglicher erachtet, ein Unrecht welches die Reformirten, wie Wendelin fagt, nicht erwiedern. Die gange protestantische Kirche ließ die bor der Reformation empfangene Taufe gelten, da trot aller Berberbniffe boch auch in der römischen Rirche noch Rirche sei. Die Taufe macht nicht erst gläubig, ba sie nur einem vorher ichon Gläubigen, jedenfalls nur auf Betenntnig des Glaubens bin ertheilt werden foll und immer nur ben als gläubig eigentlich ichon gur Gemeinde innerlich Gehörenden feierlich aufnimmt. Von diesem Urbegriff der Taufe weicht nur Die Kindertaufe ab, welche darum einer besondern Rechtfertigung bedarf; benn immer noch nimmt man erwachsene Profelpten erft auf ihr Glaubensbekenntniß bin durch Taufe in die Kirche auf, sett also gar nicht voraus daß die Taufe den Glauben erft ertheile, oder doch dafür das Behitel fei. 2) Run wird aber diefes feierliche Aufnahmesacrament schon als solches gar nicht bloß als Act bes Täuflings Bebeutung haben für bie Gemeinde fondern auch als Act der aufnehmenden Gemeinde für ihn; und diese Bedeutung tann nicht die gesellschaftliche Stellung bloß angeben, sonbern wird auch wirksam auf das innere Leben des Täuflings. Der Aufnahmeact ift nicht ein zufällig erwählter Ritus sondern ein von Chriftus verordneter, bestehend in symbolischem Bild ber Beilsmittheilung felbft, welcher vergebenden und erneuernden Gnaden= mittheilung die Taufe als Abbild und unterpfändliches Siegel

<sup>1)</sup> E665. S. 608.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Be za ibid. pag. 78. Sacramenta tamquam verbi appendices obsignant quod jam in nobis est, nostram cum Cho. communionem. In adultis verbi praedicatio antegreditur una cum fidei confessione, antequam rite cuiquam exhibeantur. Nam quod attinet ad parvulorum baptismum, peculiaris quaedam est habenda illorum ratio.

Bedeutet nach Zwingli die Taufwaschung bas Gereinigt= werden durch Chrifti Blut und verpflichtet uns ihn anzuziehen, b. h. nach seiner Borschrift zu leben; ist fie babon ein Reugniß: fo muß fie auf ben Täufling einwirten, ihm etwas verleihen und zuleiten. Sacramentliches Gnadenmittel aber kann fie nur bann fein, wenn fie für die Mittheilung der driftlichen Beilsangde felbst Bedeutung hat; und zwar muß der sacramentliche Aufnahmeritus seine Bedeutung haben für die grundlegende Ungbenertheilung ober gratia prima. (§ 157.) Obgleich aber diese sowol Sünde und Strafe befeitigend als auch neues Leben ertheilend, sowol negativ als positiv wirksam ift, bezeichnet ber Taufritus boch junachst nur die negative Gnadenwirtung, das Abwaschen und Reinigen, daber benn auch die von ihr vermittelte Gnade vorzugsweise als die rechtfertigende, vergebende bezeichnet wird, als ber durch seinen Tob uns aus Sündenschuld erlosende Christus, zumal ein neues Bundniß mit Gott erft nach vergebener Sunde bentbar fei. 1) Immer ift aber im Negativen bas Positive mit, weil die Beseiti= gung bes alten Buftandes nicht bentbar ift ohne bas Eintreten eines neuen, weil wir mit Chriftus nicht begraben werden können, ohne mit ihm auch aufzustehen. Genau ist daber die Taufe das Sacrament der Wiedergeburt, welche aus Rechtfertigung und Erneuerung besteht, immer aber nur als sacramentliche Veranschaulichung und Besiegelung des bom Sauptgnadenmittel des Wortes gewirkten Beils.

2. Wie nun die Wirksamkeit dieses Sacramentes näher zu denken sei, diese Frage hat nur darum eine besondere Schwierigkeit erregt, weil man was die Tause als Gnadenmittel und was sie sonst noch wirkt nicht bestimmt genug unterscheidet. Die Tause als Act des mündigen Täuslings betrachtet ist für ihn eine Gelegenheit und Aufforderung seinen Glauben seierlich zu bekennen vor der Welt und vor der Gemeinde, zugleich ist sie das Mittel fürs Aufgenommenwerden in die Gemeinde und endlich die Veranlassung zu ernstem Geslübbe und Vorsähen. Alle diese mit Recht hervorzuhebenden Wirkungen

<sup>1)</sup> E661. S. 609.

bome aber jeber feienliche Aufnahmertrus, obne jugleich ein Snedenminel ju fein, fomit ber auch bie Laufe biefe Wirfungen iben fomen fie Aufnahmerime ift. Goll fie aber Gnabemeine fein fe muf fie mit bem Gingeben ber Bellägnabe in unfer Jameres ju thun baben, baber benn bie emideibend wichtigen Gragen auf biefen Bant fich binrichten. Ben ber nabern An und Beife mie bie Laufe ale Gnabenminel mirt, wied bann auch bie Un ibrer Reibmendigkeit abbangig fein. Dier nun ift besonders wichtig, bie Lebre gangid aus ber undrümglichen, normalen Taufe felbft abgutenen und auf bie immer erft befondere gu rechtfertigende Rindertaufe noch gar teine Rudficht zu nehmen. Die faeramentlichen Gnabenminel merben ale folde mirffam burch bie bem Gnadenverheifungemert beigegebene, finnbilbliche und ibm ale beglaubigenbes Unterpfand bienente Meugerlichfeit. 1) Das verbeißende Bort "mer glaubt und getauft mirb, mirb felig merben" mare fur fich betrachtet jum Enabenmittel bes Bortes geborig und in beffen Weile nirtiam. Ale Giniepung bes Cacramente aber bilbet es mit ber Baffertaufe bas facramentliche Gnadenmittel, indem bas Berbeigungemert burch bie finnbilbliche Taufertbeilung abbilblich bernegelt wird. Gine magiide Birfiamfeit im bergelagten Bort und verrichteten Gebrauch zu fuchen, ift verwerflicher Aberglaube und führt auf die Bornellung, als besite man die, barum in unberftandlichem Latein berguiagende Zauberformel, um ben b. Beift gu nothigen daß er feine Beilamirtung ausube. Die Reformation mat in der Lage foldes ausdrudlich ju verwerfen. 3br int die Birtfamteit eine fittliche, wie nemlich alles Sittliche im Reich ber Gnabe gefteigert ericeint, fo bag man es ein übernttliches, übernatürliches nennen wollte. Fragt man aber mas benn eigentlich die Zaufe als Gnadenmittel wirte, jo muß ein Zwiefaches, bas in diefer Frage

<sup>1)</sup> Schmid, Luth. Togm. S. 413. "Die Taufe ift eine mit Berheifung begleitete Handlung. Jum Wasser tritt mit dem Wort Gottes eine höhere Krast."
— hier wird aber nicht Mar, daß das Sacrament, aus Einsetzungswort und Handlung bestehend immer nur dem Hauptgnadenmittel der Wortpredigt unterstützend zur Seite geht. Man darf das sacramentliche Wort nicht verwechseln mit dem Gnadenmittel des Gotteswortes.

enthalten ift, mohl unterschieden werden, vorerft nemlich die Frage, auf welcherlei Beilsertheilung die Taufe Bezug habe, sodann wie fie bei dieser Beilsertheilung wirksam sei. Daß die Taufe gur gratia prima, d. h. zur grundlegenden Beilsertheilung geordnet fei, hat fich ichon ergeben und ift niemals bestritten worden. ift als Sacrament geordnet jum Berfettwerben aus dem Stand ber Sünde in den der Engde. Darum ift sie nie zu wiederholen. 1) Die= fen Borgang versteht aber der Protestant anders als der Ratholit. Die katholische Lehre behauptet daß der entscheidende Borgang nicht blog die Schuld und alle Strafe ber Sunde aufhebe sondern auch bie Sunde selbst, sowol die Erbsunde als die wirkliche Sunde, nem= lich die bor der Taufe verübte tilge, indem was als Concupiscenz übrig bleibt nicht Sunde fei; daber anfänglich das Interesse, ein nur rudwarts wirkendes Sacrament wo möglich erst in der Stunde des Sterbens zu empfangen, bis später ein weiteres Sacrament aus ber Buge gemacht worden ift, die nach der Taufe verübten Gunden Die protestantische Lehre aber sieht im Bekehrten nur ben begnadigten Gunder, welchem die Rechtfertigung ertheilt, fomit die Strafe erlaffen und die Schuld weggenommen ift, immer aber fo daß in den fündhaften Zuftand ein neues Lebensprincip eingepflanzt fei, das zwar die vorhandene Sundhaftigkeit nicht fofort auslöscht, wohl aber ben Kampf mit berfelben aufnimmt. Rurg Die Rechtfertigung sei eine forensische, nicht eine physische, ein Gerecht= und Freisprechen, nicht ein Gerechtmachen, daber benn ber Gerechtfertigte zeitlebens nie aufhort um Bergebung ber Gunde ju beten, weil auch die Besten hienieden niemals schlechthin ohne Sunde find, wiewol dieselbe in ihnen nicht mehr herrscht, sondern das neue Lebensprincip fie befampft. "Die Concupiscenz, welche nach ber Taufe in den Betehrten und Wiedergebornen übrig bleibt, ift mahr= haft Sunde und an fich verdammlich," wird gegen die Papiften behaubtet, so daß "awar die Schuld aufgehoben und nicht mehr gur Berdammung angerechnet wird, die Sunde aber zwar nicht mehr

<sup>1)</sup> E66j. S. 611.

herrscht, ihr Dasein aber keineswegs beseitigt ist." 1) Dieser Streit gilt nicht der Tause sondern der Bekehrung und Rechtsertigung selbst, nicht dem sacramentlichen Gnadenmittel sondern der Gnadenertheilung; er wird daher im Lehrstück von der Gnade, nicht aber in der Sacramentslehre zu entscheiden sein. In dieser ist bloß auf das dort Entschiedene hinzuweisen.

Die zweite Frage aber, welcherlei Wirkung ber Taufe zukommt bei der grundlegenden Gnadenertheilung, gehört wefentlich in unfern Nach katholischer Lehre ist es die Taufe, welche die Aufnahme in den sofort beiligenden Gnadenstand verleibt; sie wirtt eine reelle Umgestaltung bes Menschen einfach baburch bag bas Sacrament an ihm vollzogen wird, ex opere operato, nicht erft bedingt vom Glauben, deffen Erzeugung wesentlich durch das Sauptgnadenmittel des Gotteswortes vermittelt ift. Diese magische Rraft des Sacraments wird als eine beilige Zauberei, als Aberglaube von den Protestanten verworfen, und zwar nicht etwa bloß darum weil was im Menschen gewirft wird, die eingegoffene Beiligfeit mit umfassen soll, sondern auch wenn das Gewirkte nur die Bergebung ber Sunde und Schuld ift, tonne ber Borgang teineswegs magifch nur durchs Berrichtetwerden der Taufe bewirft werben. Die Betehrung wird vielmehr durch den h. Beift felbft bewirtt, der uns die Rechtfertigung und das neue Lebensprincip einpflangt, gang wesentlich durch das Enadenmittel des Wortes. Die Taufe hat also hiebei nur sacramentlich unterftütend mitzuwirken, und übt dieses aus so wie ein alle unfre Sinne in Anspruch nehmendes beranschaulichendes Unterpfand beim Ertheilen eines Gutes wirtsam Sie macht ben Täufling, der als ichon im Glauben ftebend und ihn bekennend die Taufe begehrt, nicht erft gläubig, fie wedt nicht erft in ihm das gläubige Bertrauen auf die im Cbangelium

<sup>1)</sup> Rothe, Dogm. II. 312. Indes sehlt der luth. Dogmatik hier die genaue Consequenz, wenn das völlige Berlierenkönnen des Gnadenstandes, somit das Ertheilen einer neuen Bekehrung behauptet wird, und doch die erste Tause auch der zweiten Bekehrung gelten soll. Kann die Tause den Abfallenden doch noch sestehrung, so wird auch die Gnade selbst es können, und so kommt man doch zur gratia inamissibilis.

erheißene Gnabe, mas alles ichon borhanden fein muß, wenn Giner uf die rechte Weise die Taufe begehrt; aber dieses Sacrament veranschaulicht und bestätigt ihm die evangelische Gnadenzusicherung. Sin schon ohne die Taufe von Gott durch die Predigt gewirkter Borgang wird durch die Taufe besiegelt, wie die Belvetische Coneffion fagt. Wo daher der innere Borgang, die Betehrung gar nicht vorhanden ist sondern nur ihr Schein, da kann die Taufe uch nichts besiegeln, als nur die an sich mahre evangelische Bereißung selbst, an der ein so unberechtigter Täufling nicht Theil jat, wenn er in heuchlerischem Sichtaufenlassen nur ein Gericht uf sich zieht. Denten wir aber ben Fall bag erft im Acte ber eierlichen Taufe felbst ein Täufling die bekehrende Gnade erlange, ndem das früher gehörte Wort jest erst seine Frucht bringt, so ätte bennoch das Sacrament als solches, etwa gar ausschlieglich, iefe Bekehrung nicht gewirkt, sondern es ware nur ein bisher schon om h. Geist durchs Wort bearbeitetes 3ch im Taufmoment gur intscheidung geführt worden, indem diese ihm als Beranschaulichung nd Unterpfand die bom h. Geifte durchs Wort an fein Berg erebende Wirkung belebt; im Sacrament konnte er immer nur as Zeichen und Unterpfand sehen und es nur in dieser Beise als nterstütendes Ginwirken erfahren. Darum fagt man besonders on ber Taufe, fie tonne dem innern Betehrungsvorgang, welchem ie sacramentlich mitwirksam dient, bald erst nachfolgen, bald auch orangehen, bald auch zeitlich mit ihm zusammentreffen; 1) benn beils laffen schon Bekehrte sich taufen, theils werden welche getauft ie doch erst später mahrhaft bekehrt werden, theils kann beides qu= ammentreffen. Gerade weil es sich so verhält, ift die Taufe nicht u wiederholen, gesetzt auch man überzeuge sich später daß Jemand inbekehrt getauft und hinterher erst bekehrt worden sei. Die schon mpfangene Taufe dient ihm so gut wie eine erst jett nachfolgende als Zeichen und Unterpfand der mit der Bekehrung zugetheilten Gnade.

<sup>1)</sup> Beza, ibid. 78. Quemadmodum semen fructum non edit eo ipso nomento, quo seritur, ita inepte fecerit qui fructum aut verbi aut sacranentorum ad momentum administrationis revocarit.

Much bedarf es für Gunden nach ber Taufe begangen weber einer ganglich neuen Ungbenertheilung noch eines fie bermittelnden Co cramentes, da vielmehr die Betehrungsgnade mit ihrem Taufunterpfand fortwirkt auf Lebenszeit, und nicht etwa die Buge als ein ferneres und nach jeder Tobsünde nothiges Sacrament die Taufe ablosen fann, als ob diese nur rudwarts wirke. 1) Die Art ber Rothwendigkeit der Taufe ergiebt fich aus dem dargelegten Begriff bi Sacramentes. Ware die Taufe das den Gnadenstand verleihende, so mußte fie absolut nothwendig fein jum Beil und bei Lebens gefahr, oder überhaupt bei der Unficherheit des menfchlichen Leben Redem fo ichleunig wie möglich ertheilt werden, fofern alle unge tauft Sterbenden verloren maren. 2). Auch mare bas ichleunige Aufdrängen ber Taufe um fo mehr eine Pflicht, je magifcher be bloge Berrichten des Sacraments icon die Beilswirtung zu Stante bringen foll, abgesehen bom Glauben oder sonft einer Qualitat be Täuflings. Gine fo völlige Bertehrung ber ursprünglichen apofte lischen Taufe daß ber Protestantismus fie verwerfen muß, obgleich auch die römische Lehre nicht alle Folgerungen des Dogma hat durch führen können. Immerhin geht man dort so weit, daß bom sonfigen Begriff bes Briefterthums, welches allein Sacramente fpenden barf, für die Rothtaufe abgewichen wird, weil in Rothfällen me ein Briefter nicht zu haben ift, Laien die Taufe zudienen follen, und blog in der abgefürzten, minder feierlichen Form die Laientaufe den priesterlichen Prarogativen Rechnung tragen muß. 200 Die lutherische Kirche Diese Nothtaufe guläßt, verrath sich ein noch tatholifirender Sacramentsbegriff. Die Reformirten greifen bier burch, indem sie die gange Borftellung einer Nothtaufe befeitigen.

<sup>1)</sup> Calvin: Baptismus non in praeteritum duntaxat tempus conferta, ut novis lapsibus quaerenda sit aliud novum expiationis remedium, periade ac si illius vis obsoleta esset. Bergi. m. ref. Dogm. II. S. 610.

<sup>2)</sup> Beza, Quæstiones et resp. qu. 116 f. — M. ref. Dogm. II. S. 61% — Die Conf. Scot.: Detestamur crudele judicium contra infantes (warms nicht homines überhaupt?) sine baptismo morientes. Und die Zeitschrift für lutherische Theologie 1870 S. 494 redet von "der reformirten Berdammung alla ungetausten Christenkinder und Heiden!"

Bon ber firchlichen Ordnung fei niemals abzuweichen, so wenig als im Staat ein Privatmann amtliche Bandlungen verrichten ober ein bffentliches Siegel gebrauchen durfe. Hebammen= und Laientaufe jei eine Unordnung, jur Taufe gehöre mit daß der Täufling feier= lich ber Gemeinde dargestellt werde. Rur leitet hier nicht die Idee bon Prieftervorzügen fondern gang einfach bie ber firchlichen Ordnung. Die Rothwendigkeit der Taufe sei teine absolute, weil das Beil jelbst von der Gnadenmittheilung, nicht von ihrer Besiegelung aus-Nur die Berschmähung der Taufe sei sündlich, denn was Bott jum ordentlichen Beilsweg geordnet, um ihn ju erleichtern, bas behalte die Nothwendigkeit einer göttlichen Anordnung, welcher wir Gehorsam schuldig find. Konnen wir die geordnete Taufe ohne unfre Schuld nicht erlangen, fo ichabe bas bem Beil nicht und berechtige nicht zu einem unordentlichen Erzwingen des bon ber Borsebung versagten Sacraments. 1) Als Unterstützung des Wortes follen die Sacramente zugedient werden von denen welche das Wort Much lutherischer Seits ift man zu bem Sat gelangt, nicht das unverschuldete Entbehren sondern das Berichmähen bes Sacraments fei verdammlich.

- · § 172. Die Kindertaufe bedarf einer besondern Begründung und tann diese nicht vollständig gewinnen ohne daß eine Bestätigung, namentlich in der Consirmation mit verlangt wird.
- 1. Wenn die reine Lehre von der Taufe einzig aus ihrer normalen Ertheilung an Mündige zu gewinnen ist, so kann darum doch die Taufe der Kinder zuläßig sein, nur daß diese nicht als die nothewendige oder als eine völlig coordinirte Taufform behauptet werde sondern bloß als eine aus praktischen Gründen zuläßige. Wenn lutherische Dogmatiker (Schmid S. 413. 421) behaupten, "weil die Taufe in uns die Heilsgnade zu wirken hat, so werde sie das zu zu vollziehen haben, wo sie früher als das Wort an den Menschen kommt, an den Kindern; bei Erwachsenen freilich könne sie nur das vom Wort schon gewirkte versiegeln; kurz die Taufe könne bei

<sup>1)</sup> Ebdf. pg. 140 f.

Erwachsenen nur ben Glauben befestigen, bei Rindern aber ihn wirken": so spaltet man das Sacrament in zwei febr verschiedene Arten und ichreibt ibm für Kinder eine magifche Gewalt gu. -Man will die Taufe ichon ben Rindern ertheilen, magt biefes aber blog für Kinder driftlicher Eltern, und ftugt es auf mehren Beweise welche zum Theil icon barum ichief find, weil fie mehr beweisen als fie follten. Go bor Allem die Begründung welche ant ber Analogie ber Taufe mit ber Beschneidung abgeleitet wird. Bem an die Stelle diefer jene getreten fei, fo rechtfertige fich die Rinber Das Argument mußte aber weiter führen als man beabsichtigt, nämlich zur Nothwendigkeit die Taufe an unmundig Rinder zu ertheilen, an erwachsene Proselpten aber bloß als Aus-Budem ift die Beschneidung am Fleische der Enpus nicht ber Taufe sondern der Bergensbeschneidung, bat also in diese an zugehen. — Man fagt ferner, mit den Eltern seien auch ihre Rinder in ben Gnadenbund aufgenommen und barum mit beffen Zeichen zu verfiegeln; 1) aber diese Berufung auf ein paulinisches Bod ober auf bas "ich werbe bein und beines Samens Gott fein", tam unmöglich den Gnadenbund durch blog physische Abstammung fic mittheilen laffen, jumal gerade Paulus nicht die von Abraham Abstammenden als solche ichon für mahre Abrahamstinder gelten lat. Noch folimmer wird die Sache, wenn nur ber Glaube ein Sacrament empfangen foll, und barum nun im unmundigen Täufling eine At Glaube oder außer ihm fonft wo ein stellvertretender Glaube nade zuweisen ware fei es der Eltern oder der Bathen oder der Gemeinde, in welchem Falle doch wieder ungewiß bleibe, ob die Stellvertretenden ben achten Glauben haben. Lutherischer Seits sucht man bem erftem ju genügen, mahrend die Reformirten beim lettern fteben bleiben. "Wenn, heißt es dort, Gott die Gunde Abams als Erbfunde fic fortpflanzen und darum ichon am unmündigen Kinde haften lätt warum sollte er nicht auch bem elterlichen Glaubensleben eine Ab senkung in die erzeugte Frucht und ins unmundige Rind ichaffen ober auch gang unmittelbar im Rinde den Reim gum Glauben er

<sup>1)</sup> Beza ibid. pag. 91.

leugen können, so gut als er in der Jungfrau einen Sohn durch ben h. Geift hervorrief und ben Johannes als Fotus im Mutter= leibe das Nahekommen des noch im Leib der Maria verschloffenen Chriftus spüren ließ?" Aber abgesehen von der Abenteuerlichkeit Diefer gangen bogmatifirenden Menschenweisheit, welche gum Taufempfang Glauben ichon boraussett und ihn doch erft burch die Taufe erneugt haben will, 1) fragt fich gar nicht was Gott allenfalls könnte iondern was er factisch wolle und thue; nun fehlt es aber an jeder Radweisung oder Offenbarung von einem Gläubigmachen unmündiger Rinder, auf welches hin wir sie zu taufen berechtigt ober verpflichtet waren. — Man zieht sich baber zurud auf die, eine folche Begrundung boraussegende Taufpragis ber Apostel, welche mit Erwachsenen auch Rinder getauft hatten. Aber woher wiffen wir bas? biblischen Angabe daß fie bisweilen Jemand getauft hatten "mit feinem ganzen Haus", also mit seiner Familie, in welcher boch auch Rinder vorhanden sein mochten. 2) Diefer Beweis ift aber ein bollig lahmer, da der Ausdrud gewöhnlich vortommt vom Zusammengehören bes Sausvaters und der Sausfrau mit dem Gefinde, und in der aberall sich gleich bleibenden Taufe erwachsener Glaubender gerade bas mit Gläubiggewordensein dieses zur Taufe zugelaffenen Familien= treises vorausgesett ift, mabrend auch unmundige Rinder mit zu taufen, eine jo auffallende Reuerung gewesen mare bag es aus= brudlich gesagt und irgendwie gerechtfertigt werben mußte. Es fehlt aber in ber Schrift an jeder Spur bon irgend einer Richtung gur Begründung der Kindertaufe, die erft viel später aufgekommen ift. -Wenn auch dieses angebliche Rindertaufen der Apostel dahin fällt, fo giebt man sich endlich auf Chrifti Aussprüche felbst gurud, theils auf feinen allgemeinen Taufbefehl theils auf fein Segnen von Rindern. Aber ber Befehl lautet gar nicht zu Bunften ber Kinder= taufe fondern nur für Durchbrechung des judifden Barticularismus;

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. H. S. 620. Deum parvulis mirifice fidem dare — non assentimus, — nec satis esset occultam habere fidem, sed fidei professio requiritur, cujus fidei capaces non sunt infantes.

<sup>2)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 617. Leguntur baptizasse totas familias, ergo credibile est, in iis infantes, qui sint, baptizatos esse.

"gebet bin, lehret und taufet alle Boller" befiehlt am wenigften auch folche Menschen zu taufen die als unmundig gar nicht geleht merden fonnen. Das Seanen bon Rindern aber ift tein Taufen und fann eine auf Befehrt- und Gläubiggewordenfein bin ju ch theilende Taufe nicht für Unmundige begrunden. Dan begreift be einer fo begründeten Rindertaufe gegenüber die Anabaptiften gm Berwerfung aller Kindertaufe gelangen konnten, und die Rirche imme verlegen gewesen ift ihre traditionelle Braris zu verfechten. Ben fich aber die Rothwendigkeit der Kindertaufe nicht begrunden lit fo tann doch ihre Bulagigteit nachgewiesen werben, und biefur be besonders die reformirte Lehre, nur noch beirrt burch die dogmatife Gnadenwahl, alles Röthige geleistet, so bag wir nur ben beirrenden Einfluß beseitigen muffen. Berief man fich namlich auf die absolut Unadenwahl, fraft welcher Erwählten ichon als Rindern der Gnader stand zugesichert sei, daher man ihnen auch die jacramentliche Be fiegelung zu ertheilen habe: fo muß diefe Begrundung einerfeit viel zu weit führen, anderseits aber doch als unzureichend erfunden werden. Soll man die Erwählten taufen, bei unserer unzureichen ben Kenninig berfelben aber bas mögliche Ermähltfein von jeden prasumiren der nicht bis jum Lebensende fich als Bermorfenen er wiesen hatte: so mußte man gar nicht bloß alle Kinder sondern aus alle Erwachsenen taufen, mit Ausnahme ber sich ficher als berworfen erweisenden, könnte aber eigentlich jede Taufe nur auf die doch niemals gang ausgemachte Erwählung bin bornehmen; wie dem reformirte Dogmatifer etwa das Taufen von Rindern auf bloke Die fumtion ihres Ermähltseins hin damit rechtfertigen wollen bag mat ja auch beim Glaubenbekennen eines erwachsenen Täuflings niemals gang sicher sei über seine Erwählung. Will man aber bas Taufen auf die Erwählungslehre gründen, jo wurde nicht bloß die Tauie der Kinder sondern die aller Ermachsenen überhaupt, von denen das Erwähltsein zu prafumiren sei, mit begründet, also weit mehr all man beweisen will. Anderseits aber mußte gerade wenn die ewige Gnadenwahl alles enticheidet, fehr gleichgültig werden, in welchem Alter einer die sacramentliche Besiegelung empfinge, wenn biefe doch nicht absolut nothwendig ist, und es ber Rirche frei steht hieruber

ne Ordnung fo festzustellen, daß jeder die Taufe bann zu em= angen bat, wann die Kirchenordnung es mit fich bringt, fürs eil aber nichts verliert, falls er biefe Reit nicht erlebt. Seben ir bon diefer Einmischung ber Gnabenwahl ab, sowie von ber rmandten Behauptung daß Christenkinder als solche zum Gnadenind gehören, mas durch die Gnadenwahl doch wieder elubirt wird, reicht im übrigen die reformirte Lehre volltommen aus, die Ru-Bigfeit der Taufe von Chriftenkindern zu begründen. 1) Diefelben ab factisch in die Rirche eingewiesen, so daß die driftliche Erziehung ir sie in Aussicht steht. Gerade indem die Eltern das Kind taufen ffen, berpflichten fie fich es driftlich ju erziehen gegenüber ber es sfnehmenden Gemeinde, welche an ihren Getauften ebenfalls ein ttiprechendes Interesse nimmt. Gine so große Wohlthat ben Rindern ı entziehen mare nicht recht. Die frühe Taufzeit ift für die Eltern ie für das Rind eine Wohlthat. Da man aber diese auch durch nen andern Ritus ihnen verschaffen könnte, so kann die hiefür blich gewordene Taufe nur dann mit autem Gewissen beibehalten erben, wenn überall ein Taufen Unmundiger fich rechtfertigen läßt. as Sein in der Rirche ift den Rindern von Chriften zugetheilt, To tann auch die sacramentliche Berfiegelung deffen was da ift, Magia fein; benn niemals macht einen die Taufe zu etwas das borber nicht schon geworden ift. Wendet man ein, das bloß ciale Gewiesensein in die Rirche sei boch noch lange nicht bas eilsgut, welchem die Sacramente als Siegel dienen, so ift zu eriedern daß bei den Sacramenten das Heilsgut selbst, welchem sie ibildlich und unterpfändlich dienen, nicht nothwendig im Moment er Sacramentsvollziehung, sondern sehr oft erst später, sehr oft ach früher sich wirklich mittheilt, und darum der driftlichen Freiit überlaffen sei, in welchem Lebensmoment man das Sacrament ı ertheilen anordnen wolle; denn wir find nicht wie die Juden t bestimmte Tage und Stunden gebunden. 3m Moment selbst aucht die Taufe eines Kindes nichts mehreres zu wirken als nur ierliche Berfiegelung des im Christenthum gegebenen Beils, das

<sup>1)</sup> E60f. S. 615 f.

wirkliche Erleben ber berfiegelten Sache felbft folgt erft nach zu ber Gott gefälligen Beit. Die Taufe als unwiederholbar gewährt ihre versiegelnde Rraft für ben gangen Lauf bes Lebens, wann imma fie empfangen fei, und immer beginnt das Wirklichmerben des Beils erst mit dem Glauben, ob er bor oder bei oder nach der Taufe entstehe. Much bas Wort bringt seine Frucht nicht nothwendig im Moment bes Borens sondern sehr oft erst später, und wird bennoch jugedient. Gerade hierin liegt die volle Rechtfertigung für Zuläßigkeit ber Rindertaufe, daß das Siegel aus guten Grunden icon unter bas erft später zu beschreibende Blatt gesett werden fann. zum Ueberschreiben des Blattes nicht kommen, so geschähe nur was bei allem Taufen möglich bleibt; benn auch Erwachsene, ob fie noch so feierlich ihren Glauben bekennen, konnten ihn entweder nicht wirt lich haben oder wieder berlieren, und das Siegel fiele dabin. Für Chriftenkinder prafumiren wir viel sicherer die das Beil barbietende driftliche Gemeinschaft als hingegen bas Erwähltsein in particularem Rathichluß.

2. Immer aber wird die Kindertaufe nur so zuläßig sein daß das Sacrament, um als Enadenmittel wirksam zu werden, auf ein späteres Sichaneignen der empfangenen Taufe hinweist, 1) deher denn erst beim Ueblichwerden der Kindertaufe die Confirmation sich von der Taufe losgelöst hat, um ihr später nachzufolgen. Freilich ist die Firmelung als besonderes Sacrament zu verwerfen, da sie ursprünglich, wie jest noch in der orientalischen Kirche nur ein Ritus war welcher die Tausceremonien selbst abschloß, und als Handaussegung die Mittheilung des h. Geistes bezeichnen sollte: aber ein besonderes Confirmationsbedürfniß wird bei Kindertause immer sich geltend machen und zu derselben ein Verhältniß suchen, welches nicht ganz leicht zu sinden ist. Die Confirmation soll eine Bedeutung haben für die Kindertause, dennoch aber weder für sich

<sup>1)</sup> Beza ibid. pag. 203 lost bie alte Sorge ut fidelium liberi in infantia baptizati — instituerentur in christiana doctrina. Confessionem ab iis requirebant, et in fide confirmatos impositis manibus publice suis precibus deo et ecclesiae commendabant, ut admitterentur ad synaxin. Hunc Catechismi ritum ut prorsus neccessarium in ecclesiis nostris instauravimus.

ein Sacrament sein noch die Taufe erft jum bollen Sacrament erbeben und ergangen, als ob erft die Confirmation bann die Beils= gnade ins Tauffacrament hineinbrächte. Wenn die helbetische Confession mahrend sie Boniteng, Ordination und Che als heilsame Institutionen anerkennt, gerade die Confirmation wie die lette Delung als "Menichenerfindungen wegweist, welche die Bemeinde ohne allen Schaden entbehren könne," so bezieht sich dieses auf die katholische Firmelung von Kindern in immer noch unreifem Alter. Gin anderes ift die später in der evangelischen Kirche aufgekommene Confirmation. Sobald die Gemeinde durchs Bfarramt vom Ergebnig der wefentlich bem Familienleben jugemutheten religiofen Belehrung ber Jugend Renntnig ju nehmen anfing, bevor die Zulaffung jur Abendmahls= feier verstattet wurde, galt diese pfarramtliche Brüfung als Admission ober Erlaubniß zum Abendmahlsgenuß. Bald begnügte man fic nicht mehr mit Abhören der gehn Gebote, des apostolischen Symbolum und Unfer Baters mit etwelchem Berftandnig bes Sacramentes: es wurde ein erganzender Unterricht aus diesem abhörenden Brufen. ber sich immer weiter organisirte und mit feierlicher Abmission abichloß, welche auf Bekenntniß des Glaubens und Gelübde hin ertheilt wurde, die als Bestätigung des Taufbundes zu leiften maren. Daber ift ber Name Admission in ben ber Confirmation aufgegangen und als hohe Feierlichkeit aus dem Unterweisungslocal in die Kirche und bor die Gemeinde verlegt worden. Incorrect neunt man nun Die Confirmation ftatt einer Beftätigung etwa auch eine Erganzung ber Taufe, als ob dieje wenn Unmundigen ertheilt noch feine vollftändige Taufe ware und erst durch die Taufe zum vollen Sacrament ergangt murbe, wie Schleiermacher geradegu die Rindertaufe nur bann als eine vollkommene Taufe gelten läßt, wenn man bas nach erfolgtem Unterricht hinzufommende Glaubensbekenntniß als den letten bazu gehörigen Act ansehe. Nicht ohne Grund warnt man 1) vor einer Auffassung der Confirmation welche eine Taufvervoll= ständigung behauptet, da doch schon Calvin diejenigen tadelt welche eine Taufe ohne Confirmation für unvollständig erklären und fo ber

<sup>1)</sup> Bolfensberger, die Burcher Rirdengebete in ihrer geschichtl. Entw. S. 99.

lettern auch eine sacramentliche Bedeutung leihen. Richt mit ber Taufe als Confirmation sondern mit dem Abendmahl als Admission hange dieser Ritus zunächst zusammen und dürfe nicht zur injuria baptismi werden. Allerdings mar der Act anfänglich nur Erlaubniß bem h. Abendmahl ju naben, aber diefe ift jedenfalls nur barum nöthig, weil die Betauften als Rinder getauft noch nicht die Rechte haben konnten welche ein Erwachsener durchs Getauftwerben erlangt. weil also boch zur Kindertaufe etwas nachzutragen fei. wir in gesunder Entwicklung aus dem Brufen der Reocommunis canten einen Religionsunterricht mit feierlichem Abmiffionsabichluß bervorgegangen, zu welchem febr richtig die Erinnerung und bas Unsichnehmen der einst in unmündiger Rindheit empfangenen Taufe wesentlich gehört. Wenn freilich nicht das Taufsacrament selbst so bedarf doch die subjective Zueignung der Taufgnade für jeden welcher diese als Unmundiger voraus erhalten hat, einer gewußten und gewollten Bestätigung. Go erläutert wird auch ber Ausdruck Confirmation fich rechtfertigen. Auch das Bedenken wiber eine Reihenfolge bei welcher in der Agende das Formular für die Confirmation zwischen das Tauf= und das Abendmablsformular w stehen kommt, 1) ist um so weniger begründet, da alte gut reformirte Ugenden gang analog bas Copulationsformular zwischen bie zwei Sacramentsformeln einordnen, ohne daß hieraus für die Che ein facramentlicher Character erwachsen fann. Da nun alles in der Kindertaufe Bedentliche durch die subjective Bestätigung des Getauftseins in der nachfolgenden Confirmation sich erledigt, so bleibt die Rirche mit Recht bei ihrer Pragis, die in ihrem Schoofe Gebornen icon als Kinder zu taufen, ftatt aus Buchftabenknechtichaft etwas aufzugeben mas für Eltern und Rinder höchft wohlthätig ift. Ohne Zweifel mare bei Berwerfung der Kindertaufe das Tauffacrament längst nicht mehr haltbar, da mitten in driftlichem Bolt ein Taufen Erwachsener nicht mehr Bedürfniß sein könnte, ausgenommen die seltenen Fälle bei benen Jemand als Proselyt aus einer andern Religionsgemeinschaft in die driftliche übertritt. Gerade nur als Rindertaufe fann bas Sacrament in ber Rirche beibehalten merden.

<sup>1)</sup> Ebdj. S. 84. Note.

3. Die reformirte Dogmatik, besonders geeignet die Buläßigfeit der Kindertaufe zu rechtfertigen, hat überdieß den Vorzug, abergläubige Unhängfel welche bas Tauffacrament entstellen, durchgreifend zurudzuweisen und die ursprüngliche Gestalt besselben wieder geltend ju machen, ohne barum bas Benügende bloger Abspersion statt bes unpraktisch gewordenen Untertauchens, gleich ber griechischen Rirche zu bestreiten. Man halt als Element bas Baffer fest, ebenso als Form die alten Ginsepungsworte in der dreifaltigen Redaction, obgleich in ber Schrift auch ber einfachere Ausbrud "auf Chriftus taufen" vorkommt und immer noch genügen konnte; aber sowol die Renunciation als der Exorcismus wird grundfätlich abgeschafft, 1) mit Berufung auf ihre fehr menschliche Entstehung. Was nämlich beim Taufen ermachsener Profelpten aus dem Beidenthum angemeffen fein tonnte, ein ausbrückliches ben Gögen ober Damonen Absagen, ja ein Wegbeschwören des frühern bofen Geiftes in ihnen, das tann trot bestimmter anerkannter Erbfunde für das Taufen von Christenkindern nicht mehr anwendbar sein, zumal da in der apostolischen Zeit feine Spur von folder Uebung vorkommt. Dergleichen Antiquitaten wieder geltend zu machen, auch nachdem fie als Aberglaube eines Buchstabendienstes unter dem Joch der Tradition erkannt sind, hat mehr Bermandtschaft mit den modernen Dogmatisirungen der Romifden Rirche als mit bem evangelischen Geifte ber protestantischen.

## Das h. Abendmahl.

- § 173. Das h. Abendmahl ift als Unterstützung des zuzudienenden Gotteswortes das Sacrament der auf gelegtem Grund fortbanenden Gnade, somit der Heiligung. Borerst ist es als Gnadenmittel sestzuhalten, welches reell das Heilsgut uns zuleitet. Beide Consessionen können hierin sich einigen.
- 1. Die angemessene Lehre über dieses Gnadenmittel gewinnen wir am sichersten, wenn theils festgehalten wird daß beibe Sacra-

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. U. S. 614.

mente unterstütende Gnadenmittel find zum hauptgnadenmittel des Botteswortes, theils bann bag bas erfte Sacrament zur fogenannten ersten oder grundlegenden, das zweite aber zur sogenannten zweiten oder ausbauenden Gnade, darum als wiederholbar zu ordnen ift. Das göttliche Wort als zugedient vermittelt die Gnade beider Stabien sowol die Grundlegung als den Ausbau des Beilslebens, wiewol man auch hier das bekehrende und das nachber erbauende Wort Fügen wir endlich bingu daß bas burd untericheiben fonnte. Enadenmittel vermittelte Beil gang basselbe ift, ob man es sachlich bie Erlösungsgnade oder ob man es perfonlich gefaßt Chriftus nenne, ob ein Mittheilen der Erlösungsreligion oder des Erlofers mit feinen Beilswirkungen: so wird anschaulich daß alle drei Gnadenmittel burchaus einer und berfelben Beilsaneignung dienen, nicht etwa das eine mehr bem jachlichen, ein anderes mehr bem berfonlichen Seils aut, sondern alle gleich sehr bem eben so sachlichen als personlichen. 1) Die Predigt des Wortes will uns das Evangelium und Christus zueignen, die Taufe ebenso und das Abendmahl nicht Scheint das Abendmahl in besonderer Beise Chriftum als Berson uns zuzueignen, so will ganz ebenso die Taufe uns Chriftum queignen und die Bredigt gang ebenso Christum predigen. Scheint das Abendmahl besonders den sich opfernden Chriftus, feinen Berföhnungstod uns zuzueignen, so auch die Taufe, indem fie das Sterben und Auferstehen mit Chriftus zueignet, und fo bie Predigt bes Wortes, indem fie Chriftus ben gekreuzigten uns zueignen will. Soll das Abendmahl uns das verföhnende Blut Chrifti zueignen, fo nicht minder die Taufe das uns rechtfertigende und abwafchende Blut Chrifti, und nicht minder predigt das Wort die in Chrifti Tod fich barbietende Rechtfertigung und Berfohnung. Rein Gnabenmittel bient also einem andern Beil als die übrigen, alle wollen Die Erlösung oder als gleichviel den Erlöser uns mittheilen. Das Wort thut es als Hauptmittel, die Sacramente als das Wort unterftügende Mittel, indem sie mas das Wort uns verfündigt auch noch abbildlich und unterpfändlich unterflügen. -Die beiben Sacramente bienen also in gleich facramentlicher, b. b.

<sup>1)</sup> Beza pflegt zu nennen Christum cum omnibus suis beneficiis.

als Abbild und Unterpfand wirkender Weise bem durchs Wort dargebotenen Beilsobject, die Taufe dem erften, das Abendmahl dem ameiten Stadium des Beilslebens. Beide unterscheiden sich in der Abbildungsgestalt, da das eine ein Abwaschen, ein Unter- und Auftauchen, ein Absterben des alten und Aufleben des neuen Menichen darftellt, das andre aber ein Rähren und Tranken mit Brot und Wein als Abbild nährender Erhaltung und Belebung. In beiden berhalten sich das Symbol zur Sache gleichmäßig, so daß nicht etwa die Sache im Abbild anderswie sein kann beim einen als beim andern Sacrament. 1) Vom Sacramentsbegriff aus ift es baber nicht gerechtfertigt, bei dem einen Sacrament Sache und Sinnbild anders zu einander zu ftellen als beim andern, wie man doch gethan hat, bis im reformirten Lehrbegriff die Parallele beider Sacramente flar gestellt wurde. Ist in der Taufe das Waffer und Taufen mit Waffer nur Sinnbild des geiftigen Gereinigtwerdens, fo wird auch im Abendmahl das Genießen bon Brot und Wein nur Sinnbild sein vom geistigen Ernährtwerden; fonnte aber das Abend= mabl nur bann sacramentliches Gnadenmittel sein, wenn sei es nun bas Geistige im irdischen Sinnbild substanziell enthalten ober biefes in jenes vermandelt wurde, fo mußte gleichmäßig für die Taufe verlangt werden daß das reinigende Gnadenheil entweder im abmaschenden Wasser enthalten sei ober bieses in jenes verwandelt würde. Im gemeinsamen Sacramentsbeariff liegt aber weber bas bloge Zeichen abwesender Sache, noch die Consubstanziation, noch die Transsubstanziation, Rategorien die nicht einmal fürs Gnaden= mittel des Wortes paffen, weil weder der h. Geift substanziell im Wort stedt, noch dieses in jenen umgewandelt wird, noch das Zeiden des abwesenden h. Beistes ift. Freilich meint man, die be= fannten Einsehungsworte des Abendmahls erzwingen das nur für dieses Sacrament Besondere, daß hier das Abbild die Sache selbst in sich trage ober geradezu in dieselbe verwandelt werde, so daß

<sup>1)</sup> Reformirte Erklärung über das Abendmahl. Gießen 1858. "Was der Geistliche uns darreicht bleibt Brot und Wein, was Gott im Abendmahl gewährt ist die Aneignung Christi, die aber nicht das Abendmahl allein gewährt. Der Ungläubige empfängt nur Brot und Wein sich zum Gericht."

biesem miraculosen Berhalten nur durch die Unnahme von bloken Erinnerungszeichen einer abwesenden Sache zu entgeben fei. gleichem Recht mußte man aber Aussprüche, wie 3. B. "bie Taufe ist das Bad der Wiedergeburt," durchaus analog auslegen, wem wenigstens ein Apostel die Wassertaufe das Bad ber Wiedergeburt Run sind aber Ausdrucksweisen dieser Art ohne Ameifel als finnige zu bezeichnen, ob fie bem Abendmahl ober ber Taufe oder einem andern irgendwie ceremoniellen Thun gelten Ein Täufling wird fagen : "es handelt fich mir nicht um ein Gewaschenwerden mit Baffer, vielmehr verwandelt sichs mir ins Ge reinigtwerden durch Chriftus," oder: "in diefer Baffertaufe ift mir bas erlofende Gereinigtwerden enthalten," oder endlich : "fie bezeichnet und verfiegelt mir den Beilsvorgang felbft." Mussprüche verstanden tonnen die drei controversen Muslegungen auch der Abendmahlsworte friedlich neben einander in Einer Seele beimisch sein. Effen und trinken wir Brot und Wein bes Abendmahls, so ift es uns Allen tein bloges Brot- und Wein-Genießen, barum fagen wir bald : "Diefes bermandelt und berklärt fich uns ins Genießen Chrifti," 1) bald wieder : es ift uns der Genug Chrifti darin enthalten," bald wieder: "es ift uns Zeichen oder Abbild und Siegel des heilbringenden Geniegens Chrifti." Alle drei Ausbrudsarten meinen ursprünglich gang basselbe und werben erft in streitende Gegensätze verrannt, wenn man das sinnig Gemeinte in burrer Buchstäblichfeit verstehen will. Dann freilich wird bas "jowol — als —" verwandelt in ein "entweder — oder," jo daß nur Gine dieser Aussagen wahr, die andere aber bes Teufels fein Run heißt cs : entweder ift das mündlich Genoffene nur ein Erinnerungszeichen an eine gang abwesende Cache, oder diese muß in, mit und unter bem Zeichen mabrhaft fteden und anwesend fein, oder die Zeichen verwandeln sich in die Sache, so bag von ihnen nur ber Schein da bleibt, in Wahrheit aber die Substang ber Sache selbst an beren Stelle getreten ift. Sobald man die frommen Musbrudsweisen scholaftisch durr faffen will, geht leider eine will-

<sup>1)</sup> Beza ib. pg. 83 bemerkt: Signa neque quoad substantiam neque quoad qualitates mutantur, sed duntaxat quoad finem et usum.

fürliche Transsubstanziation bor sich, man verwandelt das Liebesin ein Sader=Mahl. Begreiflich tann nun von icholaftischem Boden aus jede Meinung sich auf entsprechend lautende Ausbrude ber älteften driftlichen Bater berufen, man überfieht bloß daß diese fromm finnig berftanden mas man jest in durrer Buchstäblichkeit verstehen will; daß also dieses ganze Citiren patriftischer Autori= täten für die eine ober für die andere Ausbrucksweise durchaus illusorisch bleibt, und zwar um so mehr, je älter und frommer der Schriftsteller ist, der für unfre gang anders gebildeten Begriffs= Vollends verfäumt man zu fragen ob etwa ichemen zeugen foll. Chriftus felbst in der erschütternden Stunde bes Abendmahls doch nicht Worte des scholastischen Dentens sondern des tief bewegten Gemuthes gesprochen habe, wenn er seine hingabe ans Areuz mit ihrer Beilstraft dem Jungertreise zu Gemuthe führen und unaus= löschlich in ihre Herzen einprägen will, und barum Brot brechend und unter fie austheilend das Wort spricht : "Dieß mein Leib der für euch hingegeben und gebrochen wird," und den Weinbecher ihnen reichend das Wort spricht : "Dieses mein Blut das für euch vergoffen wird. Thut und wiederholet diese Feier zu meinem Ge= Schwerlich in frommer hingabe an diese Abendmahls= dächtniß." feier, sondern im grübelnden Studirzimmer, und sicherlich unter bem Ginfluß einer superstitiofen dogmatischen Rirchenentwicklung ift ber Streit über den Sinn diefer Worte erwedt worden, immer aber bei aller leibenichaftlichen Erbitterung boch wenigstens ein Zeugniß von dem hohen Werth welchen man der h. Handlung abfühlt, fo daß man fich die strengste Rechenschaft geben will über die Bedeutung dieser Segensfeier. Bludlicherweise ftimmen alle Confessionen barin überein, daß fie fagen : "Das ift uns nicht ein blofes Broteffen und Weintrinken sondern ein Genießen des sich hingebenden Chriftus, den wir bei seiner Todesfeier noch ausdrudlicher als gegenwärtig genießen benn sonft wo zwei oder brei in seinem Namen versammelt sind; eine wirkliche, segnende, Beil verleihende Begenwart, bei der uns seine Leibeshingabe und sein vergoffenes Blut in ihrer heilstraft erquiden. So ift das Abendmahl ein ohne alle weltlichen Machtmittel aus vergänglichem Brot und Wein errichtetes.

in immermahrender Wiederfehr beständig fich erhaltendes, Stein und Erz überbauerndes Denkmal und ein machtiges Gnabenmittel, die Beilagnade mit ihrem Trager uns wirklich zuleitend, obgleich Ricmand seine fleischliche Gegenwart barunter berfteht, noch ein cabernaitisches Fleischeffen, welches die boshafte Ausbeutung feindseliger Ruben ift bei Chrifti in Diejen finnigen Bilbern gehaltener Speijerede zu Rapernaum; benn mas in mpftischem Tieffinn ausgejagt wird, das ist sofort zu verspotten sobald man scholastisch es berstehen will. Was im frommen Gemuth geschaut und empfunde wird, das tann ber Berftand fo wenig abaquat aussprechen als überhaupt Befühls= und Gemüthsbewegung, die immer nur sich anbeuten, nicht aber bidactisch erschöpfend aussprechen lassen. Schlichtung des Abendmablstreites ober eine unirende Berftandigung ift baber jum voraus verfehlt und eitel, wenn fie die verschiedenen Auslegungen der Ginsetzungsworte icholaftisch verstanden gegen einander ausgleichen oder durch Abschleifung ihres Inhaltes vermitteln will; statt das Wort Christi als Ausspruch des frommen Gemuthes zu wurdigen, jo daß in mpftischer Sinnigkeit sowol die transsubstanziale als die consubstanziale als auch die somboliiche Deutung zulässig wird als verschiedene, einander friedlich erganzende Formeln, welche einem und demselben frommen Gefühl dienen Erft von diefer Ginficht aus läßt der Abendmahlaftreit fich beurtheilen, mahrend man ihn nur immer unheilbarer in seine Sadgaffe einrammelt, wenn Jeder mit seinem alten Abam die ibm traditionell zugefallene Lehrweise hartnädig verfechten will.

2. Sobald die Einsetzungsworte jene sinnigen Ausdeutungen als scholastische Berstandesdoctrin geltend machen, muß ein Streit entstehen welcher um so weniger enden kann, je mehr sich heraustellt daß nun jede Meinung etwas Richtiges gegen die andere vertritt. Mit der unverkennbaren Ausbildung der mittelaskerlichen Kirche ins Magische war die Transsubstanziation als ein zauberartiges Miracel 1) doctrinell dogmatisit worden im Jusammenhang mit dem Meßopfer. Wan muß den Gottmenschen durch Wandlung

<sup>1)</sup> Beza ib. pg. 84. Mutatio haec minime pendet a recitatione altorum verborum sed a dei ordinatione, qua signa fiunt sacramenta.

der Elemente herstellen um ihn dann unblutig dem Bater als Opfer barbringen zu können. Die gange Reformation protestirt gegen bas Megopfer als eine ichriftverlaffene Menichenerfindung und gerade darum will man untersuchen, ob denn im Abendmahl Christus auf solche Weise gegenwärtig sei, daß man ihn dem Bater als Opfer darbringen konnte. Ebenso protestirt man wider die im bierarchischen Interesse aufgekommene unvollständige Austheilung des Sacraments nur unter der Brotgestalt bei Vorenthaltung des Relchs: ebenso wider die aus der Substanzverwandlung erfolgerte Meinung baß auch nach ber Feier ber hergestellte Gottmensch unter ber schein= baren Form von Brot und Bein vorhanden bleibe, aufbewahrt und ju Rranten gebracht ober in Processionen herumgetragen werden tonne. 1) Einmüthig hielt man dagegen das sacramentliche Gnaden= mittel in seinem ursprünglichen Wesen fest und ordnete forgfältig die Liturgie für diese heilige Handlung, nicht etwa uniform sondern gemäß der driftlichen Freiheit so wie es an jedem Orte angemeffen ericien. Brot und Wein als in der Ginsepung gegeben, blieben bon felbst beibehalten; gleich viel ob gefäuertes oder ungefäuertes Brot, benn barin liegt ein confessioneller Unterschied um so weniger weil auf reformirter Seite Zwingli ungefäuertes, Calvin gefäuertes, jener Oblaten, freilich in größerer Form, fo daß fie gebrochen und getheilt werden, diefer gewöhnliches Brot einführte. Auch galt die wandelnde Communion Calvins neben der figenden Zwingli's für indifferent, fo febr bag in Zurich vorerst doch nur in der Stadt, wo das bedienende Personal zahlreich genug zu finden war, das Abendmahl der sigen bleibenden Gemeinde gebracht murde, gang wie bei der Ginsetzung selbst und bei der Speisung der Fünf= taufend, mahrend auf der Landichaft das hinmandeln der Gemeinde zum Abendmahlstisch practischer erschien, und erst später die Land= gemeinden fich der ftädtischen Form conformiren durften. 2) Streitig

<sup>1)</sup> Ib. Hæc mutatio usum duntaxat respicit. Extra administrationem nullus ei locus relinquitur.

<sup>2)</sup> Petitionen von Landgemeinden, daß ihnen die in der Stadt übliche Form bewilligt werde, ift nicht sofort entsprochen worden, dann aber diese Form überall durchgedrungen soweit der Zwinglische Thus herrscht.

amischen lutherischer und reformirter Confession wurde den Ritus betreffend durchaus nur mas für den auftretenden dogmatifden Unterschied Bedeutung haben konnte, ob nemlich das Brot gebrocen oder in ungebrochener, darum tleiner Oblatenform auszutheilen fei; ob es den Communicanten in die hand gegeben oder unmittelbar in den Mund gereicht werde; denn für die lutherische Anweienbeit des Leibes Christi in den bezeichnenden Elementen ziemt fich bat änaftlichere Behandeln derfelben, mabrend die Reformirten bie Symbole freier herum geben tonnen; auch ichien ein Brechen te Brotes unzuläßig, wenn Chriftus daran haftet, mahrend die Refe mirten das von Christus bei der Ginsekung vorgenommene Breden beibehalten als Symbol bes gebrochenen Leibes oder bes im Abent mahl zu geniegenden Opfertodes und seiner Früchte. Zulägia a ichien bagegen eine große Mannigfaltigfeit betreffend ben Ort, bit Zeit und Häufigkeit der Sacramentsdarbietung, auch ob mehr die gange Gemeinde oder jeweilen nur wenigere Communicanten bie Feier begehen, welche im letteren Fall häufiger stattfinden muß. Dieser lutherischen Sitte, welche dann das Sacrament unbedentlich aus dem Gemeindegottesdienst auch in die seelsorgliche Bripatiphin ans Rrantenbett hinausträgt, hält fich ber calvinische Enpus naber indem Calvin die Reier öfter anzuordnen empfahl, mahrend Iminal Die Communion gang wie in ber apostolischen Zeit immer als fein ber Bemeinde, darum fast nur an den hohen Rirchenfesten anordet und in der Privatcommunion eine mit abergläubiger lebertreibun ber Nothwendigkeit des Sacraments verbundene Befahr ficht, in Nothabendmahl welches von der Nothtaufe nichts voraus batte. Ru so viel hat er nachgelassen daß bei der Gemeindecommunion selbt die Austheilung bis auf Krante die sich vor die Kirche bringen laffen oder in den nächsten Saufern wohnen, ausgedehnt merden mochte. Seben wir bon diesen unwesentlichen rituellen Berichieden heiten ab, fo tann nun der Streit zwischen beiden Confessionen rein dargestellt und in unfrer Zeit endlich auch begriffen werden. G gab für Luther und Zwingli eine noch unbefangene Beriode, aus welcher sehr leicht Aussagen bes Ginen aufzufinden find, welch später gerade der Andere aufstellt. Erft als die dogmatische Frage

bestimmt sich aufdrängte, sehen wir beide über das Abendmahl eine entgegengesette Stellung einnehmen. Ohne Zweisel wären Luther und Zwingli jedenfalls in diesem Punkte früher oder später auseinander gegangen, ihr Streit ist aber von vorn herein dadurch verwirrt worden, daß die sogenannte spmbolische Aussalfung zuerst von Carlstad theils unreif und unklar, theils im Zusammenhang mit anabaptistischem Schwarmgeist in Wittenberg wollte durchgesetzt werden. Darum ist für Luther die symbolische Lehrweise Zwingli's immer als eine schwärmerische erschienen troß ihrer offenbaren Versständigkeit, während umgekehrt Luthers Lehre den Schweizern eine phantastische zu sein schwerskehrt Luthers Lehre den Schweizern eine phantastische zu sein schwerskehrt Luthers Lehre Geiten zeigen sich aber Elemente die als misverständliche den wesentlichen Gegensatz vielsfach verwirrt und verdunkelt haben.

3mingli ließ gerade durch den immer eifriger werdenden Streit sich mehr und mehr in diese irrigen Elemente hinausdrängen, bie einfach darin bestehen daß er, um jeden Aberglauben zu be= seitigen, das Abendmahl nicht bestimmt als Gnadenmittel festhielt und barum jede andere Bedeutung, die es noch haben mag als Sauptsache hervorhob, es sei ein Gebächtnismahl zur Erinnerung an den einstigen Rreuzestod, an den nun fern nach seiner Mensch= beit im himmel bleibenden Chriftus; es fei bedeutungsvoll als ein uns berpflichtendes Symbol sowie für die Ginigung mit den Brubern, eine Danksagung für das mas Christus an uns gethan hat. Immer weniger wird davon die Rede daß es Gnadenmittel sei, in welchem Gott uns Beil barreiche; ja ber polemische Gifer fagt nun immer bestimmter, es verleihe eigentlich die Gnade und den Glauben nicht, man genieße den wirklichen Leib und Blut Chrifti nicht, aumal diese gar nicht mehr auf Erden gegenwärtig fein konnen, furz das Abendmahl sei hochwichtig und gesegnet, aber eigentlich feine Zuleitung der Beilssubstanz, tein Gnadenmittel oder boch nur bas abbildende Zeichen ber ichon außer dem Abendmahl zu er= langenden Gnade, des in jedem frommen Moment durch Glauben au genießenden Chriftus. Schwerlich zwar hatte Zwingli die beftimmt gestellte Frage ob dasselbe ein Unadenmittel sci, verneint, ba ihm boch immer wieder Aussprüche tommen die ein Gnaden=

mittel voraussetzen, 1) aber aus der entschiedenen Zurückweisung den substanziellen Gegenwart und des mündlichen Genießens von Christi Leib und Blut entstehen ihm immer wieder Aussagen, wie wem er gar tein Enadenmittel hier anerkenne. Sein Recht, ein mundliches Essen der als Leib und Blut Christi bezeichneten Gnade pu berneinen, führte zum Unrecht, das Enadenmittel als solches pu gefährden.

Luther steht dem gegenüber im vollen Recht wenn er om wesentlich das Abendmahl als Gnadenmittel, welches wahrhaft reell das Beilsgut mittelt, verfechten will; im Unrecht aber wen er dadurch gereizt wird das Heilsgut nur hier als Leib und But Christi ihrer Substanz nach anwesend zu behaupten für mündliche Genuß, so daß mit den Reichen Diese Sache in den Mund eine gebe und jedem Communicanten wirklich zu Theil werde, nur freilich ben Einen zum Gericht. Da wird die Analogie mit den andem Unadenmitteln überschritten und ein wirkliches Eingehen der beile substang für die Einen gum Gericht behauptet, obgleich ein wird liches Eingehen bes Beils und ein zum Unheil gereichen fich als Widerspruch auflöst und ein mundliches Genießen irgend eine Beilobjectes nicht minder. Während Zwingli das mahrhafte Gnade mittel nicht ficher erreicht, ichieft Luther über basielbe binaus it eine magische Singularität, beibes in polemischer Ginseitigfeit, nebe welcher fich doch immer wieder zeigt daß eigentlich beibe bas mabr Gnadenmittel im Abendmahl suchen. Daher muß die weitere bildung der evangelischen Kirchenlehre das Zwinglische Rumem und Luthers Zuviel berichtigen, und tann die richtige Babn vollter Union um so leichter endlich erreichen, als unverkennbar Luther nur einem von dem Beilsgut geschiedenen blog mnemonischen Zeicher gegenüber das reell im Abendmahl sich auswirkende Beilsqut mig lichst fühn und hyperbolisch in Form von mündlichem Genicken de Fleisches= und Blutes = Substang ertrogen will ; Zwingli aber m

<sup>1)</sup> In der nach Augsburg geschickten Confession 1530 sagt er, "im A. se der wahre Leib Christi gegenwärtig in der Anschauung des Glaubens, so das wie Christi Erlösungswerf gegenwärtig sei".

bie Gegenwart bes Beilsgutes in diefer craffen Form fo entschieden berneinen will, daß er die verneinenden Behauptungen eifrig häu= fend eine reelle Gegenwart ber Fleischessubstanz in Ausdruden leugnet welche jur Beseitigung des im Abendmahl mahrhaft ju empfangenden Beilsgutes felbst führen mußten. Luther bestreitet "bas vom Teufel ausgesoffene En," die leeren Schaalen ohne Inbalt, das bloge Symbol, von welchem die Sache fo entfernt bliebe wie ber himmel von der Erde, ein Berdrehen des "dies ift mein Leib" in "dies ift nicht mein Leib." Da er aber diefes fehr be= 🕏 **recht**igte Festhalten des wahrhaft im Abendmahl, wie in den andern Snadenmitteln zu habenden Beilsgutes zu harten Uebertreibungen fteigert, indem er dasselbe theils an Brot und Wein bindet, ja es 🕯 in diese einschließt, theils es als substanzielles Fleisch und Blut f Chrifti gegenwärtig haben will, so daß diese mit Brot und Wein, ja unter und in Brot und Wein zum Mund hineingeben und alles : leiben mas Brot und Bein erleiben, getaut und gerbiffen und berbaut werden sollen: so nöthigt er dadurch Zwingli immer wieder 🗓 ju berechtigter Ablehnung eines mündlich genießbaren Heilsgutes, 🗄 was unvereinbar wäre mit dem Grundsatz daß alle Heilsgüter nur i burch Glauben ergriffen werden können. Wenn im Abendmahl bas Beilsgut substanzielles Fleisch und Blut sein sollte, so mußte ieine reelle Anwesenheit eine abergläubige Ginbildung fein: denn Chriftus fei nach seiner Menscheit durch die himmelfahrt ins ewige Benseits erhoben und auf Erden nicht mehr in substanzieller Menschennatur anwesend, bis er einft wiedertehre jum Gericht. - Indem nun blog noch für oder wider die reelle Gegenwart nicht etwa des allen Gnadenmitteln gemeinsamen Beilsgutes, sondern gerade nur bes substanziellen Fleisches und Blutes Chrifti gestritten murde, ergaben fich die für beide Behauptungen nöthigen Rebenftreitpunkte. Luther mußte für Leib und Blut Chrifti die Fähigkeit allenthalben au fein behaupten mit Berufung auf das Berherrlichtsein Chrifti; baher benn ftatt bes gebrochen in Tod hingegebenen Leibes ber verklarte Leib eingeschoben murde; Zwingli aber mußte die Mensch= beit Chrifti im himmel noch als eine local umidriebene in irdische Rategorien faffen; Luther bas Sigen zur Rechten Gottes als Erhobensein in die göttliche Majestät selbst, so daß Fleisch und Blut Christi an Allmacht und Allgegenwart Theil habe, Zwingli aber erinnern, Christus sei nicht die Rechte Gottes geworden sondern neben dieselbe gesetzt, d. h. in seiner Königsmacht ihr nahe getommen. Ferner mußte Luther ausnahmsweise nur für dieses Gnadenmittel ein mündliches Eingehen des Heilsgutes, hier als Leibessubstanz in jeden der Brotessenden behaupten, für die Einen freilich zum Gericht, Zwingli hingegen ein Garnichteingehen des so ausgesaßten Heilsgutes. Endlich mußte Luther dieses Heilsgut in, mit und unter Brot und Wein gegenwärtig behaupten, Zwingli aben nur dessen Gegenwart für den vorstellenden und der fernen Sache gedenkenden Geist. Luther mußte das Einsetzungswort buchstäblich deuten, auf die im Hebräischen gar nicht ausgesprochene Copula kori wie auf seine Hauptwasse schaupten.

3. Nach dieser Darlegung des Abendmahlsftreites in allen seinen Buntten wird fich nun beareifen laffen daß eine ausaleidende Berständigung oder Union beiber Lehrweisen auf bem alten Boden gunachst unerreichbar sein mußte, mas von Bucer an alle bergleichen Bemühungen erfahren haben und noch bon ber Gegenwart gilt, so lange man das Urmigverständnig beibehält, ein firmiges Wort icholaftisch zu nehmen und darum das Beilsgut und den Led Chrifti unmittelbar zu vereinerleien. Schon Zwingli ertannte bat Widerspruchsvolle der bon Bucer bann aufgenommenen Ausgleidung, die auf ein geiftiges Beniegen bes Leibes Chrifti binaus läuft; denn Leibliches laffe fich nicht geiftig genießen. diese Formel beiden Parteien annehmbar zu machen, muß einen innern Widerspruch verdeden. Man tomme jum Frieden, wenn einerseits zugestanden werde daß Chrifti Leib substanziell und recl wahrhaft gegenwärtig sei, 1) anderseits daß er nur mit dem Glauben gegessen oder genossen werde. Ein Melanchthon etwa mochte fich mit solcher Bermittlung behelfen, da ja ein Mosterium boch ieden-

<sup>1)</sup> Daher das affectivite vere adest, vere edendum, vera præsentia, veri corporis.

falls vorliege. Calvin der bei Luther ein Zuviel, bei Zwingli ein Rumenia erkennend, ebenfalls die richtige Mitte sucht und darum gegen seine sonstige Art eine etwas schwankende Stellung einnimmt, bemüht sich Leib und Blut Christi als im himmel befindlich den Communicanten dadurch nahe zu bringen daß diese in ihrer andachtigen Reier sich zum himmel erheben und darum Christus wirklich genießen konnen. Jedenfalls fei diefes Benießen ja dasfelbe welches wir auch in der Taufe und unter Zudienung des Gotteswortes, ja überhaupt in jedem frommen Moment erlangen, hier im Abendmabl aber um fo leichter und wirksamer, weil die sombolische bandlung alle unsere Sinne auf dieses Ziel richtend dem reellen geistigen Benuß als Abbild und verfiegelndes Unterpfand biene. -Run tonnte man ichon die Realität, ja Substanzialität des im Abendmahl zu genießenden Fleisches und Blutes jo betonen, daß Luther hoffentlich befriedigt mare. Daß aber Luthers Schüler teineswegs eine folche Lehre genügend fanden, liegt zu Tage, und baran ist schuld nicht etwa nur mas Luther Uebertriebenes verlangt hat sondern auch was er mit Grund fordert. Das Beilsaut ift ja wirklich nicht von der Erde entfernt im himmel eingeschloffen, so daß wir dort hinauf klettern mußten es ju genießen, ober "wer fteigt erst in den himmel auf, Christum herab zu holen, der ja nahe ift in unferm Mund und Bergen ?" 1) Sogar Luthers Betonen des mundlichen Genießens verdient Beachtung, so weit nemlich daß dieses mit jum Gnadenmittel gehört, welches geordnet ift dem Beilsqut gur reellen Ueberleitung in unfer Inneres gu dienen, hievon also nicht als blokes Symbol und Abbild sich loslöft; denn eben am mündlichen Genießen von Brot und Wein findet hier bas Beilsgut feine facramentliche Ueberleitung in unfern Glauben.

§ 174. Das durch die Communion reell zu empfangende Seilsgut ift wesentlich ebendasselbe welches durch die andern

<sup>1)</sup> Wenn Calvin fich auf bas Sursum corda beruft, so meint er eigentlich nur bie andächtige Erhebung, welche immer zum Geilsgenuß nöthig ist, spricht aber bann wieder scholastisch von biefer Erhebung.

Gnabenmittel ebenfalls zugeleitet wird. Die Einsetungsworte stellen wie auch die Johannäische Speiserede zeigt, fürs Abendmahl ein anderes Heilsgut nicht auf, obwol sie dasselbe concret als den sich hingebenden Christus bezeichnen.

1. Der Abendmahlästreit geht nothwendig auf die Ginsekungsworte jurud, ift aber boch nicht erft von diefen hervorgerufen, jumal die streitige Copula erft beim Uebertragen ins Griechische aus gesprochen, im gramaischen Reben Jeju ungusgesprochen borgusgeicht Die Copula, das kori oder die Art und Beije wie bet Bradicat vom Subject bes Sages ausgesagt fei, wird vericieden gedeutet, weil über die ganze Abendmahlsfeier selbst fich verichiebene Unsichten bilden; jonst mare das kori diefer Schriftstelle jo menig ftreitig geworden als alle andern eori ber b. Schrift. controversen Auslegungen Dieses eorl find theils Die romifde, "dieses Brot ift durch Berwandlung mein Leib," theils die luthe rifche: "biefes Brot ift mein Leib, fofern biefer in, mit und unter bem Brot gegenwärtig ift," theils die reformirte: "Diejes gebrochen Brot ift die Darstellung, die Bezeichnung meines für euch fich bim gebenden Leibes." Die drei Auslegungen reduciren fich aber auf einen einfachen Gegensat, wie benn Luther anfänglich gwijden Trans- und Consubstanziation schwantt und auch später ertläck diese beiden ständen auf Einer Seite, indem beide die mirklich Gegenwart des Leibes festhalten, gegenüber der symbolischen Aus legung, welche die wirkliche Gegenwart bes Leibes preisgebe. Die Eregese für sich wird für 3mingli entscheiden, weil im bloken, nicht einmal ausgesprochenen eori teine Berechtigung liegt, bas burd έστί mit dem Subject verbundene Pradicat in, mit und unter bem Subject enthalten zu benten, jo wenig als eine Ummanblung bes Subjectes ins Pradicat zu behaupten. Nur wer fouft icon annimmt, im Abendmahl werde Leib und Blut Christi genoffen, wird im eori die dazu ftimmende Bedeutung fuchen und finden wollen. Freilich wenn einem Substantiv ein Abjectiv, eine Gigenicaft jugeschrieben wird, so will gesagt sein, die Eigenschaft hafte wirllich am Subject, sei ein Merkmal besselben. Ift aber bas Prabicat

auch wieder ein Substantiv, so tann das haften am Subject nur bann gemeint fein, wenn die Substantivform bes Brabicats bem Abjectiv gleich ift, g. B. ber Baum ift Pflanze ftatt er ift vegetabilifc, pflanglich, die Erde ift eine Rugel d. h. fugelrund; wenn also das Subject im Umfang des Prädicats enthalten ift, welches barum bem Sinn eines Eigenschaftswortes gleich wird; ober wenn bas Urtheil nur ein analytisches ift, somit vom Subject etwas in demfelben ichon enthaltenes nennt, g. B. ber Jude ift Menich. Bei synthetischem Urtheil hingegen, wenn es zwei Substantive burch Estl zusammen ftellt, kann niemals buchstäblich gemeint sein, eines fei das andere oder werde in dasselbe umgewandelt oder ftede im andern und hafte an ihm. 1) Darum war Zwingli nicht verlegen eine Menge eorl in ber Schrift für die symbolische Auslegung beizubringen, mabrend Luther ichlechterdings nirgends ein Beispiel auftreiben konnte daß irgend ein spnthetisches Urtheil burch kori amei Substantive fo verbinde, wie er es haben wollte in dem Sat: bas Brot ift mein Fleisch. Daß Zwingli seine Beispiele für die fombolische Bedeutung immer nur aus Barabeln, Allegorien und überhaupt bildlicher Redeweise berschaffen konnte, wie "ich bin bas Licht ber Welt, ich bin ber mahre Weinstod, ihr seid die Schosse, die sieben Rube sind sieben Jahre" u. f. w. war tein Mangel feiner Beweisführung. Da es unbildliche Urtheile synthetischer Art gar nicht geben tann, in benen ein Substantib bom andern ausgejagt murbe, fo mare es an Luther gemejen analoge Sage aufautreiben zu seiner Eregese von das Brot ift mein Leib. Gefühl aber daß dieses doch wohl ohne alle Analogie sei, ein Sählein gang einzig in aller Literatur und Sprache, weil sonthe= tifche Urtheile welche fagen ein Substantiv fei bas andere, niemals buchftäblich gedacht ober gesprochen werden können, jog man sich barauf zurud daß im mpfteriofen Sacrament sonft freilich uner-

<sup>1)</sup> Beza, quæstiones et responsiones II. pg. 129. Disparata de se dici proprie non passunt. Disparata sunt autem panis et corpus domini, ergo unum de altero proprie dici non potest. Disparate Begriffe könne man nicht für identisch erklären.

hörtes statt sinde, daher denn Zwingli Beispiele beibringen müste für ein nur uneigentliches kori in sacramentlichen Aussagen. Freilich eine schwierige Aufgabe, wenn es nur noch ein einziges Sacrament giebt und die Tauf-Einsehungsworte diese Wendung mit korl gar nicht so geben, wie etwa: "dieses Tauswasser ist mein reinigendes Blut." Doch konnte er citiren: "die Taufe ist das Bad der Wiedergeburt," und siel am Ende glücklich auf das a. t. Sacrament: "dieses ist das Bassah."

Das half nun aber Alles nichts; Luther war entschloffen fein Estl im buchstäblichen Sinn zu behaupten mit Beweisen die Zwingli nur als petitio principii tagiren fonnte, in welchen bas ju Bemeisende immer als icon bewiesen vorausgesett werbe. So aus gemacht aber bie uneigentliche Bedeutung bes edel fein muß, fo berftand man damals diefelbe boch nicht recht burchzuführen. Canftadt will unbehülflich das "dieses" vom Brot trennen, indem Chriftus auf seinen eigenen Leib zeigend bas "biefes" bom Leib aussage: Decolampad sucht das Bilbliche im Wort Leib. Amingli einfacher im edel, das er aber mit seinem significat boch auch unglüdlich ausbrückt. — Bei Allegorien wie: "ich bin ber mahrhafte Weinstod, ber Same ift bas Wort" tonnte man allerdings mit Decolampad das Bildliche ftatt im "ift" beffer im bildlichen Sinn des Subjects oder Pradicats suchen, benn Chriftus ift ein uneigentlicher, idealer (alndivos) Weinflod und das Wort ein uneigentlicher Same; im Abendmahlswort ift aber boch Chrifti bingegebener Leib felbst gemeint, und wenn es beißt: bieses gebrochene Brot indem ihr es effet, (ift oder sei euch) mein bingegebener Leib, so sucht man das uneigentliche boch einfacher im "ift", als im "Leib". Wenn Luther aus der dreifachen Art die fombolische Bedeutung des Sates darzulegen, zu seinen Gunften meinte, Die Gegner seien unter sich selbst uneinig, so zeigt fich vielmehr wie fehr die symbolische Auslegung nothwendig ift, wenn man auf jebem irgend möglichen, sogar auf ungeschidtem Wege bas bod

<sup>1)</sup> Egodus 12, 11.

Rothwendige suchen muß. Richts kann ausgemachter sein als ber unbuchstäbliche Sinn bes Ginsehungswortes im Abendmahl. 1)

2. Ueberdieß, wiewol es deffen nicht bedürfte, fann fich diese allein haltbare Auslegung auf die Speisungerede, Joh. 6. 29-58, berufen, wo ber an die Spige gestellte Sag : "Das Wert Gottes, uns Chriftus als Lebensspender ju geben, vollziehe fich im Glauben an ben Bottgesandten," ausgeführt wird in ber Beranschaulichung: Brot bom himmel zu effen habe nicht Mofes (im Manna) gegeben, sonbern ber Bater giebt nun erft das mahre Brot; ich bin das Brot bes Lebens (wie 4, 14 bas Waffer bes Lebens), wer zu mir tommt und an mich glaubt wird nie hunger noch Durft leiben. Ja Jeder der an den Sohn glaubt hat das emige Leben, 40. Beranlagt durch die ablehnenden Einwendungen der Juden wird nochmals der Hauptsat aufgestellt: "wer an mich glaubt, hat das emige Leben. 3ch bin das Brot des Lebens, wer davon ift ber wird leben." 47 f. Run wird bas von jubifcher hartnädigfeit ungläubig Burudgewiesene in noch ftarferer Form geltend gemacht: "Das Brot welches ich geben werde, ift mein Fleisch, bas ich hingebe jum Leben ber Welt," 51, und auf erneuertes Burudweisen des Sages bin wird der frühere nur ftarter wiederbolt: "wenn ihr nicht das Fleisch des Sohnes des Menschen effet und sein Blut trinket, so habet ibr bas Leben nicht; wer es ift und trinkt, hat das ewige Leben, denn mein Fleisch ift mahrhaft Speise und mein Blut ift wahrhaft Trank, wer sie ift und trinkt, ber bleibt in mir und ich in ihm." 53 f. Als zulest mit ben Ruben auch (scheinbare) Junger Anstoß nahmen, folgt die Erklarung : "Der Beift ift es ber lebendig macht, das Fleisch ift nichts nute. Die Worte die ich ju euch rebe, find Beift und Leben." 63. Luther, früher selbst diese Rede aufs Abendmahl beziehend, wollte ju Marburg fich nicht mehr auf dieselbe einlaffen, fie handle nicht vom Abendmahl. Auch Zwingli behauptet zwar nicht daß dort

<sup>1)</sup> Zwingli hat selbst Carlstadts Ungeschicklichkeit nachgewiesen und bas significat mit Symbolum est corporis gleichgestellt. S. Hagenbach, Dogmenarthichte 5. Aust. S. 610.

vom Abendmahl geredet sei, wohl aller könne der im Abendmahl gebrauchte Ausdruck "esset, dieses ist mein Leib — und Blut" nur so verstanden sein wie bei Johannes das Essen und Trinken des Fleisches und Blutes Christi, nemlich als ein veranschaulichendet Ausdruck für das gläubige in sich Ausnehmen Christi, was ohne Zweisel ganz richtig ist. Der Ausspruch: "das Fleisch ist nichts nühe," kann zwar nicht was Christus vom Essen seines Fleisches so seierlich gesagt hat, hinterher für eitel und unnütz erklären, wohl aber die sleischliche Auslegung dieser Worte, welche Geist und Leben sind.

3. Die besondere Schwierigkeit welche gerade nur bei diesem Gnadenmittel so viel Streit veranlagt, ift allerdings der Umftand baß das durchs Gnadenmittel zu reichende Beilsqut hier nicht, wie etwa bei ber Taufe, sachlich 3. B. als Sündenvergebung bezeichnet ift, sondern perfonlich als Leib und Blut Chrifti, welche im Rreugestode felbst wieder eine Urt Bnadenmittel sind, nemlich ein außerer Borgang durch welchen die Gnade sich an uns mittheilt. baben also bier ein Engbenmittel, in welchem Gottes Unade uns burch zwiefache Aeußerlichkeit oder Bermittlung zukommt, burch Christi Opfertod und dieser sammt seinen Wirkungen dann selbst wieder durch das Genießen des Abendmahls. Schon oben hat fic aber gezeigt baß fachlich bei ben andern Gnadenmitteln biefe zwiefache Bermittlung auch borhanden ift, indem uns in der Taufe die vergebende Unade durch Christi Blut und dann durch die außere Taufe, ebenso im Gnadenmittel des Wortes die Gnade uns durch Christi Verson und Werk, bann aber burchs hörbare Wort zugeleitet Folglich liegt fürs Abendmahl nur das Besondere vor, das hier die Mittlerschaft Christi ausdrücklich genannt wird und zwar in der Todesleiftung, welche das Leben der Welt wird. 2113 felbftverständlich bleibt vorausgesett, dieser Opfertod sei die Offenbarung, Darftellung, Ermeifung der fündenbergebenden göttlichen Gnade. Das Beilsqut felbst ift also für alle Gnadenmittel basselbe, burch alle wird es uns vermittelt und gewährt; 1) man hat kein Recht für

<sup>1)</sup> Beza ibid. 85. Ipse Christus inprimis, deinde omnes opes quas

irgend eines berfelben ein anderes Beilsgut zu behaupten als für Mag die Taufe es in dem nahern Bilde des abmaschenden Blutes darftellen, das Abendmahl näher im verföhnenden Rreuzestod und in ber Lebenseinigung mit Chriftus, alles biefes tann auch die Bredigt des Wortes als nabere Darftellung bes Beilsqutes verwenden. Fürs Abendmahl, in der Rabe des Todes Chrifti eingesett, wird Chrifti Berfon und Tod überaus anschaulich in der äußern Sandlung abgebildet, dennoch ift es nur eine Darftellung des Beilsgutes felbst ober ber Bnade. Nur weil man Dieses leicht übersieht, konnte bann ber Streit entstehen, ob mehr das Insichaufnehmen der Berson Christi als solcher oder mehr seines Todes und der Früchte besselben bezwectt sei. Unftreitig aber ift Chriftus in seiner Singabe bas junadft sich anbietende, benn immer bleibt das Abendmahl eine Feier zur Bergegenwärtigung biefes Todes. Run tann man aber eine Leiftung Chrifti nicht ohne feine Berson in sich aufnehmen. Zwingli suchte biefes, wenn er im Bilbe bes Effens bas Blauben an Christi Tod und beffen Berdienst fin= bet; Luther aber tam immer mehr bom Tobe Christi ab jur Aufnahme seiner verklärten Person. Also durch das Genießen dieser Abendmahlselemente gilt es bas Beilsaut felbst, angeschaut im fich bingebenden Chriftus, immer wieder in sich aufzunehmen. Sache, durchaus gerade so gegenwärtig wie in Taufe und Predigt, ift ben Reichen nicht fern, burchs mundliche Effen leitet fie fich fort in unser Inneres, gang wie fie durch Wassertaufe fich uns mittheilt ober durchs boren ber Bredigt.

in se habet, unicum illud sunt, quod pater donat ad vitam, sicut per signa nobis significat — 86. Præter signa rem ipsam quoque i. e. Chum cum omnibus ipsius opibus vere fruendum offert, quæ res semper et vere cum signis est conjuncta. Instrumentum quo Ch. recipitur est fides.

## 3weiter Abschnitt.

## Bas Werk der aneignenden Gnade.

- § 175. Das Bert ber aneignenden Gnade ift bie 31 eignnug bes Seils ber in Chriftus vollenbeten Erlöfungsreligion sowol an die einzelne Berson als an die Rirche, beibes zunächt in zeitlicher Entwidlung, bann in ber abschließenden Bollendung.
- Alles was die Glaubenslehre nun noch zu behandeln bat, fällt unter ben Begriff des Werkes ober ber Wirtung ber burd ihre Mittel bas Beil aneignenden Bnade. Diese wirft aber nichts anberes als nur bas Beilsleben in der Erlöjungsreligion als driftliches Leben hergestellter Gottesfindicaft. Bas bier als Gnadenwirfung bes h. Beiftes betrachtet wird, gehört eben barum in bie Blaubenslehre, benn die Sittenlehre handelt von bemfelben Begenftand nach einer andern Seite, indem fie zu lehren bat, welche Lebensführung bom Chriften ausgeht, nachdem er bas Onabenwert Gottes an sich erfahren bat. Erst wenn bas Gottgewirkte und bas bon uns dann ausgehende Leben bestimmt unterschieden wird, tam ber llebelftand beseitigt sein daß gewöhnlich die Sittenlehre voll ift von Lehrsäten welche icon in ber Glaubenslehre vorkommen und umgekehrt viel sittenlehriger Stoff in der Blaubenslehre. Faft einzig Schleiermachers driftliche Sittenlehre hat diefe Bermifchung ganglich beseitigt, indem fie teinen Sat enthält ber auch in ber Blaubenslehre steben tonnte. Dag in beiden Biffenschaften basselbe Object, nemlich bas driftliche Beilsleben zu behandeln ift, follte nicht aus migberftandenem Bemühen die zwei Biffenschaften zu trennen, geleugnet werden, und bedarf feines Beweises. Die Glaubenslehre zeigt aber dieses Heilsleben durchaus als Action und Werk der gottlichen Gnade auf, die Sittenlehre hingegen zeigt mas auf diefes Gotteswert bin bon uns ausgeht, wie ber Beibelbergertatedismus bas lettere fehr gut unter ben Begriff ber Dankbarteit ftellt, Die nicht mehr die göttliche Wohlthatserweisung selbst fein tann

sondern so zu sagen die Antwort des Christen, welchem die Wohlthat erwiesen ist. Nur kann die Heiligung und die Dankbarkeit nicht einkach einerlei sein, da die Heiligung so gut wie die Wiedergeburt ein Werk der göttlichen Gnade ist. Auch kallen das Wirken der Gnade und unsre darauf hin beginnende Lebenskührung nicht etwa zeitlich auseinander, als höre jenes dei irgend einem Punkte auf, und werde von diesem abgelöst, sondern das Gnadenwerk sett sich immer fort, die Gnadeneinwirkung hört niemals auf und immer geht unsre Action vom empkangenen Heilsleben aus. Bei dieser Sachlage ist begreislich daß man Glaubens- und Sittenslehre nicht immer gesondert hat, die Unterscheidung etwa wieder zurückzunehmen sucht und das Auseinanderhalten so vorherrschend verkehlt wird.

2. Ift die Wirtung der applicirenden, Chriftus und fein Lebens= princip uns zueignenden, burch die Gnadenmittel uns beitommenden Onade das Beleben jur Erlofungsreligion, fo tann fie junachft immer nur die einzelnen Berfonen ergreifen. Immer aber find biefür außere Gnadenmittel icon vorausgesett und mitwirkend, die nur bon icon belebten Personen uns zugedient werden, so bag Diese unter sich ichon zusammen gehören und die Ibee der Rirchengemeinschaft zu verwirklichen anfangen. Darum hat Jeder von uns fein Glaubensleben junachst aus icon borbandener Gemeinschaft von Gläubigen, und nennt insofern die Rirche die Mutter seines Beilslebens. Die Glaubenslehre tann baber bas Wert ber zueignenden Gnade zuerft in der Gemeinschaft barftellen, b. h. mit ber Lehre von der Rirche beginnen wollen, fo daß die Lehre vom Werk in ber einzelnen Berfon erft folgen murbe. Da aber bie Rirche boch nur die Gemeinschaft von Ginzelversonen ift, so muß fie binwieder das Dasein gläubiger Einzelner ichon voraussegen, daber man die Lehre bom Beilsleben in den Ginzelnen auch boranftellen und bann erft die Lehre von ber Rirche anreihen fann.

<sup>1)</sup> So wieder die allerneusten Werke wie Vilmars Theol. Moral, während Martenfens driftl. Ethik die Unterscheidung zwar richtig erkennt, aber doch nicht schaft durchführt.

hat bemerkt, diese lettere Methode sei ber protestantischen Glaubenslehre angemeffener, weil hier bas Berhaltnig bes Gingelnen ju Gott und Chriftus die Prioritat habe vor bem jur Rirche, bie andere Methode aber paffe zur katholischen Dogmatik, weil bort bas Berhaltnig bes Einzelnen zur Rirche bie Brioritat babe und ein Berhältnig zu Gott und Chriftus erft abgeleitet bovon ausgehe. Run zeigt sich aber auch in der katholischen Dogmatit die Anordnung herrschend, welche ihr weniger zusagen follte, und unter den Protestanten bisweilen ein eben fo startes Gewicht legen auf die Rirche, auch wenn der Abschnitt von der Rirche den Abschnitt vom Beilsleben bes Einzelnen nicht vorgestellt wirb. Sei übrigens der protestantischen Frommigfeit das Berhaltniß zu Christus immerhin viel wichtiger als das zur Kirche, so haben doch auch wir unfer Belangtsein zu Chriftus nie unmittelbar fondern burd Die Bermittlung ber Rirche. Rurg es liegt eine Bechfelwirtung bor, ber Einzelne ift Chrift nur burch die Rirche vermittelt, und diese felbst ist nur wenn gläubige Personen da sind und sie bilden. Ob man bas eine ober bas andere früher betrachte, ift an fic einerlei, ba jedes das andere icon vorausfest. Berade diefer Sachlage wegen ist bier eine vermittelnde Salbheit üblich geworden, die in den Lehrbüchern fast einzig herrschende Reihenfolge, die Lehre bon den Gnadenmitteln amischen den Abschnitt vom Beilsleben bes Einzelnen und den bon der Rirche zu stellen. Dann entsteht ber Schein als ob das Beilsleben nur unmittelbar bon der Enade gewirft werbe, hierauf in ben Gnabenmitteln eine Stärfung fande und endlich die Rirche fich verwirkliche. In Wahrheit aber find bie Inadenmittel vielmehr von der Rirche verwaltet und bedient, ja fie ericeinen gerade nur als die wesentlichsten Lebensäußerungen, Rennzeichen und Merkmale ber Rirche. Berbienen fie ihrer Wichtigkeit wegen eine besondere, einlägliche Darstellung, jo danken fie diefes ihrer Bedeutung als Mittel und Leiter der Gnade, werden baber unmittelbar an die Lehre von der Gnade anzureihen fein, als gur wirkenden Ursache gehörige Organe. Dann fällt aber jede Beranlaffung meg das Beilsleben der Gemeinschaft oder Rirche bor bem der einzelnen Berfon zu betrachten. Unfer Schema ift alfo: die Lehre von der zueignenden Gnade, dann von den Gnadenmitteln, dann von der Wirkung in der Person, und endlich in der Gesammtheit.

3. Roch ein Theilungsgrund ift aber ins Auge ju faffen. Das Gnadenwert sowol in der Berson als in der Gesammtheit geht junachft bor fich hier in ber Beit und ift uns nur auf Erden erfahrbar gegeben. Je augenscheinlicher aber es bis zu unserm Tobe fich immer fort entwidelt und nie ichon vollendet und abgeschloffen ericeint, besto mehr brangt sich die Ibee bes rein vollendeten Werkes auf, das aber erft für eine nicht mehr zeitlich fich bewegende, wachsende, sich vervollkommnende Welt gegeben sein kann, also nur in ber veranderungslofen Emigfeit angeschaut wird. Auch diese Mee des abgeschlossen vollendeten Gnadenwerts oder Beilslebens will sowol im verfonlichen Einzelwesen als in der gläubigen Besammtheit als verwirklichte Buftandlichkeit angeschaut werben, baber benn die Dogmatik Abschnitte bringt von der ewigen Seligkeit der Bersonen und von der triumphirenden, an ihr bleibendes Ziel gebrachten Rirche. Die Emigfeit wird bann vorgestellt als eine nachirdisch immer bauernbe Zeit. Diese eschatologischen Lehrstücke find aber offenbar mit allen übrigen Abschnitten verglichen etwas gang besonderes, weil ihr Gegenstand die uns gegebene Erfahrung überfleigt, ihr transcendent ift und nur als hoffnung uns gegenwartig sein tann. Sehr richtig hat barum Schleiermacher bieses gange Gebiet die prophetischen Lehrstüde genannt. Sie fallen aber boch mit in unsern britten haupttheil, in die Deconomie des h. Geiftes als der Gnadenapplication, da dieselben das vollendet angeeignete Beilsleben betrachten. Unser Schema ift daber: Das Wert des h. Geiftes 1., in der Zeit a. an den Einzelnen b. in ber Gesammtheit ; 2., in der Ewigfeit a. an der Gesammtheit b. an ben Gingelnen.

hat bemerkt, dieje lettere Methode fei ber po benslehre angemeffener, weil hier bas Ber ju Gott und Chriftus die Prioritat be: die andere Methode aber paffe gur bort das Berhältnig bes Gingelnen . und ein Berhaltnig ju Sott von ausgehe. Run zeigt fich matit die Anordnung berriche .nen. und unter ben Brotestanter ... cas Wort und bie Comlegen auf die Rirche, av Abschnitt bom Beilsle newirft wirb, ift ihr Belehtweitet übrigens ber broteff .. fündhafte Menfc erlebt bie Befehrm ftus immerbin bi-"cetigung und Ernenerung bie Biebergebut bie Bermittt wann ale Seiligung fortschreitet zum gefichertet bor, ber In Diesem Stufengang hefteht bie Cailanterin In biefem Stufengang befteht bie Beilsordnung fit dieje fel' auf Erben. Ob v Die Gnade, sich bethätigend in ihren Mitteln. b. h. Zudienung des Gotteswortes und der es unterstütenden ein

inin

211

sommente wirft im Gingelnen bas Beilsleben, fie belebt zu ber ehriftus vollendet gegebenen Erlofungsreligion, verfett aus da geiegesteligion und bem Stand ber Gunde in die Erlofungereligien und den Stand der Enade, mas in die zu untericheidenden Stadien ber Grundlegung und bes Ausbaues gerfällt. Der geordnete Stufengang biefer innern Umgestaltung ift bie Beilsordnung und zeigt fehr deutlich daß wir auch hier in der über das natürliche und gemeinfittliche Leben hinausgehobenen Sphare des Beilslebens fein mirafelhaftes Geichehen vor uns haben sondern an die unberbruch lichste Ordnung gebunden, bon der Gnade ichlechthin abbangig find, ohne an ihren Ordnungen bas Beringfte abandern gu tonnen. Das Beilsleben als dem natürlichen Menschenleben gegenüber fiebend tann gar nicht anders benn als Befehrung, Sinnesanderung, peravoia eintreten, welche negativ in Buge, positiv in Glauben besieht. fofort Rechtfertigung und Rindichaftsfinn uns einpflangt, und uns badurch erneuert. hierin wird die grundlegende Umtehr ober Dieber:

Alsbann wird das aus biefem Grund hervorausgebaut, als Beiligung welche tampfend wider 🔪 Sünde bei immer sich erneuernder Buße und ber vorkommenden Rudfalle bei ftetem Bachen 'ung das Heilsleben in uns steigert und be= ilich nie absoluten Perseverang führt. B anderes als unfer Belebtwerden zur enommenwerden in die Lebensgemein= kitern Sinn die unio mystica heißt. beide evangelischen Confessionen wesent= r fo daß höchstens von untergeordneten Modi= -Mede sein kann, welche unter den Vertretern jeder jelbst schon borkommen. Es zeigt sich gerade bier ber welchen Gegenfat gur fatholischen Lehre, welcher nicht das Be-Cebtwerben jur Erlösungsreligion ober bas Aufgenommenwerben ins Leben Christi vorschwebt sondern eine ans Magische streifende Umgestaltung, für die es weniger eine Beilsordnung als vielmehr eine hierarcisch firchliche Ordnung giebt, indem überall die Kirche fatt Gottes wirksam wird, die firchliche Gemeinschaft statt ber Rebensgemeinschaft mit Chriftus. Das Beilsleben ift nicht bon ber Gnade burchs Wort und unterstüßende Sacramente gewirft, sondern wesentlich durch die ex opere operato wirksamen Sacramente, neben benen bas Wort nur unbestimmt mitwirft und leichter als jene entbehrt wurde; ja das gottliche Wort ift felbst auch ins firch= lice Wort herüber genommten, ba es zwar gleichmäßig aus Schrift und Tradition bestehen joll, fattisch aber die Schrift unter die Tradition gestellt wird, weil sie nach biefer auszulegen fei und die Firchliche Uebersetzung, die Bulgata den Urtext ersett. Das Heils= leben wird daher ichon bem Rind durch die Taufe mitgetheilt als umgeftaltende Ginflögung, alles Sundhafte, auch die fündhafte Un= lage, ererbte Brabisposition, so wie alle Strafe und Schuld ichlechtbin tilgend. Die Befehrung ift eine magische Umschaffung, wer gleich nach ber Taufe ftirbt, ftirbt als gang beiliges, gerechtfertigtes Befen; wer am Leben bleibt, ift bom Getauftsein an ebenfalls ein heiliges Wefen, da die Concubiscens so weit sie noch da bleibt,

## Erfte Abtheilung.

Das Werk der applicirenden Gnade in der Beit.

## Erftes Kapitel.

Das Beilsleben des Ginzelnen.

- § 176. Bas von der Gnade durchs Bort und die Sacremente in der einzelnen Berson gewirkt wird, ist ihr Belebtwerben zur Erlösungsreligion; der sündhafte Mensch erlebt die Bekehrung, welche mit Rechtsertigung und Ernenerung die Biedergebutt beißt, und sodann als Heiligung sortschreitet zum gesicherten Ausharren. In diesem Stusengang besteht die Heilsordnung für unser Leben auf Erden.
- Die Gnade, fich bethätigend in ihren Mitteln. b. h. in der Zudienung des Gotteswortes und der es unterftugenden Sacramente wirft im Gingelnen bas Beilsleben, fie belebt ju ber in Chriftus vollendet gegebenen Erlosungsreligion, berfett aus ber Besetzeligion und dem Stand der Sunde in die Erlösungsreligion und den Stand ber Enabe, mas in die zu unterscheidenden Stadien ber Grundlegung und bes Ausbaues zerfällt. Der geordnete Stufengang diefer innern Umgeftaltung ift die Beilbordnung und zeigt sehr deutlich daß wir auch hier in ber über das natürliche und gemeinsittliche Leben binausgehobenen Sphare bes Beilslebens fein miratelhaftes Geschehen bor uns haben sondern an die unverbruch lichste Ordnung gebunden, von der Gnade ichlechthin abbangig find, ohne an ihren Ordnungen bas Beringfte abandern au tonnen. Das Beilsleben als dem natürlichen Menschenleben gegenüber fichend tann gar nicht anders benn als Befehrung, Sinnesanderung, ueraνοια eintreten, welche negativ in Buge, positiv in Glauben besteht, sofort Rechtfertigung und Kindschaftssinn uns einpflanzt, und uns dadurch erneuert. hierin wird die grundlegende Umfehr oder Wieder-

geburt vollzogen. Alsbann wird bas aus biefem Grund berborgebende Leben ausgebaut, als Beiligung welche fampfend wider bie nachwirkende Sunde bei immer fich erneuernder Bufe und Blauben und trot der vorkommenden Rudfälle bei ftetem Bachen und betender Sammlung das Heilsleben in uns fteigert und befestigt, somit es zur freilich nie absoluten Berseberang führt. Diese Erlebniffe find nichts anderes als unfer Belebtwerden gur Erlofungsreligion oder Aufgenommenwerden in die Lebensgemein= ichaft mit Christus, mas im weitern Sinn die unio mystica beißt. In dieser gangen Lehre sind beide evangelischen Confessionen wesent= lich übereinstimmend, so daß bochstens von untergeordneten Modi= ficationen die Rede sein tann, welche unter den Bertretern jeder Confession selbst schon vorkommen. Es zeigt fich gerade bier ber gemeinsame Gegensat zur tatholischen Lehre, welcher nicht das Belebtwerden jur Erlösungsreligion oder bas Aufgenommenwerden ins Leben Chrifti vorschwebt sondern eine ans Magische streifende Umgestaltung, für die es weniger eine Beilsordnung als vielmehr eine hierarchijch firchliche Ordnung giebt, indem überall die Rirche ftatt Gottes wirksam wird, die firchliche Gemeinschaft statt ber Lebensgemeinschaft mit Chriftus. Das Beilsleben ift nicht bon ber Onade durchs Wort und unterstütende Sacramente gewirkt, sondern wesentlich durch die ex opere operato wirksamen Sacramente, neben benen das Wort nur unbestimmt mitwirft und leichter als iene entbehrt murbe; ja das göttliche Wort ift felbst auch ins firch= liche Wort berüber genommen, ba es zwar gleichmäßig aus Schrift und Tradition bestehen soll, faktisch aber die Schrift unter die Trabition gestellt wird, weil sie nach biefer auszulegen sei und bie tirchliche Uebersetzung, die Bulgata den Urtegt ersett. Das Beils= leben wird daher ichon dem Kind durch die Taufe mitgetheilt als umgestaltende Ginflößung, alles Sündhafte, auch die fündhafte Unlage, ererbte Bradisposition, so wie alle Strafe und Schuld fclecht-Die Bekehrung ift eine magische Umschaffung, wer bin tilaend. gleich nach ber Taufe ftirbt, ftirbt als gang beiliges, gerechtfertigtes Befen; wer am Leben bleibt, ift bom Getauftsein an ebenfalls ein beiliges Wesen, ba die Concupiscenz so weit sie noch da bleibt,

nicht mehr fündlich ift fondern nur ein ju befampfender Reig. Zeigt nun freilich die Erfahrung daß die als Rinder Getauften boch nicht sündlos bleiben, ja wieber in Sündenherrschaft und aus bem Gnadenheil ausstoßende Tobsunde verfallen konnen, so giebt es zwar keine zweite Taufe noch sonft einen völligen Erfat berfelben, welcher wiederum alles Sündliche mit aller Strafe und Schuld schlechthin tilgen könnte; benn es mare nicht billig, bem ber diese Wohlthat einmal verscherzt bat, fie gang wieber zu ber leiben; aber die Todfünde mit der ewigen Strafe wird nun durcht Sacrament ber Buge getilgt, jo jedoch bag zeitliche, b. h. irgend einmal, gesett auch erft nach Aeonen im Fegefeuer abgebüfte und endende Sundenstrafen nicht mit erlaffen find, die aber burch Leiften abbugender quter Werte sowie durch Seelenmeffen und ben Ablag der Kirche abgefürzt und nachgelaffen werden tonnen. Diefes Buffacrament verlangt zwar eine fittliche Bermittlung, ba bie Absolution an Reue geknüpft sein soll, aber theils wird die Reue in der Ohrenbeichte an den Briefter als Stellvertreter und Organ Gottes beclarirt, welcher fraft feines Amtes an Gottes Statt bie Absolution verwaltet und den Absolvirten Bugwerte auferlegt, woburch die Buge leicht in ein außeres Abmachen verwandelt wird; theils foll die Buge gerade darum Sacrament fein, weil durch biefe Institution das mas an einer immer schwer aufzubringenden vollkomme nen Reue mangelt, erfett werden tann. Auch mas fonft noch fehlt, wit durch Sacramente mitgetheilt, Rraft durch die Firmelung, Reufcheit burchs Chefacrament, Troft burch die lette Dehlung, Erfrischung durchs Abendmahl, mittelndes Priefterthum durch die Ordination. Wort und Unterweifung gehen zwar neben her, aber vielfach in unverständlichem Latein, und wirtsam gemacht boch erft burch die Das Gebet ist zwar übermäßig vorhanden, aber im Rultus lateinisch und bon Ceremonien umgeben, die ihm Rachdrud verleihen sollen, sowie vom Unrufen der Beiligen übermuchert und erft im Megopfer recht wirksam mit feinem magischen Berftellen des gegenwärtig zu machenden und opferbaren Chriftus. Beil wesentlich durch magische Sacramente erzeugt begt ein abergläubisches Miratelsuchen und Miratelfinden. Alles ein Religions

auftand voll wertheiligen Aberglaubens, haltbar nicht durch innere Rraft, darum durchaus durch hierarchische Herrichaft allein sicher au stellen, welche bis gur unfehlbaren, nothwendig mit souveraner Rürstenmacht berbundenen Bapstmacht fich aufschrauben muß, und jede Schwächung ber hierarchie mehr fürchtet als bas Sinten ber Frommigkeit felbst, barum die Laienfrommigkeit gang wesentlich als bevote Unterwürfigfeit unter Die hierarchische Rirche befinirt, allen Anforderungen der freier werbenden Bustande ihr non possumus ober wo es angeht ihre Bannstrahle und Verfluchungen entgegen= Ein Chriftenthum in welchem Chriftus fich und fein Werk langst nicht niehr erkennen könnte. Die Reformation mit ihrem Bewissens = non possumus tann ein fo entartetes Christenthum nicht aut heißen und wird im bisberigen Brotestantismus festge= . halten, mann die Zeit erfüllt ift, jur Durchführung ihres Berufs gelangen, die magische Beilsertheilung ganglich burch die geistig bor fich gebende zu verdrängen.

2. Das subjectiv Anzueignende wird traditionell auch bei ben Brotestanten im Berfohnungstod Christi gefunden und die Aufgabe demgemäß bezeichnet als die Aneignung ber Berfohnungsthat. 1) Diefe Beidrantung bes Beilsgutes stimmt aber weber mit ben Aussprüchen Christi felbst überein noch mit der Schrift überhaupt, mo gmar bom Glauben an den Gefreuzigten die Rede ift, aber boch nicht als ob an diefem Puntte alles hinge. Was foll es übrigens beißen, sich eine That aneignen? Man meint ja doch nur das Beilsaut selbst und den neuen Weg des Glaubens, welcher an die Stelle des Gesekesgehorsams getreten, die neue Gerechtigkeit ergreift. Much mag die Rechtfertigung zwar ber entscheidende Buntt sein, aber boch nur weil sich an ihr die Erlösungsreligion ober bas fædus gratiæ charafterifirt. Wenn der Menich zwischen dem neuen und alten Weg zu wählen hat, so muß alles barauf anfommen daß er gur Erlösungsreligion belebt werde, indem ihm die Gesetzeligion als nicht heilbringend für sündhaft aewordene Menichen tund wird, und in Christus die Erlösungsreligion als

<sup>1)</sup> So wieder Philippi firchl. Glaubenst. V. S. 2.

neue Rechtfertigung und Beil fich offenbart. Erlost, aus Sunbenherrichaft betehrt, gerechtfertigt und erneuert ift wer aur Erlofungs religion beleht ift, bas Erlöstsein tann in gar nichts Anderem befteben und burch gar nichts Anderes bewirft werben. fein sündhafter Mensch rein aus fich in ber Erlösungsreligion aufleben wird, die nur Chriftus rein und voll offenbart uns barbietet, fo muß uns Chriftus mit feinem Lebensprincip Gins angeeignet werben, mas schlechthin bon Gott als ber applicirenden Snade abhängig vor sich geht, so daß wir diesen Borgang ibm allein Eintreten tann aber biefe Betehrung nicht, bis wir perdanken. bon der Beilsunfräftigfeit der Gesetzeligion durchdrungen find, bas Bertrauen auf die eigenen Arafte. Geborfam und Berte ganlich aufgeben, und nun erft für die vergebende und erneuernde Unade empfänglich werben. Diefe Rechtfertigung burch Glauben und ganglich sich hingebendes Bertrauen auf die unberdiente, freit Gnade Gottes in Chriftus ift allerdings ber caratteriftifche, enticheibende Schwerpuntt aller Erlösungsreligion, aber eben boch nicht biefe felbst und gang. Gemäß ber oben bargelegten Lehre über Chrifti Berson und Werk ift also Chriftus mit seiner vollendeten Erlösungsreligion das anzueignende Beil, nicht aber blos eine Einzelthat Chrifti, auch nicht feine Todeshingabe, ob in berfelben noch fo febr wie in einem Brennbunkt alles mas Chriftus ift und giebt zusammengefaßt erscheine. So lange man nur bom Aneignen bes Todes Christi oder ber Früchte biefes Todes redet, tann der Beilsaneignungsproceg nicht rein und voll verstanden werden : immer mischt sich ins Aneignen eines Einzelfactums etwas Trübendes ein, bas Aneignen, wenn es boch mehr fein foll als bloge Bergegenwartigung, wird ein halb magisches, bas Rathsel warum an Einigen es sich vollzieht, an Andern nicht, bleibt unlösbar; man gerath in die dualistische, absolute Gnadenwahl, in die irrefistible, particulare Allmachtsgnabe, die man mit irgend einer Freiheit bes Meniden nicht reimen tann, in einen Schlechten Supernaturalismus und Supraethicismus und ichneibet fich fo die Ginficht ab in die geordnete Geiftigkeit der Beilsordnung, nach welcher in diefer hochften Daseinsregion Alles vor sich geht, so weise geordnet wie irgend

An die Erlösungereligion felbft ift das Rechtfertigen, Erneuern, Beiligen und Seligwerben gebunden, und fommt nicht erft als etwas Anderes zu berfelben bingu; bas Evangelium, ber Gnadenbund ift die jeden selig machende Rraft, bas Eingeben in bie Lebensgemeinschaft mit Christus. Stellt man bingegen ein Einzelfactum als das Anzueignende vor und gelangt so zu einem magisch übernatürlichen Aneignungsfactor, zu einer Allmachtsanabe. welche particular ist und wirkt: so muß man diese nicht bloß von vornherein als irrefistibel sondern auch nach hinten als inamissibel und perseberirend bezeichnen, somit ans Lehrstud bon ber Wiebergeburt und von der Beiligung noch ein drittes anreihen von der Sabe des Beharrens, perseverantia sanctorum, und auch diese als magisch supernatural gewirft und particular bezeichnen; benn auch ber Unverlierbarkeit bes Gnabenftandes tann man bon ben gemeinsam gesetten Borberfaten aus zwar ausweichen wollen, nicht aber dieselbe wirklich widerlegen. Man möchte freilich mit ber lutherischen Kirchenlehre ber Berseverang als Unverlierbarteit bes Gnadenheils entgeben, zumal ja die Heiligung niemals schon auf Erden eine vollendete und darum unverlierbare wird, kann aber theils wegen ber sei es auf Borberseben bin sei es absolut unabänderlich fixirten Bradestination, theils wegen ber Borftellung vom anzueignenden Einzelfactum, die Berseverang doch nicht widerlegen jumal ber Gläubige feines Beils gewiß fein foll. Uns bingegen die wir sowol den vorweltlich firirten Rathschluß für genaue Doctrin fallen laffen, als auch ftatt eines Einzelfactums vielmehr die Erlojungsreligion als das Anqueignende bezeichnen, tann folgerichtig bie Babe bes Beharrens feine andere fein als nur die mit machsender Beiligung immer auch zunehmende Festigkeit des Beilszustandes, welche gerade nur so weit reicht als die Beiligung gewachsen ift. Darum entsteht uns nicht etwa nach Wiedergeburt und Beiligung ein drittes Beilsstadium der Perseverang sondern diese ift in der Beiligung enthalten, ja fie beginnt icon mit ber Wiedergeburt, fofern beren Rechtfertigung uns mit voller Zuverficht bes Beils erfüllt, woran Luther nicht minder festhält als Calvin gegenüber ber katholischen Lehre daß es biefe Sicherheit des Beils nicht gebe,

falls nicht ausnahmsweise einem Einzelnen miraculos geoffenbart werde daß für ihn das Heil unverlierbar sei. Wir werden also ganz entsprechend der Lehre von der Gnade, welche uns in die erste und zweite sich gesondert hat, unser Lehrstück zweitheilig ausführen, indem die Heilsaneignung zuerst als die grundlegende oder Wiedergeburt, dann als die ausbauende oder Heiligung zu betrachten ist.

- a. Die Grundlegung des Heilslebens ober Wiedergeburt.
- § 177. Das Wert ber applicirenden Gnade als Zueigung ber Erlösungsreligion ift zuerft die Wiedergeburt, bestehend ans ber mit ber Betehrung gesesten Rechtfertigung nub Ernenerung.
- Man bat die Ausbrude Befehrung, Erneuerung, Biebergeburt ungleich berftanden, bald mehr als innonyme, b. h. eine und bieselbe Sache, bald als verschiedene Sachen bezeichnend. wird dann die so entscheidend wichtige Rechtfertigung ebenfalls me gleich zu jenen Begriffen in Beziehung gebracht, indem die Recht fertigung entweder der Erneuerung oder der Wiedergeburt vorangeben ober ihr nachfolgen ober in ihr felbst enthalten fein foll; je es fehlt nicht an der Behauptung, die Rechtfertigung gehe auch ber Betehrung voraus und bedinge diefe. Offenbar aber tann bie Behauptung nicht gelten, daß die Rechtfertigung jeder Alenderung im Sünder ichlechthin vorangebe, somit dem Menschen in gang unerschütterter Sundenherrschaft ichon zu Theil werde. Denn nicht nur mußte diefes ichlechthin magisch geschen, mehr als ein Gnabenberhängniß uns unbewußt angethan fein, gang wider die evangelische Ueberzeugung daß die Rechtfertigung erft im aneignenden Glauben ju Stande fommt, fondern mas man bei jener Behauptung richtiges meint, ift etwas gang anderes, ift nicht Beilsleben in uns, nicht angeeignetes Seil, sondern nur die uns, mahrend wir noch durchaus in Sündenherrschaft find, zuvorkommende, Rechtfertigung für uns beabsichtigende Gnade. Wer die Rechtfertigung jeder in uns vor-

gehenden wirklichen Aenderung vorangeben läßt, verwechselt sie mit ber immer jum Boraus uns suchenben Gnabe ober gar mit ber im Erwählungsrathichluß icon mit gesetzten Rechtfertigung als einer für ben Ermählten borberbestimmten, turg er verwechselt die in Sottes Onade immanente Sundenvergebung oder Rechtfertigung mit ber actuell im Menschen auftretenden. Bwar ift bie Gnade in fich felbft immer die vergebende, rechtfertigende, kann alfo zu uns nicht berantreten ohne Rechtsertigung mitzubringen; aber wenn man nicht fagen will daß barum alle Gunder, auf welche ja, ohne bag fie es wiffen, die Gnade zuvorkommend immer hingerichtet ift, immerfort gerechtfertigt seien: fo muß festgehalten werden daß die Rechtferti= gung immer ein bon uns wirklich bernommener, angenommener, in unfer Innerftes bringender Gottesfpruch fei, nicht Bie bloge Lehre bon einer in Gottes Unade enthaltenen Sündenbergebung sondern ein Bernehmen diefer Gnade und ihres freifprechenden Gnaden= urtheils als auf unfre Person gerichtet. Erst wer sich felbst gerecht= fertigt fühlt, hat die Rechtfertigung, welche barum ichlechterbings erft im Aneignungsproces ihren Ort hat, nicht in der Gotteslehre und Gnadenlehre. Die Inade ist zwar in sich gratia justificans, aber meine Rechtfertigung tritt erst ein, wann die Bnade mit ihrem Beilswert in mich eintritt, mir angeeignet wird. Darum muß bem Gerechtfertigtwerden etwas in oder an uns vorangehen, oder doch sofort mitgeben, eine Bewegung, Erwedung, somit Aenderung in uns: bas Gnadenwort der berufenden Predigt muß eine Wirkung in uns hervorrufen, mit welcher erft die Rechtfertigung eintreten fann.

Steht also dieses fest, die Rechtfertigung sei nicht das vereinzelt erste, werde nicht dem ganz unverändert fortsündigenden und ungläubigen Menschen zu Theil sondern erst auf eine Aenderung des Zustandes hin, erst aufs Glauben, somit auf ein Erweckt- oder Bezkehrtwerden hin oder doch mit diesem: so ist nach entgegengesetzte Seite nun vor Uebertreibung des der Rechtfertigung Vorgehenden zu warnen, als müßte nemlich wenn nicht die volle Heiligung so doch die grundlegende Wiedergeburt fertig sein, bevor die Rechtfertigung eintrete; denn in diesem Fall wäre das Gerechtsertigtswerden ein das Geheiligt= oder doch Erneuertwerden begleitendes,

es belohnendes, somit zu verdienendes, allmälig machsendes, mas bem Begriff ber Begnadigung, bollends ber paulinischen Ausführung burchaus wiberspricht. Schon die reformirte Gewohnheit bas ber Rechtfertigung Vorangebende die Einpflanzung in Chriftus m nennen oder Einigung mit ibm, konnte allzu bobe Begriffe erweden. 1) Rlarheit kann daber erst in diese Lehre eintreten, wem wir einen wirklichen Gnadeneffect im fündhaften Menichen anerkennen, ber die Sundenherrichaft erschüttert, aber noch gar nicht bie wirkliche Erneuerung ift sondern nur eine Erwedung, ein Sidabwenden bon ber Gunde und Sichhinwenden ju Chriftus, jur Gnabe in ihm, was nur ein Erwachen bes Glaubens fein tam, ber mit Reue verbunden ift. Wir nennen diese erfte Gnadenwirfung im Untericied von ber vollen Wiedergeburt bie Befehrung im Sinne von Umtehr. Wer noch fo eifrig die Rechtfertigung wor ber Wiedergeburt haben will, ja als eine Bedingung berselben, mus boch immer fagen, nur durch Glauben konne fie ergriffen werden ober nur dem Glauben werde fie zugetheilt; also muß erft Glaube gewedt fein wenn Rechtfertigung eintreten foll. Diefes Ermedtien bes Glaubens ift aber burch Buge bedingt eine wirkliche Beranderung des menschlichen Buftandes, ein Sichabwenden bom bisberigen Leben und Sichhinwenden zu einem andern und neuen, sei biefes auch noch nicht wirklich ergriffen ober ichon zur ficheren Grund lage geworden. Für diese vorgehende Bewegung und Menderung eignet sich am besten die Bezeichnung Umtehr, Bekehrung, ba bet auch nabe liegende Begriff der Erwedung eine gar nicht immer porkommende Plöglichkeit in sich schlöße. 2) Wendet man ein, die Bekehrung bezeichne bald ein Wirken Gottes bald eine menichliche Action, so ist der Ausdruck gerade darum erst recht geeignet, eine in uns vorgehende Beränderung ju bezeichnen, welche immer beides ift. Beweatsein von Gott und bemgemäß Sichbewegen.

<sup>1)</sup> Beppe, ref. Dogm. G. 367.

<sup>2)</sup> Rothe zieht ben Begriff ber Erwedung vor. Wir meinen mit ihm nicht eine volle Bekehrung, die der Wiedergeburt gleich ware, sondern ein Erschüttertwerden im bisherigen Leben und hingewendetwerden zum neuen. Erwedung ift aber etwas pietistisch oder methodistisch gefarbt, so daß ein anderer Ausbruck zu wählen sein wird.

diese Bekehrung oder bon der berufenden Gnade bewirkte Umkehr bin tritt einerseits und junadift die Rechtfertigung ein, anderseits und burch biefe bedingt die wirkliche Erneuerung, mas beibes que fammen als die Wiedergeburt zu bezeichnen ift. Sagen Andere. wie Schleiermacher, die Wiedergeburt fei Befehrung und Rechtfertigung, fo icheint bas Berechtfertigtfein erft aus einer als beili= gende Erneuerung berftandenen Bekehrung zu folgen, somit von unferm Geheiligtwerden abzuhangen, welches boch erft aus bem Berechtfertigtsein hervorgeht. Wer die Erneuerung der Beiligung gleichstellt, muß fie erft auf die Rechtfertigung bin erfolgen laffen. Diefe Schwantungen beseitigt unfre Terminologie. Das erfte unter ben Wirtungen ber Gnade sei bie Bekehrung als ein beginnendes Sicabtehren vom alten Zuftand und hinwenden zum gepredigten neuen, somit das Renig= und Gläubigwerden, das zweite die Rechtfertigung, das dritte die Erneuerung, oder noch genauer : auf die Befehrung folge bie Rechtfertigung einerfeits, bie Erneuerung anderfeits, und in diesen beiden bestehe die Wiedergeburt. Im Acte ber Betehrung liegt nur die Sähigkeit zur Wiedergeburt, nicht biefe felbft, die Ausficht auf Rechtfertigung und Erneuerung als von der aur Befehrung rufenden und dieselbe rufend wirkenden Gnade ver-Der Mensch in der Bekehrung wird gläubig, ift aber noch nicht aus ber Sündenberrichaft berausgehoben, aber er begehrt aus biefer hinweg und glaubt daß Gottes Gnade in Chriftus ihn berausführe; nun erft ergreift der Glaube die vergebende und bamit que bie erneuernbe Bnabe.

2. Das hinordnen der Rechtfertigung gerade nur ins Stadium der Wiedergeburt, somit der Grundlegung des Heils, unterschieden von der Heisigung oder dem Ausbau, mit andern Worten das Ableiten der Rechtfertigung gerade nur aus der sogenannten ersten Gnade, bedarf aber einer Erläuterung. Nicht selten haben Dogmatiker scheinbar einsacher bloß die vergebende Rechtfertigung und die wirkliche Heisigung von einander unterschieden, welch letzterer Ausdruck dann sowol fürs grundlegende als fürs ausbauende Stadium gebraucht wird. Dann geht die Rechtfertigung schlechthin voraus und die Heisigung oder wirkliche Besserung aller Stadien

folgt nach. Aber genau zutreffend ift diese Anschauung doch nicht; benn fei es immerbin nothig unfer Gerechtfertigtfein bon ben Schmanfungen bes Beiligungsproceffes unabhangig zu glauben, fo ift diese Unabhängigkeit doch teine absolute, sonft mußte die Rechtfertigung für fich fortbestehen, auch wenn die Beiligung gang abbrache und wieder verloren ginge. Sei es ferner eben fo nothig in der Rechtfertigung ein volles, ganges, ficheres Freisprechen bon Sünde und Schuld festzuhalten, bas nicht zunimmt ober abnimmt je nach unferm Fortidreiten ober Rudichreiten in ber Beiligung, p find wir uns darum doch unfrer Rechtfertigung als der an fich comftanten Größe nicht in allen Momenten gleich bewußt, (S. 125) tonnen jogar wieder fleingläubig fie in Zweifel gieben und biefelbe, wenn der Gnabenftand verloren ginge, wieder verlieren. So mahr es baber bleibt daß Gottes Gnade rein als folche die Sunder recht fertigt, somit nicht erft abhängig von ihren Leiftungen in der bei ligung, fo können wir barum boch biefe Engbenrechtfertigung nicht immer gleich lebendig uns aneignen, des Gnadenheils nicht immer Man muß also ein Wachsthum im Recht gleich ficher fein. fertigungsbewußtsein nicht bloß jugefteben sonbern recht angelegentlich lehren. Die Rechtfertigung geht nicht einfach dem ganzen Berlauf der Beiligung fo boran, daß fie bor bemfelben icon de geschloffen und abgethan mare, vielmehr begleitet fie, einmal ber lichen, uns als immer fortgehende Bnadengabe durch alle Stadien der Heiligung. Rur weil ihre Einpflanzung sofort auf die Bekehrung hin ber entscheidende, alles Weitere bedingende Wendebunkt des Lebens ist, ordnet man sie zur grundlegenden Erneuerung in bas Lehrstud von der Wiedergeburt. Sie fest fich aber von ihrer ersten Einpflanzung an beständig fort, gerade so wie die wiedergebarende Erneuerung fich fortsett in fortichreitender Beiligung. welche durch alle Stadien gleich sehr bedingt bleibt durch die fortwirkende Rechtfertigung. Die Lehre mas die Rechtfertigung fei, wie sie ertheilt werde, fann aber nicht durch alle Stadien bes Beilslebens ausgeführt werden, und hat darum ihren richtigen Ort gleich beim erften Ertheiltwerden. Es verfteht fich ohnehin daß bei gefund fortidreitender Beiligung bas Bebarren im Onabenftand ein

gesicherteres wird; das aber gilt sowol dem Heiligerwerden als dem Rechtsertigungsbewußtsein. Hier ist nicht selten der polemische Eiser wider das katholische Verdienen eines mehr und mehr Gerechtsertigtwerdens in Uebertreibungen verirrt, welche zur verkehrten Borstellung leiten, als sei die Rechtsertigung ein im bestimmten Moment abgethaner und dann hinter uns liegender Act der Gnade, die doch überall vielmehr eine sich immer gleich bleibende Wirksamskeit ausübt; so wie die Sonne immer gleich strahlt, ob immerhin der Erdball seine Meridiane nur successiv ihr zuwende.

- § 178. Die erste Birkung der nicht mehr bloß vorbereitenden sondern das Seil verleihenden Gnade ist die Bekehrung, Sinnesänderung, als hervorgerusene Abkehr vom alten sündlichen Zustand und Sinkehr zur Erlösung verheißenden Gnade, beides in Folge erweckter Buße und Glaubens. Diese Umkehr geht vor sich schlechthin abhängig von der berusenden Gnade, welche in der sormalen Willenssreiheit die Fähigkeit zum Geilsguten hervorrust.
- 1. Daß unserer Rechtfertigung und Erneuerung, wenn beibe ausammen die Wiedergeburt ausmachen, etwas in uns vorangehe. freilich auch ein Wert ber Gnade, icon bamit wir der Rechtferti= gung fähig werben, ift überall anerkannt; balb nennt man es eine Ponitenz, bald ein Gläubigwerben. Es ist der Bunkt mo die vorbereitende Gnade in die wirksame übergeht. Der eigentlichen Biedergeburt als der Rechtfertigung und Erneuerung geht voran die Bekehrung, conversio, eine Umkehrung des Sinnes, was peravola recht eigentlich bedeutet; denn die Buge ist doch etwas viel bestimm= teres mit ihrer Reuetrauriakeit und Subnebedürfnik. Predigt Chrifti, somit die durchs Wort rufende Gnade mit der Aufforderung zur Sinneganderung beginnt, ju Buge und Glauben an das Evangelium vom fommenden Gottesreich, (Mark. 1. 15. Mith. 4. 17.) und zwar als zugemuthete Action des Gerufenen: fo muß im Beilaneignen für den Menschen diese Sinneganderung poenitentia, das erfte fein, Bedingung und Reim aus welchem die Wiedergeburt werden joll. Diese Sinnesumkehr verdankt ber

fündhafte Menfc nicht fich selbst sondern ber berufenden Gnade, daher mit Recht die bekehrende Gnade als das wirkende vorausgesetzt und das Bekehrtwerden eine in uns übergebende gratia genannt wird. Wir find in ber Bekehrung schlechthin abhangig von Bott als der bekehrenden Inade. Schon bier bei der erften Aufnahme bes im Gotteswort enthaltenen Samens zum Beilsleben ift die für den ganzen Aneignungsproces so wichtige Frage nach der menschlichen Freiheit zu entscheiben, in beren Beantwortung fich bie Confessionen caratterifiren. Das Belagianisirende ber tatholischen Auffassung hat die Brotestanten so ftark auf die andere Seite ce trieben daß fie ben Betehrungsvorgang im Menfchen fo zu fagen ohne deffen Buthun zu lehren scheinen, mahrend boch gerade fie im Betonen des Glaubens das Dabeisein des Menschen, sein innerftes Betheiligtsein hervorheben wollen gegenüber einem magifchen Umformen durch die Sacramentsverrichtung. 1) Den Sacramenten welche nothwendig, sobald sie für sich ohne das Wort und mehrals bieses wirten sollen, magisch wirten mußten, stellt man als Sauptgnadenmittel das Wort welches den Glauben wedt, so voran bat Die Sacramente nur beffen begleitenbe, ben Eindruck befestigende ober ihn erleichternde Unterftützung sein konnen, womit bas Magifce sofort beseitigt und ein geiftiges Einwirken anerkannt wird. De aber ein bloges moralisches Bereden, dem die Borenden nach Belieben folgen oder nicht folgen können, noch weniger ber frommen Erfahrung des Bekehrtwerdens genügen tann, fo suchte man mit Berufung barauf bag es Gott fei welcher als ber h. Beift fein Wort wirkfam mache, dieses Einwirken als ein übernatürlich geistiges vorzustellen, welches lediglich vom b. Beift felbst ausgebe im Mittel der Predigt und Sacramente. Je beftimmter fo Gott selbst anstatt ber Rirche mit ihren Sacramenten bie bekehrende Beilswirfung ausübt, defto mehr feien wir im Betehrtwerben ichlechthin abhängig, nicht bloß als Geschöpfe sondern vollends als fündhafte Menschen, die von Gott geschieden fich niemals felbft

<sup>1)</sup> Daß Gott wie er uns ohne uns schaffe, so uns ohne uns erlöse, wolltes zu Trient diejenigen Katholiken sagen welche im Katholicismus der protestantischen Rechtsertigungssehre sich annöherten, darum aber nicht austommen konnten.

retten konnten. In dieser wesentlich gesunden Richtung geben nun die Reformatoren fo weit wie möglich bis zum schlechthin nur tnechtischen Willen ohne alles liberum arbitrium, bis gur Allwirksamkeit Gottes kraft welcher alles was geschieht nothwendig so ift wie es ift, bis jum absoluten vorweltlichen Borberbeftinmtfein namentlich aller Gnabenwirtsamkeit mit ihrem Effect ober ihrem Ausbleiben; nur daß die lutherische Art sich gunächst im Unfreierklaren des Menschen, die reformirte aber im ausschließlichen Wirken Gottes, bier ber Gnade nie genug thun tann. Nachdem uns nun bas pormeltlich Restaestelltsein ber sich ewig gleichen Wirklamkeit Gottes als eine gar zu anthropomorphische Borftellung sich aufgelost hat, das Gnabenwalten Gottes aber als ein fich immer gleich bleibendes, auf alle Menschen gerichtetes und als Eins mit der Gnadenordnung der Gnadenmittel erkannt worden ist: nachdem sich gezeigt hat daß ichlechthin Abhängigsein teineswegs bem Richtsein aleich ift, daß natürlich oder sittlich oder geiftlich schlechthin Abbangigsein immer ein creaturliches Sein gerade vorausset, und amar ein natürliches ober ein perfonlich fittliches ober ein zum spirituellen Leben angeregtes Geschöpf : wird nun auch die Lehre von der menschlichen Freiheit sich erledigen laffen, gerade für den Borgang ber Befehrung.

2. Trop Luthers natürlichem Menschen als Klop und Stein, Ausdrücke die vom steinernen Herzen bei den Propheten veranlaßt nicht so hölzern gemeint sind wie sie lauten, und trop des Todtseins in der Sünde hat man immer anerkannt daß der Mensch schon als natürlicher und sündhafter ein persönliches Geschöpf sei mit Berstand und Willen ausgerüstet, die er auf gar keiner Stuse seiner moralischen Zuständlichkeit verliere; er ist immer ein Wesen welches erkennen und wollen kann, somit die Form des Willens hat. Diese seine wesentliche Lebensform ist unveräußerlich mit dem Menschsein gesetzt. Dem Willen oder dem Wollen ist ebenso wesentlich das Ueberlegen und Auswählenkönnen, ein dieses oder jenes, so oder anderes Wollen, was man als nothwendige Form des Willens passen, was man als nothwendige Form des Willens passen, was man als nothwendige Form des Willens passen, Wusdrücklich wird dieselbe als der

perfonlichen Arcatur, ja ber Perfonlichkeit als folder (auch Gottes) unveräußerlich anerkannt, wenn man diese formale Willensfreibeit nicht nur Gott und bem Satan, ben Engeln und ben Damonen. fondern auch dem Menfchen sowol vor bem Sundenfall als in der Sunde als auch im Gnaden- und Herrlichteits-Buftand aufdreibt. Fürs Geschöpf fragt sich bier freilich fofort, wie fein ausmählendes Thun zur absoluten gottlichen Begründung aller Dinge fich verhalte. Die Frage gilt aber teineswegs blos dem auswählenden Willen sondern ebenso bem bentenden Berftand, ja überall bem ganzen Dasein mit allen seinen Lebensäußerungen, und muß gleichmäßig für alles geschöpfliche Dafein und alle Bewegung besielben beantwortet werden, und zwar so: alles geschobfliche Dafein mit seinem Lebensverlauf fei als das mas es ift und wie es verläuft ichlechthin von Gott gesett, das natürliche fo gut wie bas fittliche und Beilsleben, jedes mit der besondern Art die ihm eigen ift. Der Menich ift als ein auf Naturbasis sittliches Geschopf gesett, welches bentend, empfindend und wollend das sittliche Ziel als Bestimmung in sich trägt und zu verwirklichen bat, ba Sittliches als foldes nicht geschaffen, angeworfen, angethan, eingegoffen werben tam fondern nur durch Selbstverwirklichung miffend und wollend berboraubringen ift, wie wir oben § 78. 79 gesehen und namentlich Rothe zu zeigen bemüht mar. 1) Bei ber Pradestination alles Beichehens jagt man barum, eben mas und wie etwas geschieht jei bas porherbestimmte; bas mit Wiffen und Willen Gethane jei borberbestimmt mit Wiffen und Willen gethan zu werben. Aug die Natur der Dinge bleibt mas fie ift und wie fie ift, ob man Die Borberbestimmung lehre ober nicht lehre; wie Calvin oft erinnert, seine Lehre sei es ja nicht burch welche bas Berberben ber Berworfenen gewirft werde und überall so viel hartes, ja graufam Scheinendes in der Welt vorgebe; sie sage nur mas wirklich vorgebe, muffe von Bott ewig gewollt fein. - Sat also ber Menich, auch als fundhafter das formale Auswählen, so oder anders konnen, fury die formale Willensfreiheit, ift und bleibt er ein bentend wollendes Weien.

<sup>1)</sup> Theol. Ethit und Dogmatit.

in diesem Sinne mit liberum arbitrium ober, wie Calvin sagt mit Spontaneität ausgerüftet: so barf bamit bas in ber Dogmatif eigentlich allein streitige liberum arbitrium eines ganz andern Sinnes nicht, wie leider fehr oft bortommt, bermechselt merden. Denn dieses gilt der ganglich andern Frage, was der Mensch mit feiner formalen Willensfreiheit nun für die Actualisirung feiner Beftimmung materiell auszurichten bermöge, ob er mit feinem benkenden Wollen die Actualisirung der ihm immanenten Bestimmung erwirken könne, ober wie man kurzer fagt, ob er bas (rein) Gute wollen und thun tonne. Die Frage geht nicht auf formale Willensbeweglichkeit, als ob diese streitig ware, sondern auf materielle Tüchtigkeit, Gefinnungstraft und moralifche Energie. Daber Calvin mit Recht fagt, man mische bier gang ungehörig die Frage nach der Bradestination ein; benn mischt man fie ein, so werde fie bier burchaus eine leere und unnuge, weil fich einfach fragen murbe, welches ber fraft Pradestination factisch gegebene Gesinnungs= und moralische Araftarad des Menschen sei, was völlig gleich fraglich ist für den, welcher an eine Brädestination gar nicht glaubt.

Dieser gang andere Sinn bes Wortes liberum arbitrium, wo es im dogmatischen Interesse fraglich wird, zeigt sich schon barin daß man von Gottes Willen fagt, er vermöge immer nur Gutes zu wollen, bom Satan, er bermoge immer nur Bofes zu wollen. Für den Menschen muß fich daher die Frage nach seinem liberum arbitrium im Sinn moralischer Tuchtigkeit sofort spalten, was er vermöge als fündlos im Paradiese vorgestellt, was unter factischer Sundenherrschaft, mas als Wiedergeborner und einft als Berherrlichter. Das für alle diese Zustände formal gleiche des denkend wollenden Geschöpfes ift burchaus zugestanden und außer dem Streit liegend nur durch unklare Irrung hineingezogen. Bingegen die Frage nach ber Tüchtigkeit bes wissend wollenden Menschen fürs Gute im mahren Sinne bes Wortes ift ber bogmatisch im Streit liegende Gegenstand, gang gleich ob das mas als factisch fich darftellende Birklichkeit erkannt wird, übrigens vorherbestimmt sei ober nicht; benn bie Streitfrage bleibt biefelbe, ob ich frage, mas ift bie moralische Tuchtigkeit bes Menschen fürs Gute, ober ob ich

frage, mit welcher Tuchtigkeit ber Menfc traft Borberbeftimmung ausgeruftet sei. Sier nun bei ber Lehre von ber Bekehrung liegt ber entscheidende Buntt ber gangen Streitfrage; benn biefe bat ihr Hauptinteresse da wo ber sogenannte natürliche Mensch ins Auge gefaßt wird, der Sünder vor feiner Bekehrung. Ihm gilt Luthers servum arbitrium und hat in berber Entschiedenheit, nicht obne eingemengte Uebertreibungen und verwirrende ontologische Speculotionen, das ber gangen reformatorischen Richtung Befentliche wiber bes Erasmus schwächliche Bermittlung festgestellt; ber natürliche Mensch habe gar kein liberum arbitrium gum Guten, ober genauer, es fehle ihm die Tuchtigkeit von fich aus mit seinem bentenb wollenden Wesen das mahrhaft Gute wirklich zu wollen, geschweige benn es zu verwirklichen. Dazu verhalte er sich, einmal in bie Sündenherrschaft gefallen, wie ein lebloses Ding, ja noch schlimmer, weil nicht nur unempfänglich sondern widerstrebend. Bur Betehrung und Beilung diefer verberbten Ruftanblichkeit vermoge er aut nichts zu thun oder beizutragen, ja bie angebotene Beilung tome er bon sich und biefer fündhaften Zuständlichkeit aus nur abweisen, und den Glauben nicht erlangen, wenn nicht Gott ihn als Snadengeschent mittheile; sogar die Gnadenmittel wirken auf den sundhaften Menschen nur ba jur Bekehrung mit wo bes b. Geiftes Gnadentraft durch diefelben hindurch geht; turz der Menfc verhalte sich im Bekehrtwerben schlechthin nur erleidend, mere passive.

3. Diese herrschenden dogmatischen Sätze vom Todtsein oder nur Widerstrebenkönnen sind aber doch immer wieder beschränkt worden, namentlich bei Begründung der criftlichen Sittenlehre. 1) Schon durch das Zugeständniß daß der natürliche Mensch im bürgerlich Guten etwas zu leisten vermöge, denn auch in diesem Punkte handelt

<sup>1)</sup> Danaeus, Eth. ch. ed. 3. p. 50 f. Mit liberum arbitrium würde bem Menschen auch alle electio et consultatio abgesprochen, alle Tugenden und Laster beseitigt. Dann wäre er nicht mehr Mensch sondern Bieh. Auch seit dem Sundensall bleibe uns die Möglichseit des Guten, wenn schon sie nicht verwirklicht werde dies wir wiedergeboren sind, wosur wir aber empfänglich seine, den in jeder Juständlichseit bleiben wir wollende Wesen, auch im Erlöstwerden, nach welchem wir willig und aus uns selbst Gutes wosen.

es fich nicht um die nirgends bezweifelte formale Bahlfreiheit sondern um ein moralisches Tüchtigsein, und ob man noch so ängftlich die blog burgerliche Gerechtigfeit bon der mahren, bor Bott allein geltenden unterschieden hat, immer wurde doch ein beziehungsweises Tüchtigsein zu etwas moralisch Gutem zugestanden. Damit wird aber jugleich eingeräumt daß die fonst überall gleich behauptete Berberbtheit des ganzen von Abam berftammenden Menschengeschlechts boch nicht diese überall gleichmäßige massa perditionis sei, wenn ja die natürlichen Menschen boch nicht in jeder Beziehung überall gleich bose handeln sondern unter diesen Handlungen bürgerlich ehrbare und jogar moralisch löbliche bor= tommen neben den unehrbaren und unmoralischen. 1) wollte man barum etwa mit bem bürgerlich auch bas moralisch Bute bom mabrhaft oder spirituell Guten ganglich gesondert miffen, bie Tugenden ber Beiben nur als icheinbare, als glanzende Lafter gelten laffen, 2) bamit wenn ber Menich im ersteren boch augen= scheinlich etwas vermöge, das ganzliche Unvermögen fürs spirituell Bute doch stehen bleibe; aber indem man beide Gebiete unter den gemeinsamen Oberbegriff bes Guten ju stellen nicht umbin tonnte, blieb jedenfalls nicht mehr das gangliche Unvermögen zu allem Gluten haltbar, und darum mußte fich immer wieder die Unnahme aufdrängen, daß zwischen beiberlei Butem ein Zusammenhang ftattfinde, daß jeder erst sein Bermögen jum burgerlich moralisch Guten gebrauchen muffe, um für das von ber Gnade angebotene spirituelle Beilsqute empfänglich zu werden. Damit aber bon bier aus nicht

<sup>1)</sup> Dandus p. 58 "Obwol gänzlich in Standen todt gebe es doch mehrere Grade dieser Berderbtheit. p. 60. Unter den Tugenden der Heiden sein großer Unterschied, wenn schon die beste nicht schlechthin gut sei. Das Bessere komme auch dort vom Geiste Gottes, der aber dort das herrschende Bose nur einschränke, nicht aber die Person erneuere.

<sup>2)</sup> Daher in der Bildungsgeschichte der driftlichen Ethit die Streitfrage durchzuarbeiten war, ob es innerhalb der Theologie eine Ethit geben könne oder ob diese mit der Oeconomit und Politit der bloßen Philosophie zu überlaffen sei. Bergl. m. Abhandlungen in den Theol. Studien und Aritiken 1850. Protest. Kirchenzeitung 1872. Nr. 23 und 25 die Besprechung über Pfleiderers Schrift vom Berhältniß der Moral zur Religion.

ein Berdienensollen der Gnade abgeleitet werde, blieb denen welche mit Zwingli das bürgerlich Gute nicht so abstract vom Heilsguten trennen konnten, nur der Ausweg übrig, diese abstracte Trennung dadurch aufzuheben daß auch jenes bürgerlich Gute, jene Tugenden der Heiden durch die göttliche Heilsgnade, durch den Logos gewirtigei, bei welcher Borstellung dann auch die ganze, ebenso abstracte Unterscheidung des sogenannten natürlichen Menschen vom bekehrten Menschen erschüttert wird, so daß man statt dieses Dualismus unter den Menschen vielmehr den im göttlichen Rathschluß enthaltenen von Erwählten und Richterwählten hervorhebt, welcher sich unsern Auge fast gänzlich entzieht.

Eine aweite Milderung bes ganglichen Unbermogens aum Guten hat sich den lutherischen Dogmatikern aufgedrängt, obgleich Luther felbst dabei im Stiche gelaffen blieb, in bem Zugeftandnig bag bet natürliche Menich bem anpochenden Gnadenheil nicht fclechthin nur miderstehen könne und muffe, sondern daß er das Bermogen habe diesen Widerstand entweder fest zu halten oder aufzugeben und der bekehrenden Unade somit fich bingugeben; bei melder Annahme nun freilich die Bradestination nur noch scheinbar und verlegen gelehrt werden tann, bis man endlich offen ihr Abhängigsein vom Borhersehen zugestand. Der entscheidende Bunkt von welchem Seligwerden oder Unseligbleiben ausgeht, wird nun dieser arme Rest von menschlicher Willenstraft, der fich im Aufgeben ober Richtaufgeben bes Widerstandes gegen die betehrende Gnade zeigt. Je berlegener freilich biefer ganze Milberungsweg betreten wird und je unbefriedigender seine Salbheif, besto mehr ift er doch ein Bemeis, wie ftarte Röthigung uns vom absoluten Unvermögen wegtreibt; benn nur aus diefer erflart fich eine fo verlegene und bennoch betretene Ausbeugung.

Drittens muß die Betonung der Gnabenmittel, namentlich des Wortes und aller es unterstüßenden übrigen Umstände und Einwirfungen zur Milderung des gänzlichen Undermögens führen, da diese sich an unser Denken und Wollen wenden, somit denselben die Fähigkeit zutrauen, auf Zugemuthetes einzugehen. Eine harte Orthodogie sucht freilich das alles abzulehnen, kann es aber nur wenn sie den

Enadenmitteln ihre Bebeutung abspricht und die Bekehrung nur einem unmittelbaren Gnadeneintritt zuschreibt, der dann freilich zur Gewaltthat oder zur magischen Wirksamkeit werden muß, was mau mit der gratia irresistibilis troß des potentissima, da sie jeden Zwang ausschließt, doch nicht gewollt hat. Aus allen diesen Wilsberungen des gänzlichen Unvermögens geht hervor daß das Subject welches dessen Träger sein soll, der natürliche Mensch selbst ein zu mildernder Begriff und in dieser Härte definirt ein bloß abstractes Gedankending ist, dem wir als dem zu bekehrenden Subject eine nähere Betrachtung widmen müssen, wenn die Lehre von der Bestehrung verstanden werden soll.

- § 179. Das zu bekehrende Subject, als ber sogenannte natürliche Mensch nur abstract bezeichnet, ist in Birklichkeit der zur Erlösungsreligion noch nicht belebte, welchem als untücktig bem Gesetz zu genügen die Gesetzeligion zum Gerichte ansschlägt, wodurch er für eine rettende Gnadenoffenbarung empfängslich wird.
- 1. Das fromme Gefühl welches unfer Beilwerben ganglich ber Gnade verdankt und barum nur durch Glauben uns zueignen läkt, kann in der üblichen Lehrweise bom Bekehrtwerden eines der bekehrenden Gnade gegenüber so gut wie todten, jedenfalls für die fich anbietende Betehrung absolut leblosen Menschen nicht mehr befriedigt werben, seit der Begriff sittlicher Kreatur und Berson beffer berftanden wird. Der sogenannte natürliche Mensch aus vaulinischer Theologie in die Dogmetif nicht unverändert übertragen, ift ein für Begriffsorientirung bienliches Abstractum welches in ber Wirklichkeit fich nicht vorfindet, ein logischer Bulfsbegriff, nicht aber das zur Bekehrung thatfächlich gegebene Subject. Wie die Juden unter ihrem Geset auch ichon Borebangelium batten, so die Beiden beim Mangel bes Gesetes boch ein inneres im Gewissen und sogar auch eine Art Borevangelium, da schon die Opfer und Gebete ben Blauben an eine vergebende Gnade voraussegen, mobei ber Beide etwa ben Juden übertreffen und beschäunen kann. Spricht bei

biefen Anschauungen Paulus von dem bipchischen und farfischen Menichen im Unterschied bom bneumatischen, so benft er boch diefen Gegeniak nicht als einen absoluten, ba ja im enticiedenften Gundenelend die Alage und jogar die Sehnjucht nach Erlöjung aufleben tann, und umgekehrt im neuen Menschen ber alte noch fortwirkt. Gerade nach Laulus findet die Gnadenberufung Anfmubfungen. teineswegs aber nur einen tobten Leichnam bor, den fie erft auferweden, feine Finfterniß in welche fie absolut alles Licht ent bringen müßte, obgleich diese Bilder jur Beranschaulichung bet Befehrtwerdens cum grano salis verwendbar find. Die wesentliche paulinische Lehre ift vielmehr eine geistig sittlich bermittelte Betehrung, ein Befreien bes im gegebenen Menichen Unterbrudten, nicht aber ein allmächtiges Erschaffen bes gang im Richts liegenden; ein hinüberbringen aus ber Besehes- in die Erlofungsreligion, indem die ichlummernden Elemente der letteren geweckt, die unter Befetegreligion gebundenen befreit und jur Berrichaft erhoben Statt eines natürlichen Menschen, der fürs Bute wie fur die Heil anbietende Gnade ichlechthin todt und Rull wäre, wird vielmehr der jum Beil ju Befehrende bargeftellt als ein Menid bem bei seiner Sunde die Gesetesreligion nur zur Ertenntnif ber Sünde und zur eingesehenen Untuchtigkeit in Befegesgehorfam gerecht zu werden, barum jum Gericht ausschlägt, wodurch gerade Die Empfänglichfeit für die Erlöjungsreligion hervorgebracht wird; statt bes durch und durch nur fündhaften Denichen, an welchem jedes Fünklein des Guten erftidt mare, lehrt Paulus nur eine Sund haftigfeit, bei welcher die Gesetesgerechtigfeit unerreichbar wird, mas jogar bei auch nur etwelchem Sündhaftsein ber Fall mare. Wenn nun damals, als nur Juden ober Beiden die zu bekehren-Subjecte waren, ber bogmatische natürliche Mensch nicht wirklich vorfam, wie viel weniger jest mitten in ber Christenbeit, wo auf jeden, sogar abgesehen bon ber Rindertaufe, bon Jugend auf driftliche Einfluffe mirtfam find. Immer aber find Alle fo beschaffen baß fie zur Rechtfertigung burch Gesetgehorsam, ober wie Philippi fagt, in der Schöpfungsordnung untüchtig find, und darum gur Rechtfertigung nur in der Gnaden- oder Beilsordnung, d. b. in ber Erlösungsreligion berufen werden. 1) Paulus lehrt nicht wie Flacius daß Alles an uns nur Sünde sei, wohl aber daß uns eine Sündhaftigkeit anhafte bei welcher wir zur Rechtfertigung durch Gesetzesgehorsam untüchtig sind. (Oben § 94 f.) Je mehr wir das inne werden, desto empfänglicher sind wir für die sich offenbarende Erlösungsreligion.

2. Darum ift ber zu bekehrende Menfc als perfonliches 3ch nicht nur unberäußerlich mit ber formalen Willensfreiheit ausgeruftet sondern auch mit ber Fähigkeit burch die bekehrende Gnade fich erregen zu laffen, so daß er auf dieselbe eingeben tann, während er sie auch abweisen konnte, wie doch sogar Augustin fagt: aguntur ut ipsi agant. Ohne die Gnadenoffenbarung sucht wer gerecht werden möchte ben Weg bes Gefetesgeborfams, bis er zur Ginsicht gelangt, auf diesem Weg sich als Anecht dem Berrichergott gegenüber ftellend bas Biel nicht erreichen ju konnen, indem ber Wiberspruch des Soll und des Seins ihm kund wird, das Beset im Gewissen und in der Geschichte ihm nur seine Sunde völliger zeigt und hervorreigt. Aus unbestimmten Ahnungen einer bergebenden und dann erft beiligenden Gnade wird nichts, bis biefe in boller Offenbarung durchs Wort sich anbeut und einwirkt als beilende Rraft, die ihren Werth ju fpuren giebt theils im boll= endeten Demüthigen aller bisber gesuchten Gerechtigkeit, theils im füßen Ruge, den das Beilsaut dadurch ausübt daß es schmeden läßt was unser innerstes Wesen bedarf und als sein Beil unbewußt ersehnt. Waren wir fürs Beilsgut nicht erregbar, so konnte basfelbe auch nicht unsere Bestimmung fein noch als Beil sich barbieten.

Die evangelische Frömmigkeit hat unstreitig das Interesse alle Selbstüberhebung, alles Selbstmachen des Heils, alle Tüchtigkeit und Kraft hierzu dem innerlich von Gott getrennten Menschen aufs entschiedenste zu verneinen, nicht aber auch die Erlösungsfähigkeit.

<sup>1)</sup> Philippi V. 2 und andere neueste Lutheraner meinen unsere zwei Religionsarten, wenn sie "den ursprünglichen Weg zur Gerechtigkeit, die Erfüllung des Gesetzs, vom neuen Weg, der Glaubensrechtsertigung" unterschen, den erstern als die ursprüngliche Schöpfungsordnung, die seit dem Sündenfall nicht mehr Heil schaffen könne, den letztern als die Gnadenossendrung Gottes in Christo.

Bir find vielmebr fabig burd bas Beilswort erleuchtet, erregt und ergriffen ju werben, immer aber nur io wie perionliches Leben fich erleuchten und ergreifen last. Gerner bat die evangeliiche Grommigleit bas Imerene bie uns rufende Gnade als bon uns ganglich unverdienn rein freie Gottefignade ju betrachten, io bag alle unfere Anftrengungen und Beiffungen in unferer bieberigen Befegeereligion feinerlei Inrecht an diefe Gnade begrunden; nicht aber bat man ein Interene bas bisberige Berbalten Aller uniciedelos für gleich ichlecht m ertlaren und alle Gunben für gleich fundbaft ober alle Betebrungen ale gleichmäßig ju Stande tommenbe. Man bat ein Interene ber Gifer im Gefegesmert nicht als eine Erleichterung fur Annahme bei Beilagutes gelten ju laffen, vielmehr vor ber Gelbfigerechtigfen als tauschendem Duntel zu marnen, ba ber Bollner noch ober die Gnede annehmen fann als ber Pharifaer, Beiben eber als eifernbe Inden: nicht aber will man je bie verfuntenften Gunder barum fur leichter betebrbar ertlaren, ba vielmehr immer nur bie Belluanbigfeit und Lebendigfeit bes Gefühls eigener Untudnigfeit bas gunftigne Ente ber Gefenesreligion bleibt, ob man nun durch viele als eitel erfumbene Anurengungen wie ein Paulus bagu gelange, oder durch die bittern Gelgen arger llebertretungen wie der berlorne Cobn und Rollner. Das Annehmen ber Onabe ift niemals ein Berbient. begründet niemals einen Aniprud an diefelbe: ja je inniger einet fie annimmt, besto bantbarer giebt er ibr alle Gbre und fublt bab er ibr allein ohne alles Berbienen feine Belebrung verbantt. Ginem Bert Alle find im Belebemberben ichlechtbin abbangig ben ber Bnabe, fie find es aber als perionlide Geicopie, fo bag bie Gnabe jeden ju nehmen meiß wie er es bedarf, und ibm nicht andere beitemmen will eber tann, ale bei feinem Ertennen. Gublen und Wollen.

3. Gerade weil mir nicht einem unabänderlich in allem Tetall ewig firirten Tecret gegenüber neben sondern einer nich ewig selbst gleichen lebendigen Gnade, beren Walten reich genug in in die mannigfaltignen menschlichen Zunande und beweglichen Beranderungen einzugeben, immer als die nich selbn gleich bleibende, nicht ern durch unfer Verhalten zu dem was fie in, werdende Gnade,

foließt sie unser personliches, sich bewegendes Wesen nicht aus. Sie vermag jedem nach feiner Art beizutommen, ohne irgend als phyfifche Macht uns zu zwingen, da sie gerade nur unser einsehendes Bollen hervorrufen will. Darum ift die Betehrung eine für Jeden zu seiner Zeit erfolgende, jedem das gleiche und ganze, untheilbare Beil zuwendend, dem ju früherer, jenem ju fpaterer Stunde. Matth. 20, 1-16, dem rafcher, jenem langfamer beitommend, dem in beftigen Erschütterungen, jenem in rubigerem allmäligem Naben. bem als gange und bleibende Bekehrung zu Theil werdend, jenem wie bersuchsweise in Regungen die wieder vergeben, wieder tommen, bis endlich fie Wurzel schlagen Matth. 21, 28-31. So bestimmt bie Gnade sich selbst gleich bleibt und barum ihre unverrückbaren Beilsordnungen inne halt, ift fie boch nicht für bloß eine einzelne Art menschlicher Buftandlichkeit sondern für alle Arten zu wirken fähig; fie ift das in jeder Betehrung wirksame, und jeder fo oder anders Bekehrte fühlt sich bekehrt von einer Gnade die ewig ift, por ber Welt ichon bas als mas fie fich uns nun erweist, so baß jeder Bekehrte fich als emig von ihr außersehen oder ermählt erkennt, wenngleich dieses als einst fixirten Rathschluß vorzustellen, ein fehr menschliches Borftellen ift und nur Werth hat als Veranschaulichung bes ewig fich gleich Bleibens ber Gnabe. Immer wird die Betehrung aus Buge und Glauben beftehen, da aber diefelbe erft als Wiedergeburt, erft als Rechtfertigung und Erneuerung zum wirklichen Gnadenstand wird, so tann erst in diesen Lehrstuden der Ort sein, bon Buge und Glauben ausreichend zu handeln. Die borangehende Betehrung besteht zwar auch ichon aus Erregung zu Buge und Blauben und ift die mit diesen Regungen eröffnete Umkehr, aber boch nur eine Gnadenwirfung die zu ihrem Wesen kommt erft in ber Rechtfertigung und burch diefe ermöglichten Erneuerung; benn nur im beschränkten Ginn haben wir den Ausdrud Betchrung berftanden als ein Irrewerden an der bisherigen Lebensweise, die fündhaft doch nur im Gesetzegehorsam das Beil suchte, ein Aufmerten auf die Offenbarung der neuen, Gunder rettenden Berech= tigfeit des Glaubens, ein uns abgewonnenes Umtehren, das aber feinen Erfolg erft erlangt, wenn nun die Unade ihre Rechtfertigung unserm Glauben einflößt und darauf hin unsere wirkliche Erneuerung auf sestem Grunde zu wirken vermag. Es dient zur Alarstellung des Heilungsprocesses, daß wir den Ausbruck Bekehrung in diesem Sinne präcisiren und ihn von der Wiedergeburt selbst, sowol von der rechtsertigenden als von der erneuernden unterscheiden.

- § 180. Die Belehrung führt in ben Gnabenftand ber Erlösungsreligion sobalb bem Glauben bie Rechtfertigung angeeignet wirb, und ber Belehrte fich burch bie Gnabe gerechtfertigt weiß.
- Mit Recht betrachtet man die Rechtfertigung als den entscheidenden Wendepuntt, mit welchen bas Beilsleben junachft als bantbare Freude über unverdientes Begnadigtsein erft ficher in uns auftritt, aber mit Unrecht wurde die Rechtfertigung barum auch bas zeitlich allererste bes eintretenden Beilslebens genannt: benn bas hieße diefelbe bem Gunder zugetheilt benten, ber noch volltommen in der alten Zuftandlichkeit berfunten ift, fo daß nur Willfin ibn rechtfertigen, ibm den Glauben anthun wurde, mabrend gam gleiche Undere biefes Gnabengeschent nicht empfingen. bie rechtfertigende Gnabe nicht als erftes eintreten, es muffen Engdeneinwirkungen ber sogenannten gratia præparans borangeben bis jur Erregung jur Umtehr ober Betehrung. Run erft tann bie Onade ihre vergebende Kraft wirken laffen und den Glauben an bieselbe so anregen bag er fie ergreift. Dieses aber ift bie Rechtfertigung, beren Begriff flar ju erfaffen ber Glaubenslehre obliedt. Sie entsteht aus bem Gnabenruf : bir find beine Sunden vergeben, die Schuld erlaffen, die Strafe geschentt! Diese Zusicherung glaubend fic aneignen ift etwas anderes als die wirkliche Befferung, welche nun erft beginnen tann. Darum wird richtig gelehrt, Die Rechtfertigung gebe ber wirklichen Befferung voran, welche grundlegend Erneuerung ift und in Beiligung fich fortfett; benn fein Gunder tann biege Rraft finden, fo lange er icon ber bisberigen Gunbe wegen fic verurtheilt mußte und barum bon ber achteften Befferung bie Beilberftellung nicht ficher erwarten durfte. Dieje fallt ohnehin fo ichwer bag nur Rrafte ber Gnade fie uns ermöglichen und nament-

lich die Sundenvergebung borber glaubig ergriffen fein muß. Mit Recht nennt die protestantische Dogmatif die justificatio eine forensis, nicht physica, d. h. es handle sich dabei nicht um unsere reelle Erneuerung und Beiligung ober wirkliche Gerechtmachung sondern um die gnädige Bergebung ber Sunde, Beseitigung ber von Gott uns trennenden Schuld und Straferwartung, somit um das Wiederangenommensein in die Baterliebe Gottes als begnadigtes Bottes= find, obgleich wir noch nicht beilig find. Mit Recht wird barum gelehrt die Rechtfertigung fei einzig durch Glauben ergreifbar, ohne daß unfere Werte, Bemühungen und Anstrengungen fürs Gute dabei in Unschlag kommen ober mitwirken. Dan muffe vielmehr gang und gar auf die Gnade und ihre Bergebung bertrauen, bon allem eigenen Thun und Berdienen absehen, sich mit all seinem Thun als ber Begnadigung bedürftig ertennen, turg, glaubig die Recht= fertigung ergreifen als eine Freisbrechung burch gottliches Ungbenurtheil, in welchem Gott uns wieder in seine Baterarme aufnimmt, als waren wir nie fündhaft gewesen, als hatten wir feine Schuld auf uns, als berbienten wir teine Strafe, als maren wir nie berirrt und berloren gewesene Sohne, als waren wir gerecht und Gott moblgefällig; gang wie im Bleichniß ber verlorene Sobn gu Engben angenommen und behandelt wird, als hatte er fich gar nicht berschuldet. Was Chriftus in diefer prattifch einfachen Beise lehrt, bas finden wir bei Paulus begrifflich icharf ausgeprägt, ba biefes neue Berechtwerben bor Gott bem lange um Befetesgerechtigkeit bemüht gewesenen Paulus in scharfem Gegensat zu dieser sich offenbaren muß. Endlich wird mit Recht diese Rechtfertigung bon ber beiligenden Befferung baburch unterschieden bag jene ein einmalig ertheiltes sei, diese aber ein successiv immer fort werdendes, hienieden nie vollendetes; so wie der verlorene Sohn beimgekehrt ein für allemal wieder als Sohn Aufnahme findet, obwohl feine Beiligung noch viele Zeit und Anstrengung in Anspruch nehmen mirb.

Bei biesem begründeten Festhalten an der reformatorischen Rechtfertigungsidee gegenüber der pelagianisirend römischen erkennt man erst die entscheidende Bedeutung des Vorgangs so wie das

Epoche machende des hergestellten Berhältnisses zu Gott, aus welchem nun erst eine wahrhafte Erneuerung und Besserung hervorgeht, so daß freilich der Rechtsertigungsglaube nicht sein kann ohne diese Wirkung, und ein Asterbild wäre wenn diese ausbliebe. So wichtig es ist die Rechtsertigung rein von der bessernden heiligung zu unterscheiden und von dieser unabhängig zu stellen, eine einzig vom Glauben ergreisdare Bergebung: ebenso wichtig ist es den wesenhaften Zusammenhang der Rechtsertigung mit der heiligenden Erneuerung bestimmt zu erkennen, da es keine vergebende Gnade des heiligen Gottes giebt, auf welche hin man sündigen dürste, die nicht heiligend wirken würde und zur Erneuerung antriebe.

2. Beim entichiedenen Festhalten ber protestantischen Rechtfertigungslehre find die aus polemischem Gifer ermachienen Uebertreibungen zu beseitigen. Schon die wohl begründete Lehre bag bie Rechtfertigung unabhängig bon ber fortidreitenden Beiligung ein für allemal bem Glauben zugetheilt werbe und eine fich immer gleichbleibende und vollftändige Bergebung fei, wird immer noch mit Uebertreibung behauptet, wenn man bas Gerechtfertigtwerben allein durch Glauben, bei der richtigen Erklarung bag ber Glaube bier nicht als verdienender Grund sondern nur als ergreifendes Mittel in Betracht tomme, babin beutet 1) "bag es folglich nicht auf den Grad der Bolltommenheit sondern nur auf die Bahrhaftigfeit und Wirklichkeit bes Blaubens antomme;" benn bie Bolltommenheit und die Wirklichkeit bes Glaubens laffen fich boch nicht jo abstract von einander scheiben. Wahr ift nur daß die vergebende Onade, wie sie bas Rechtfertigen in sich trägt und zutheilt, nicht etwas Wachsendes, noch weniger etwas durch das Wachsthum unferes Blaubens zu steigerndes ift, ober durch unfern Blauben erft bervorgerufen, gemehrt ober erganzt werbe; unwahr aber bag barum bie Aneignung der Rechtfertigung sich immer gleich bleibe und ber unvolltommenfte Glaube fie fofort in einer Fulle aneigne bie bei volltommner werdendem Glauben gar nichts mehr gewinne. ift bag die Rechtfertigung nicht erft bom Glauben des Bolltommen-

<sup>1)</sup> Philippi a. a. D. S. 16 f.

beitsftadium sondern icon bom ersten achten Glauben irgendwie erreicht wird, aber baraus folgt nicht bag für unfre Aneignung ber Rechtfertigung das Volltommenerwerden des Glaubens gleichgultig fei. Beruft man fich "auf bas treffende Bild ber Bettlerhand, welche die Gabe empfängt ganz gleich ob fie schwach und zitternd sei ober ftart und fest; auf das Befäß, welches thonern ober eifern gleich fehr ben goldenen Schat umichließe und halte," fo ift zu erwidern theils daß diese Bilber nicht ausreichen, indem eine ftarte Sand festhält mas ber gitternben entfällt, und ein festes Befäß ben Schat sicherer halt als ein gerbrechliches; theils aber daß der Glaube fich zur Rechtfertigung nicht so mechanisch berhalten tann wie Sand oder Gefäß ju bem mas fie in fich ichließen. Cbenfo wenig paßt "ber gemeine ober edle Reif, in welchen ber Sdelftein gefaßt fein konne." Wir haben mohl ein Intereffe bie Rechtfertigung als Babe Gottes immer fich felbst gleich zu erkennen, ebenso als immer nur durch Glauben zu ergreifen; aber wir haben fein Intereffe, zu leugnen daß mit fortwachsendem Blauben auch bas Ergreifen berfelben ein festeres und gesicherteres werde. Wohl sichert bas Chriftenthum uns eine Bnabe zu, welche nicht burch unfere Anstrengungen bergrößert wird, und biese volltommene Bergebung ift es welche icon ber erfte Blaubensteim ju ergreifen fabig ift; wohl ergreift der Glaube ein gemiffes Beil, aber man darf nicht übersehen daß er, je träftiger er wird besto mehr auch von der Beilszuversicht fich durchdrungen weiß. Giebt es im Subject feine folechthin unverlierbare Gnade, wenngleich fie in Gott niemals aufhort auf uns gerichtet zu fein, so giebt es auch im Subject teine schlechthin unverlierbare Beilszuversicht, und nicht ohne Schwantung wird ber Glaube die Rechtfertigung ergreifen.

So verhält es sich auch wenn man die weitere Uebertreibung hinzunimmt, welche behauptet daß die zu ergreifende Rechtfertigung oder Sündenvergebung ganz speciell "im Anrechnen der Gerechtigkeit Christi" bestehe, "welcher wir durch unsern Glauben und sein Wachsthum gar nichts hinzufügen, die vielmehr in sich immer gleich vollkommen sei, ob wir sie mit schwachem oder starkem Glauben

-annehmen." 1) Denn ob wir nun die bergebende Gnade felbft, wie fie im Evangelium geoffenbart ift, als bas rechtfertigende, freiiprechende nennen, fo bag eben ihr fundenbergebender Spruch bas rechtfertigend anzueignende sei; ober ob wir in ber concret berfonlichen Form sagen, Christus sei bas rechtfertigend anzueignende, ja geradezu nur feine geleistete Gerechtigkeit, ober vollende speciell nur sein genugthuender Subntod : immer bleibt die richtige Lebre diefe, daß das anzueignende Rechtfertigungsgut eine ftets gleiche, volltommene Größe fei, von Anfang an gang und volltommen fich barbietend, in sich nicht theilbar, so daß man etwa nur einen Bruchtheil besselben empfangen konnte;2) baraus folgt aber nicht bag unfer Gerechtfertigtsein durch schwachen Glauben eben fo völlig und ficer angeeignet werde wie burch ftarten. Dag aber ber Glaube, auch sofern er die Rechtfertigung ergreift, noch so fehr ein wachsender, fich bervolltommnender fein, im bolltommenften Stadium wurde er nicht minder als im noch unbollkommensten die bolle Sundenbergebung als reines nadengeschent annehmen, ja ber bolltommene Glaube nur um fo mehr. 3m Sichgerechtfertigtfühlen giebt es also unzweifelhaft Fortschritte wie Rudschritte je nach bem ungleiden Buftand bes Glaubens, mas ja auch bon ber Beilszuberficht anerkannt werden muß. Allerdings "kann und soll ber Mensch seines Beils gewiß fein, eben weil er biese Gewißheit nicht auf seine eignen Werte stütt, auch nicht auf ein Berdienst seines Glaubens oder überall nicht auf den Glauben, der als immer unbollkommen eine feste Zuversicht nicht begründen tann, sondern einzig auf Gotte vergebende Ungbe in Chriftus. So ift er im Glauben feiner Seligteit gewiß," ober vielmehr er ergreift im Glauben eine fichen Seligkeit, kann aber subjectiv biese Zuversicht der Seligkeit boch nur haben nach dem Maage feines Glaubens, der "wie fein Wachsthum, so auch seine Schwankungen hat." Die Ausbruckweise, "ber schwache, angefochtene, ringende Glaube habe bie Gerechtigfeit und Seligfeit boch nicht berloren, benn in Momenten

<sup>1)</sup> Ebbs. S. 18.

<sup>2)</sup> Matth. 20, 1—16. Bergl. m. Predigten IV. 11.

wo er seiner Seligkeit nicht mehr gewiß ist, könne seine Seligkeit ihm bennoch gewiß bleiben," sagt doch nichts anderes als immer bleibe für den Glauben jedes Stadiums dasselbe ganze Gut sicher dargereicht, aber aneignen könne der Glaube es doch nur nach dem Maaße seiner Bollkommenheit.

Die Sündenvergebung, wesentlich eines mit der Rechtfertigung, ift nicht mehr babon abbangig ju benten bag Gott erft auf ein ftellvertretendes Suhnopfer bin, erft auf bolltommene Beborfamsleiftung Chrifti bin fie ertheilen durfe oder tonne oder wolle, was oben im driftologischen Abschnitt als ein Digverständnig sich enthüllt bat. Bollends daß Christi boller Gefetesgeborfam uns bie wir diesen nicht leiften, angerechnet werbe, und bag sein Leiben ftatt alles beffen mas mir unfrer Sunbe megen zu erdulben ichulbig waren, eintrete, alle biefe und abnliche bogmatische Borftellungen find als ungenügend für die genaue Doctrin zu beseitigen, ba einerseits die neutestamentlichen Stellen welche zu diesen Doamen Beranlagung geben, als Redeformen und Beranichaulichung für opferbringende Nationen begreiflich find, anderseits die durchgreifende n. t. Darftellung eine viel einfachere ift. Das Evangelium felbst ift bie Berkundigung der Sundenvergebung und zeigt nirgends eine anaftliche Frage, wie boch Gott zu berfelben berechtigt fein konne, noch Bemühungen eine folche Frage zu beantworten. Bergl. § 132.

- § 181. Der Glaube, selbst auch von der aneignenden Gnade erzengt, ist zunächst als der die Rechtfertigung annehmende wesentlich Bertrauen auf die in Christus vergebende Gnade, so daß ein Erkennen und Zustimmen dazu gehört.
- 1. Obgleich der Glaube das ganze Heilsleben ergreift oder auswirkt, kann sein eigentlicher Begriff doch am besten da gefunden werden wo er die Rechtsertigung ergreift; denn daß der Glaube rechtsertige, d. h. uns die Sünde vergebe, ist ein der Erläuterung bedürftiger Ausdruck, wie schon Zwingli geltend macht daß es der erwählende Gott sei welcher uns rechtsertigt und frei spricht, der Glaube aber das einzige es ergreisende Organ. Dieses eben ist

fein hauptwert, die Gnade zu erfaffen, ihr zu bertrauen, hingabe an sie zu wirten und so ben immer fortbauernben Grund bes neuen Lebens auch immerfort zu gewinnen; benn ob immerbin nothwendig die Liebe mit ihren Werken aus dem Glauben bervorgeht in ftets machjender Beiligung, jo grundet fich biefes Alles auf ben Die Rechtfertigung ergreifenden Glauben. Der rechtfertigende Glaube aber dauert jo lange fort als er nicht ins Schauen fich aufbebt, somit gar nicht blog im grundlegenden Stadium sondern auch im Ausbau des Beilslebens, ba auch ber volltommenfte Beilige bod nie aufhört fein Deil auf die vergebende Bnade zu grunden. Dieje innige Beziehung bes Glaubens gerade auf die Rechtfertigung zeigt am besten wie wenig ber Glaube unfer Berbienft, unfer Wert, unfre Tugend fein tann, ba er als rechtfertigend zu alle biefem ben icharfften Gegensat bildet. Das Beil dem rechtfertigenden ober genauer dem die Rechtfertigung ergreifenden Glauben aufdreiben. beißt, es uns selbst nicht auschreiben sondern einzig der vergebenden Onade, jo daß diefer Glaube felbit auch nur bon ber Onade in uns gewirft und hervorgerufen wird, nicht aber etwas aus uns felbst ift womit wir Gott entgegen tamen und worauf er warten murde: benn jo berftanden mare ber Glaube felbst auch ein ob noch so innerliches Wert, wie die Arminianer meinen wenn fie die Borftellung begunftigen, die Gnade bestehe nur barin daß fie ftatt des uns fehlenden Bejetesgehorfams wenigstens das Blauben berlange, und dieses Gehorsamsein bann als Surrogat für ben eigentlich werthvolleren Gesetzgehorfam gelten laffe; ober wie bie Socinianer geradezu jagen, mas uns rechtfertige fei der Blaubensgehorfam. Bei diefer Anficht murde bas Chriftenthum auch wieder eine bloß modificirte Gesetzeligion, Gott ftande als zwar nachsichtiger herr befehlend da, und wir hatten im Leiften eines zwar erleichterten Behorsams den neuen Beilsweg zu mandeln. 1) Dieser Berab

<sup>1)</sup> Philippi V. 1. S. 141. "Die arminianische Justification ist eine Relazation von der Strenge des Gesetzes. Sie nimmt einen unvollsommen Gerechten an, obgleich nur der volle Gesetzesgehorsam vollsommen wäre." Wer aber dies von Christus zu leisten uns angerechnet haben will, meint eben auch derselbe sei die vollsommenste Leistung.

setzung bes Christenthums in eine noch dazu minder ernste Gesetzeseligion gegenüber hat die evangelische Kirche gerade in ihrer Glaubensrechtsertigung das Christenthum als Erlösungsreligion erkannt. Der rechtsertigende Glaube steht daher allem eigenen Leisten diametral gegenüber, und entsteht nur wo alles Bertrauen auf eigene Leistungen gebrochen ist.

Auch diese tiefe Grundwahrheit der Reformation ift aber durch Uebertreibungen ber Volemik verwirrt worden. Man meinte behaupten zu muffen, ber Glaube fei ein Gefchent Gottes und zwar ein schöpferisches Machtwert allmächtiger Gnabe, und tam auch bon ba aus zur absoluten Gnadenwahl, weil ein Allmachtswert unfehl= bar gewirtt werden muß, folglich wo die Wirtung ausbleibt, da bie Allmacht auch gar nicht gewirft haben tann. Gin ichöpferisches Werk der Gnade mag man den Glauben allenfalls nennen, nicht aber ein Allmachtswert; weil aber gerade das Erichaffen gur All= macht als folder gebort, fo wird richtiger bom Erzeugen und Berborrufen des Glaubens geredet als von feiner Erschaffung. tonnte nicht entstehen, wenn die Engde ihn nicht berborrufen und erzeugen wurde. Gin Gut muß ba fein, an mich berankommen, bebor ich an basselbe glauben tann. An die Gnade glauben tann ich nicht, wenn sie mir nicht geoffenbart und fund wird. Bollends bas Christenthum als geschichtliche Bolloffenbarung ber Erlösungs= religion muß mir berkundigt werden, bevor ich es glaubend ergreifen kann. Röm. 10. 14. Und nicht bloß ist dieses eine conditio sine qua non, sondern das fich darbietende Beilsgut übt die mich zum Glauben vermögende, benfelben in mir erzeugende Rraft aus; es allein tann mich geminnen, anziehen, meinen Widerftand aufheben. Der Glaube läßt fich nicht zuwerfen, im Schlafe uns eingießen, wider Willen uns aufzwingen, wie etwa ein ohne und außer uns borbandenes Etwas, das wir gezwungen ober freiwillig genießen tonnen; der Glaube ift gar nicht wie das Beilsgut außer und ohne uns, läßt fich also auch nicht barreichen, eingießen, von Augen ber geben, so wenig als uns der Mund mit der Speise geschenkt werben tann ober das Bedürfnig und das hungern. Es ist daber ungenau ber Blaube ein Gnadengeschent genannt worden im Sinn

ber Uebertragung eines braugen seienden Etwas in uns hinein, oder ein Erschaffenes im Sinn des Machens aus Richts; benn ber Glaube ift feine Creatur sondern die Lebensäußerung einer solden. Wenn ber Apostel ihn ein Geschent Gottes nennt, fo meint er es im Sinn einer unverdienten Wohlthat und Forberung, die Gott uns zu berichaffen bemüht ift, und wenn der Glaube nicht Jedermanns Sache ift, fo beißt bas nicht, Gott biete ibn als Beiden! nicht Jedermann an, sondern nicht Jeder sei willig und fähig den Glauben in fich ermeden zu laffen. Denn erwedt, berborgerufen muß er werden, nicht aber aus Nichts erschaffen und dann bon außen in uns eingebracht, ba nur ich selbst zur Action bes Glaubens bermocht werden fann. Ift ber Glaube bas Organ ober beffer das Empfangen des anzueignenden Beilsgutes, so muß er als in uns rubende Unlage, beren Berwirklichung Bedurfnit wird, gewedt und erregt werden; benn daß er als donum superadditum zur ohne ibn bollftändigen Menschennatur bingufomme, fann die ebangelische Glaubenslehre am wenigsten zugeben, bieb mehr muß er jur begriffsmäßigen Bollständigteit unfers Befens geboren, und ohne seine actuelle Berwirklichung die menschliche Beftimmung unerreichbar fein. Die ganglich ungenügende Borftellung baß der Glaube ein bon Außen ber zu unferm Wefen bingutommendes fei, ift beranlagt durch eine ebenfo ungenügende Borftellung bom Verhältniß des Beilsqutes zu unfrer Natur. Wenn man das Beilsaut, weil es rein nur bon Gottes Gnade ausgeht, barum für eine Darbietung erklart welche Gott mit willfürlichem Willen mit gewähre, eben fo gut aber gar nicht gewähren konnte, und beim Geben wie beim Nichtgeben bennoch berfelbe Gott bliebe : so mußte freilich mit bem arbitrar angebotenen Beilsgut auch die Fähigkeit des Annehmens uns von Außen geschenft werden. Ift aber bas Beilsaut bas Me tualifirtsein ber unserm Wesen immanenten Bestimmung, so mus auch der es aneignende Glaube immanent in unferm Wefen ruben und ähnlich wie andere Anlagen ober Reime, wie die Frommigteit selbst in uns geweckt und actualifirt werben. Das meint boch bie bogmatische Aussage, ber Mensch im Stande seiner Unversehribeit habe den Glauben beseffen und erft als Sünder ihn verloren. Ran

hat aber in der Lehre bom Glauben diefes fein Berhältniß jum Befen bes Menschen viel zu wenig ins Auge gefaßt, indem man fteben blieb beim Beidenktsein des Glaubens durch Gottes freie Gnade, ohne dabei näher zuzusehen ob ein bloßes superadditum heraus= tomme oder ein integrirendes Moment unsers mahren Wesens von ber Bnade erregt werbe. Immer aber ift man mehr bem erfteren augewendet, wenn das Darbieten der Erlösungsreligion selbst auch aus bloß arbitrarer Gnade abgeleitet wird. Gott, fagt man, konnte bas gange Menschengeschlecht ber Gunde wegen mit Recht verdam= men und seinem Sundenelend überlaffen; ja ein Ampraldus 1) meinte sogar die Machtvollkommenheit Gottes dahin ausdehnen zu muffen daß er als absoluter herr fogar abgesehen bon ber Gunde Alle fürs ewige Berberben batte erschaffen können, eine abstracte Moglichkeit die Gott freilich nicht wirklich wolle, weil er auch gutig fei. Gerade die reformirte Dogmatit tann bier gur richtigeren Gin-Ift Alles, namentlich alle Religionsentwicklung ber fict führen. Menschheit ewig im Organismus der gottlichen Rathschluffe borber festgestellt, so tann nicht die Gesetzeligion als erste Religions= art nothwendig, die Erlösungsreligion aber als zweite und nachfolgende blog willfürlich und arbitrar angeordnet fein, sondern gewollt ift bas Uebergeben von der erften zur zweiten, und diese fo nothwendig wie jene, ja die erstere gerade nur als verschwindender Durchgang zur eigentlich beabsichtigten zweiten gewollt. Darum ift sowol das Darbieten des erlosenden Heilsqutes als auch der es aneignende Glaube bas für unfer Befen bestimmte, ihm immanent nothwendige, und Alles begründet von dem Gott welcher die beilige Liebe und Gnabe ift. So wenig biefe Gnade ju Gottes sonft icon bolltommenem Wesen erft arbitrar bingutommt, eben so wenig feine Gnadenentidluffe au einer fonft icon bollenbeten Gesammtbeit gottlicher Rathschluffe. Dan bat bier im Interesse bie Gnade Sottes als freie, nichts schuldige zu verherrlichen, so übertriebene Formeln aufgebracht daß ein doch nicht beabsichtigtes superadditum beraustommen muß; die Bnade wurde ein zu Gottes Wesen bin-

<sup>1)</sup> De jure dei in creaturas. Centralbogmen II. S. 356.

autretendes, die Erlösungsbarbietung ein gur wesentlichen Weltordnung noch arbitrar bingu beschloffenes und ber Blaube em gu unfrer Natur beigegebenes. Wenn aber für die Paradiefes-Integrität, in welcher die bolle Begriffsmäßigkeit ber Menschennatur veranschaulicht wird, die Protestanten mit Recht fagen, Abams gottliches Chenbild und Berechtigfeit fei tein bloges superadditum gewesen sondern die Berwirklichung der begriffsmäßigen Ratur, und bazu habe namentlich auch der Glaube an Gott und die Liebe gehott: so muß folgerichtig das Bergestelltwerben aus bem Fall eine uns mesentliche Bestimmung sein sammt allem was bazu unentbehrlich ift, also sammt dem Glauben. Allerdings ift es feine Naturbeftimmtheit sondem moralische Bestimmung, welche nur durch Ertennen und Wollen berwirtlicht werden tann. Berdunkeln und berwirren wir uns burch Gunde unfer mahres Ziel, fo forgt die gottliche Liebe welche dem Gunder gegenüber als Gnade erscheint, für bas objective Sichoffenbaren unfres Ziels und wedt durchs Zeigen feines herrlichen Werthes aus der verwirrten Erfenntnig und verkehrtem Willen das achte und richtige wieder auf, so daß wieder ein Bertrauen auf dasselbe entsteht. Dieses ist das Erzeugtwerben bes Glaubens gerade aus den unterbrudten Reften unfrer begriffsmäßigen fittlichen Natur, ein Ingunden bes glimmenden Dochts, ein Starten bes gerinidten Robrs, ein Actualifiren des durch Unterdrückung schwach und latent gewordenen.

2. Bestätigt wird das Gesagte durch den Begriff des Glaubens selbst als einer Bethätigung unsers eigenen innern Wesens, da wir es sind welche glauben, und kein Stellvertreter es uns abnehmen, statt unser und für uns glauben kann; denn ganz etwas anderes ist der sinnige Gedanke daß Christi volltommener Glaube unser immer unvollkommenes Glauben ergänze; ein Ergänzer ist nicht Stellvertreter, denn er ladet zur Lebensgemeinschaft ein, nicht aber zum Unbesorgtsein wegen mangelnder Leistung die er für uns besorge. Schon die Definition des Glaubens daß er aus notitia, assensus und siducia bestehe, nennt lauter menschliche Bethätigungen; er sei ein Wahrnehmen nemlich des uns verkündigten Heilsgutes, ein beifallendes Zustimmen zu demselben und ein Lertrauen auf dasselbe. Und zwar ist der Kern im Glauben das

Bertrauen, so daß das Wahrnehmen und Zustimmen nur die borangebenden Bedingungen find welche ohne bas hingutommende Bertrauen das heil nicht aneignen, da auch Unbußfertige, ja die Damonen bas Beilsobject tennen und es für bas halten muffen was es ift, somit seiner Wahrheit beiftimmen. Erst wenn ich meine beilshoffnung auf dieses Beilsobject grunde, ihm mein Bertrauen idente, kann es mein werden; baber wird der Glaube als assensus fiducialis beschreiben, 1) Sache bes Willens, nicht bes blogen Berftandes, nicht das credere aliquid sondern in aliquem; denn bes Glaubens Zuverficht fei bann in einer Seele, mann fie bem bochsten Gut so vertraut daß sie auf ein anderes gar nicht achten mag. Der tatholische Glaube freilich ift ein viel durftigerer, mefentlich Sache bes Berftandes, bas zustimmende Ertennen; daber biefer Glaube theils für sich allein noch nicht rechtfertigt sondern erst durch die Liebe formirt, beseelt werden muß, fides formata, theils aber auch nach berlorenem Gnadenstand fortbauern tann, theils endlich soweit er ein practisches Bertrauen mare, im deboten Behorsam gegen die Rirche sich zeigt, gegründet auf das zustimmende Fürmahrhalten alles beffen mas die Rirche lehrt und gebietet. Weniger bas Glauben an Chriftus, als biefes bevote Sichhingeben an bie Rirche ift die Grundlage aller tatholischen Frömmigkeit, ein Glaube an die unfehlbare Autorität der Kirche, ihre Hierarchie, ja des Bapftes, soweit immer diese Autorität fich als zum Beil nöthig ausdehnen und was immer sie, mir befannt oder noch nicht befannt, fides implicita, ftatuiren mag. Beil ber Glaube bier wesentlich Die Rirche jum Object hat, so muß er, ob immerhin durch die Onade. doch auch bon uns felbft aufgebracht werben, woraus ein Berdienst entsteht. Die Reformation thut den entscheidenden Schritt ben Glauben statt auf die Rirche vielmehr einzig auf Gott selbst hinzurichten, womit benn bas Abbangigsein schlechthin gegeben ift; benn mahrend wir bon ber Rirche nicht ohne Wechseleinfluß somit nur beziehungsweife abhängig fein konnen, ihr mit Abhangigkeit und Freiheit gegenüberstehen, tonnen wir von Gott nur ichlechthin

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 506.

abhängig sein, so daß nur er unsern Glauben wirkt, nicht aber auch wir neben ihm.

3. Der Begriff bes Glaubens wird baber erft recht bestimmbar, wenn sein Object, das woran geglaubt wird, mit in die Definition eintritt. Man tann all unser Religiossein ichon ein Glauben nennen, benn an Gott und fein Walten über uns zu glauben, ift 3 ming li bringt icharf auf biefes Bezogensein bes Frommiateit. Blaubens auf Gott allein, ba auf Creaturen ju trauen eben faliche Religion sei. Die einzige Definition des R. T. bom Glauben ift gerade diese allgemeine, Bebr. 11, das Zuberficht haben zur unfichtbaren göttlichen Macht, welche Zuversicht große und kaum für möglich gehaltene Aufgaben lofe, abnlich wie Chriftus felbft bom Berge versegenden Glauben spricht, Matth. 17, 20; 21, 21. hier aber handelt es fich um ben erlofenden Beilsglauben, der im Unterschied bom Glauben in bloger Gesetzeligion, an ben erlosenben Gott glaubt, baber benn alle Bezeichnungen bes Objects auf welches ber Glaube sich bezieht, immer die Erlosungsreligion irgend wie charafterifiren. Noch specieller bezieht fich ber Glaube als rechtfertigender auf den erlosenden Gott als den Sunde vergebenden, baber benn bald die bergebende, freisprechende Gnade genannt wird, bald bas Cbangelium ober die Berfündigung ber Sündenvergebung. bald die Gnade Gottes in Chriftus, bald Chriftus als ihr Offenbarer und Mittler, bald bie Leiftungen Chrifti, fein Gehorjam, seine Gerechtigkeit, balb sein Leiden und Sterben, fofern es als fühnend, die Sündenvergebung erwerbend und darbietend gefakt Genauer will die Dogmatit das Beil auf Gottes Gnade als urfachlichen, auf Chrifti Gerechtigkeit als wertzeuglichen Grund beziehen, wozu dann der Glaube als empfangende Urfache bingutrete; aber diefer Gedanke führt boch nur auf Bottes Gnade, wie sie sich durch Christus objectiv und burch ben Glauben subjectiv vermittle. Fragen wir was denn der rechtfertigente Glaube als Object ergreife, so bleibt die wesentliche Antwort immer das Beil der Erlösungsreligion, namentlich die in ihr offen-

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 509.

barte Sündenvergebung oder Wiederaufnahme in die Gotteskindsschaft. Immer kann das mittlerisch verwirklichte Heil Object des Glaubens sein, nur wenn in demselben die göttliche Gnade selbst anschaulicher ergriffen wird, denn "wer an mich glaubt, glaubt nicht an mich (bleibt nicht bei mir stehen) sondern an den der mich gesandt hat," und "das ist das ewige Leben, daß ihr glaubet an Gott unsern Bater und den, den er gesandt hat. Resus Christus."

- § 182. Die bogmatische Anrechung der Gerechtigkeit Chrifti bat Werth als eine Beranschaulichungsweise des wesentlichen Borgangs der Rechtsertigung, wie sie denn in der Schrift nur als eine einzelne Ausbrucksweise vorkommt neben dem viel durchgreisender bezengten Wesentlichen.
- 1. Die Berfteifung auf eine Rechtfertigung welche burchaus nur als Zurechnung ber Gerechtigkeit Chrifti zu faffen fei, leidet an vielen Uebelständen, und muß gerade die borherrichend im R. T. und besonders in Chrifti Mund bortommende Lehrweise immer erft aus der Dogmatit berbeffern. Sehr vielen Gleichniffen und Ausfprüchen über die Sundenbergebung fehlt so ganglich jede Berbeiaiebung eines Berdientseins berfelben burch Chriftus ober gar burch blogen Sühntod, daß unsere Dogmatiker immer in die Lage tommen, aus ihrem bessern und genauern Wissen ben herrn ergangen zu wollen. Aber auch hievon abgesehen leidet diese Theorie an innern Uebelftänden, wie es nicht anders fein tann, wenn man bereinzelte sinnige Ausdrucksweisen bes Apostels jur icarfen Doctrin ausbilden will. Immerhin meint der Sat bag Chrifti Gerechtigfeit als uns noch fremde oder doch als außer uns das Fundament unserer Rechtfertigung sei, boch nur bag biefe nicht erft aus bem Chriftus in uns, b. b. aus feiner Ausgeftaltung in uns und unferm Banbel, somit nicht erft aus ber Beiligung tomme und mit dieser machfe. Denfelben Gebanken konnen wir auch fo aussprechen, bag nicht die in uns fich auswirkende Gnade sondern die bor unserer Beiligung icon in Gott für uns vorhandene, nicht die gratia gratis data sondern die gratis dans uns rechtfertige. Aber

unsere Rechtfertigung, sofern sie boch erft an bugenbe Umtebr, conversio, anknüpft, beginnt boch nicht, so lange die vergebende Gnade uns rein fremd und nur außer uns ift, so lange ber Ruf gur Bekehrung uns ein außerer Schall bleibt; bie Gnabe und ihr Berufungswort muß boch in unser Inneres einwirken, somit auch eingeben, foll fie uns rechtfertigen konnen. Darum ift bag Chriftus und feine Gerechtigkeit uns rechtfertige in ihrem rein außer uns fein als nur frembe, ein uncorrecter Ausbruck für ben richtigen Lehrsat bag Chriftus und feine Gerechtigfeit bon uns ergriffen fofort uns rechtfertige, nicht etwa erft burch bie weitere Auspragung Wenn aber unsere Rechtfertigung bom feiner Gestalt in uns. ganglich uns Frembsein seiner Gerechtigkeit nicht ausgeht, fo tam auch die Formel daß seine Gerechtigkeit als eine fremde uns jugerechnet werde, oder anstatt der (nicht borhandenen) unfrigen für uns eintrete nicht genau zutreffend sein, namentlich nicht in ber für synonym geltenden Erläuterung bag Gott uns Sunder als Gerechte ansehe und dafür erkläre; benn die Einwendung bleibt doch berechtigt, Bott sehe nichts anders als es ift, und erkläre nichts für gut was schlecht ist. Meint man diese Einwendung badurch abzuweisen baß wir ja burch Glauben in eine innere Gemeinschaft mit biefer fremden Gerechtigkeit gelangt feien, fo beißt bas eben ihr bloges Fremd= und Außerunssein wieder beschränken. Auch liegt in Diesem für gerecht Erklaren des noch fündhaften Menschen eine 3weibeutigkeit, indem sich in die forensische boch die physische Rechtfertigung einschleicht, als erklare und fete und Bott für gerecht b. h. heilige, mit der Gerechtigkeit und Beiligkeit Chrifti ausgeruftete, mahrend doch nur gesagt werden foll, Gott vergebe bem fich bekehrenden Sunder die Sunde ganglich und nehme ihn als Kind wieder an, obwol er noch fündhaft ift. Auch daß er uns febe nicht als Sünder, wie wir es doch find, sondern übertleidet mit bem Gewand der Gerechtigkeit Christi u. a. m. ift ein sinniges Bild, aber nicht exacte Doctrin. Bollends daß Chrifti Bolltommenheit unsere Unvolltommenheit bebede ober ergange, meint mehr unfere Beiligung, die unbollftandig ift, als unfere Rechtfertigung. Nicht Christus, erft seine Junger fingen an bergleiche Musbrud-

arten zu erzeugen, weil sie ihren erlangten Frieden und Beiligung unmittelbar auf Chrifti Berfon und Leiftung gurudführen mußten: aber ihnen mar feine Gerechtigkeit nicht mehr eine rein äußere und fremde, ihnen war fie nicht eine bloß zugerechnete. Das Unrechnen ber Gerechtigkeit ift nur ein positiver Ausbruck für bas Bergeben und Wegnehmen der Sunde, gerade fo wie man die positive Seite auch Adoption nennt, d. h. Annahme in die Kindschaft, ohne baß barum die volle Gottessohnschaft Christi zugesprochen mare. Gundenvergebung und Frei= oder Gerechtsprechung find nicht zwei Stude fondern Gin Borgang, nur berichieden gefaßt und ausgedrüdt; benn bas Berechtsprechen als richterlicher Spruch ift eben bas vergebenbe Freisprechen bes Schuldigen, nicht aber ein Beiligmachen, ja nicht einmal ein Beiligsprechen ober für Beiligerklaren. wird zwar behandelt als mare er fein Gunder, ber Schuldige als ware er nicht schuldig; immer aber boch als ein Sunder und Schulbiger, welchem gangliche Bergeihung geschenkt ift; er wird als Rind wieder in die Baterarme aufgenommen, aber doch als ein reuiges Rind welchem verziehen ift. Man meint nur das volle, ganze Bergeben, wenn man etwa fagt, ber Menfch fei nun vor Gott baran wie ein gerechter und beiliger, wie einer ber nie gefündigt hatte; benn es muß und foll ja der Begnadigte fich immer bewußt bleiben, daß er ein aus Unaden wieder angenommenes Rind ift und biefer Unade bedarf nicht nur fur die Bergangenheit sondern auch für Gegenwart und Zufunft. Bergift man biefes und redet vom absolut Berechtsein vor Gott, vom zugerechneten Besitzen ber Bollgerechtig= teit Christi: so fordert man die Frage beraus, ob denn im Sinn eines völligen Auslöschens Sündenvergebung, Schulderlaffung, Straficentung überall etwas bentbares und mögliches fei, ba bas Bewußtsein des Begnadigten doch gegenwärtig behält daß er Sünder gemefen, daß dieses eine Schuld und Strafwürdigkeit begründe. Chen darum tann auch das Berhältniß des Begnadigten zu Gott niemals gang basselbe merben wie bas eines immer beilig Bebliebenen, der gar feiner Bergeihung bedürfte.

2. Gerade mit dieser Frage ob es denn wirklich eine Sunden= vergebung geben könne, hangt die Idee einer erforderlichen Suhne= leiftung zusammen, welche fich im Rreuzestod Chrifti verwirklicht habe, jo daß nicht wir fondern ein Anderer fur uns die Gubne Bott fonne nicht einfach die Sunde wieder ungeschehen machen, fie auslöschen, ihre in seiner eigenen Weltordnung mitgefette Schuld und ftrafenden Folgen wieder aus der fittlichen Beltordnung herausbrechen zu Bunften bon diefem ober jenem, wie etwa die Socinianer meinen, wenn fie ftatt einer bom unberanderlichen Wesen Gottes ausgebenden und darum unverbrüchlichen fittlichen Weltordnung, ein nur beliebiges und arbitrares Walten bei blogen Willens aufstellen, der wo er will ftrafen und begnadigen tonne, - wieder ein Zeichen daß die Socinianer bei bloger Besekesreligion fteben bleiben, darum Gott vornehmlich als herrn anfeben, für feine Selbstvermittlung mit feiner Welt, wie die Erinitätsibee jolde jucht, teinen Sinn haben und bes Menschen gottlich Chenbildlichfeit blog in feiner abbildlichen Berricherftellung über alle andern Erdengeschöpfe finden wollen. Gine willfürliche Berrichaft Gottes, beffen Wille freilich ber Wille bes gut und weise geeigen ichafteten Wefens fein mußte, ein Strafen ober Begnabigen nut nach Regentenweisheit sich richtend, fonnen wir nicht ftatt ber feften. fich gleich bleibenden sittlichen Weltordnung, d. h. heiligen Beich gebung und beren gerechten Sandhabung uns aufreden laffen. Run aber je entschiedener wir diese behaupten, desto mehr icheint die Sündenvergebung undentbar. Ober wie tann eine sittliche Wellordnung unveränderlich fest stehen, wenn ihre Saubtfache baf bei Bute seinen Segen, das Boje seinen Fluch nach fich ziehen muß meniastens theilweise soll aufgehoben werden? Das mare ein gottliches Thun wider Gottes Weltordnung felbst, somit ein sittliche Miratel, ein die sittliche Weltordnung durchbrechendes Bunder und genau der Bunderbegriff oder Unbegriff welcher fich uns überall als unhaltbar enthüllt hat, gerade so unhaltbar wie das natürlick Miratel, d. h. ein göttliches Thun in der Raturwelt meldes mit der unverbrüchlichen, von Gott ausgehenden Raturordnung in Widerspruch fame. Indem wir aber eine Sundenvergebung diefe socinianischen Begriffs auf Rosten ber sittlichen Beltordnung ber werfen, liegt uns ob nachzumeisen daß es eine Sundenvergebung

aiebt im Ginklang mit diefer Weltordnung. So wenig nemlich für die Naturordnung das Darüberstehen einer sittlichen Weltordnung ein miraculofer Durchbruch ift, 1) eben fo wenig ift die noch höhere Ordnung des erlösenden Gottesreiches ein Widerspruch und Durchbrechen der sittlichen Weltordnung; und wie sich die sittliche Welt an die natürliche anschließt, auf sie aufbaut, so und nur noch inniger schließt sich die göttliche Reichsordnung an und baut fich auf in und über ber sittlichen Weltordnung. Wie aber bie sittliche erst dem sittlich erwachten Menschen jum Bewußtsein tommt, fo offenbart sich bas erlöfende Gottesreich mit seinen Ordnungen nur für den zur Gottestindschaft auflebenden Menschen als die Beilung bes bon ihm erfahrenen Sundenelends, indem Gott als die Liebe offenbar wird welche auch bas fündige Geschöpf umfaßt, somit sich gur Gnade bestimmt und dem Reuigen welcher biefer Gnade ber= traut, theils die Sunde nicht anrechnet ober vergiebt, theils gerade baburch ihn jur Erneuerung und Beiligung führt. Die Gundenvergebung ift aber burchaus nur mas das Wort aussagt, nicht das Berwandeln eines gefündigt habenden in einen nicht gefündigt habenden; die Abnahme der Berschuldung ift eben so wenig die Erklärung, es fei feine Sould contrabirt worden, und bas Erlaffen ber Strafe eben so wenig eine Beseitigung des Strafe Berdient= habens, ja nicht einmal ein Berausnehmen bes Menschen aus ben Folgen seiner Sunde; wie benn 3. B. Reiner durch die Rechtferti= gung ben aus frühern Ausschweifungen folgenden Rrantheiten sofort entzogen wird, noch dem Bewußtsein der begangenen Gunde, auch wo er sie durch Ersat wieder aut machen tonnte, 3. B. im Wieder= geben eines geraubten Gutes. Die Rechtfertigung ift vielmehr gerade nur die Wiederaufnahme des durch Sunde Gott entfremdeten Menschen, die Beseitigung der trennenden Scheidemand, die Aufbebung bes Schredens por ber Strafe, indem bie Folgen ber Sünde außer und in uns nicht mehr als Bornesichaalen bes Strafrichters fondern als heilsame Buchtigung bon Gottes rettender Liebe hinge=

<sup>1)</sup> Als Durchbrechung ber Ordnung ift von Melanchthon bas Wunder befinirt worden:

roman us enen remender Erich u en jemendes har rementen norten. Darum Sanen for nicht mehr nich biog mörbe. ron Arjen der der Sinde priestene, und die numer inc dauernde, fagenannte eurge oder hallenfarfen führ einerfen, wie de få enverler migter av den velder myelefien, erfinen und dekich fir immerien über fich beschricht, fundeur ibs neichter Ailen der Sinde, die nur jum dell neurfriede Jähringe reiden und mir der Mitterung im der mitmenter innehmen. Darm ben das Safre der nimitden Kedeurung des die ander Spring edicker und in dies kritike anderendels werden. 🖚 eigen bie Constituten mit Recht jur Berichtung freifehreiben bis alle Strafe ale feiche etlaffen ift; benn nur in ber Gefeneftelleine tern und muß bie Abfreiung ibren Dit beden, in der Griffend religien giebt es mit binerinde Judit, gerade is wie bem Gen mit ale Richter umt hambaber bie Geleges, bier aber ale Son ergemüber fiebt, wir felb's aber ibm als Anechte im Aunde aber num ale Rinder die bam Brier Bergebung erlamgem. Die ich rentetende Abbühung Chrifti bangt wiemmen wir einem medariden Beibaltnif ber Gunde jur Strafe; benn nur eine jur Sant von aufen ber bingugefügte Strafe ftante an fich aufer unfen Levensunfammenbang und fonnte einem Andern auferlegt werten hier liegt der Bunft auf welchem die Dogmatif ihre Jundnung ber Gerechtigteit Gbrifft bereingiebt. Dan fragt baber mu Gent, obne in Widerspruch mit feinem Santhaben ber finlicher Beltordnung ju gerathen, Die Rechtfertigung bes Gundere ertheilen iomit die Gunde vergeben tonne, welche nothwendig genraft merke muß. Darüber ichien wenigftens Gine pauliniiche Stelle Rom. 3.25 ben notbigen Aufschluß zu geben togl. oben II. E. 198). Ber geben und rechtfertigen fonne nemlich Gott, nur wenn vorbe Die gange Etrafe melde fein Befen auf die Sunde gelegt bat vollzogen fei : das aber fei an Chriftus geicheben, welcher gan weientlich als Sohn Gottes dazu Menich geworden, um biet Gesammtitrafe der Gunde aller Menichen auf fich gu nehmen um abzubugen. Erft darauf bin tonne, durfe und wolle Gott une bir Sunden vergeben; erft nachdem feine Gerechtigteit beiriebigt ich

konne die vergebende Gnade walten. Da man ferner die Recht= fertigung wie als Sündenbergebung fo als Gerechtsprechung auffaßt, fo wird hinzu behauptet, gerechtsprechen tonne und wolle Gott ben Sünder auch erft wenn alle Gesehesgerechtigkeit vorher genügend erfüllt worden fei; das nun fei die andere Seite der Leiftung Chrifti, baß er alle Gerechtigkeit des Gesetes volltommen erfüllt habe. Schon in der Lehre vom Werk Christi hat sich gezeigt, wie ganglich antipaulinisch biefe Auslegung bes apostolischen Sates fei. Berabe Paulus ift weit davon entfernt die Gesetzeligion, welche ihm nur ein pabagogischer Durchgangszustand ift, irgendwo für ganglich erfüllbar zu halten, oder gar noch das Leben Chrifti als ein in Besetzeligion gelebtes anzusehen und sein fündloses Leben als vollkommenen Bejetesgehorsam ju berwerthen; weit entfernt von jedem Gedanken als hatte, weil wir der Gesetgesreligion nicht ben geforderten bölligen Behorfam leiften, Chriftus ihn ftatt unfer geleistet, in welchem Falle Baulus nicht jede Erörterung über die Möglichkeit solcher Stellvertretung unterlassen batte. Umgekehrt ift ibm Chriftus ber Bringer ber neuen Gerechtigteit ber Erlösungs= religion, lebend in einem neuen Brincip der Liebe, die in viel höherer Weise des Gesekes Forderung erfüllt, lebend nicht als Knecht unter dem Geset sondern als Sohn über demselben, wie auch wir in diesem Liebesprincip leiften konnen mas wir als Rnechte unter bem Gefet nicht vermochten. Die Sorge, nachzuweisen, wie Gott berechtigt werden konne die Sunde zu vergeben, liegt bem R. T. ganglich ferne, und entsteht gerade nur wo man die Erlösungs= und die Geseteligion immer noch mit einander vermischt oder bermechselt. Rein Ifraelit bat je bezweifelt daß Gott Sunde vergebe und keiner je fich eingebildet, das durfe Gott nur auf stellvertretend abbufende und Genugthuung leistende Opfer bin; benn auch bie Sühnopfer sollten nicht Gott das Recht zum Bergeben verschaffen sondern den Menschen zur rechten Demuthigung leiten, welche die Sould anerkennend und nur bon der Gnade Bergebung hoffend eben bamit die Guhne darbringt ohne welche Gott Reinem vergiebt. Batte die Dogmatif recht, daß der Sohn dazu Mensch geworden, um bem Bater bas Bergeben zu ermöglichen, fo mußte biefes ber mesentliche Inhalt aller Reichspredigt geworden fein, Die zu einer folden Borftellung gehörigen Erörterungen mit anregen, und namentlich die paulinische Theologie mußte dieses als Mittelpuntt ber neuen Offenbarung bervorheben. Run liegt aber bas gerade Begentheil bor, ein tiefes Stillschweigen über die bermeinte Sauptfache, fo daß man genothigt ift wenige, vereinzelte finnige Borte, die gar nicht diesen Sinn haben, so auszudeuten und auszubeuten. Man redet als ob Gott die Gesetesreligion für immer gultig erhalten sollte, und da diejes zu aller Welt Berderben ausschlug, auf einen Ausweg habe benten muffen, der aber nur möglich geworden wenn vorerst Christus der Gesetzeligion genug thue, was icon in § 133 widerlegt worden ift. Das Recht Gottes die Sunder gu rechtfertigen bei Buge und Bertrauen auf feine Gnade, muß Gott nicht als ein ihm nicht ewig zustehendes mubjam burch besondere Unftrengung der Trinitätsperfonen und Opferung des Menich gewordenen Sohnes erft erwerben; er ift vielmehr ewig die Gnade und wenn er als beilig nirgends feine fittliche Weltordnung bricht, also nirgends unbeilige Ungbe ift, die über das Boje einfach fic wegjett, es ignorirt, nicht beachtet und die Bergebung ohne weiteres uns zuwirft: fo will er doch ewig die Erlofung der Sunder, offenbart aber die erlojende Unade nur da mo fie als Bedurinis empfunden werden fann; er will durch Befegesreligion gur Erlojungs religion führen, über jener biefe als erft bas mabrhaft innige Berbaltniß zu uns offenbaren in Christus, und rechtfertigt niemand unheilig sondern heilig, indem er die Demuthigung des Sunders verlangt und nur dem Demuthigen auf Buge und Glauben bin vergiebt, um ihn zur beiligenden Erneuerung zu führen. bedarf das Gleichniß vom Pharifaer und Bollner für des lettem Begnadigung feiner dogmatischen Aufhülfe ober Erganzung durch 311thaten aus der Satisfactionsvorstellung, ebenso wenig die Bitte des Unfer Baters um Bergebung ber Schuld und Erlösung bom Bojen. Bohl aber muffen die bom entscheidend wichtigen Kreuzestod Chrifti, in welchem erft die Erlösungereligion gang aus ber verbammenden Besetzeligion losgerungen murde, (II. I. S. 195) beranlagten Bergleichungen mit vorgefundenem Opferdienst, so wie die vielen

finnigen Deutungen und Anwendungen als solche verstanden werden, damit endlich jede Meinung als habe die Blutmaterie wenigstens Des Blutes Chrifti eine metaphyfische Sühntraft für Gott ganglich beseitigt werde, und man aufbore fürs Genügen eines Bluttropfens den h. Bernhard, die doch wohl poetischen Hymnen des Thomas oon Aquino nebst Kirchenliedern von Herrmann und Quenstedt zu citiren. 1) Mit Recht wird endlich erkannt daß Jesu Tod auf dem gang andern Gebiete der Liebeshingabe ruht, nicht aber auf dem ber levitischen Opfer. 2) Wenn sogar eine protestantische Ugende iaat, ber Blutstropfen bei Chrifti Beschneibung vergoffen wirke icon die volle Genugthuung, so hatte es auch eine in den Finger ftedende Radel gethan und jedenfalls ware dann das Blut am Rreuz zum Ueberfluß vergoffen worden, oder bann mußte man bem Spnedrium dankbar fein für sein Kreuzigen Christi, der werthlos geblieben ware wenn Jerusalem an ihn geglaubt hatte, ftatt ihn gludlicher Beise zu treuzigen. Ift boch sogar die Frage untersucht worden, ob wenn das Spnedrium Chriftus nicht gefreuzigt hatte, Die Maria diesen zum Seil unerläflichen Tod ihres Sohnes nicht hätte besorgen muffen. 3) Will man diese Absurditäten nicht, so muß man icon ihre Quelle bermerfen.

§ 183. Aus dem die Rechtfertigung ergreifenden Glauben geht die den Gerechtfertigten wirklich umwandelude Erneuerung hervor, indem der Glaube eine Araft wird als grundlegende Anzignung des neuen Lebensprincips der Erlösungsreligion, durch welches das frühere Lebeuscentrum wie es sich in der Gesetzes, religion gebildet hat, abgestoßen wird, während die Heiligung des seelisch leiblichen Organismus beginnt.

<sup>1)</sup> Philippi, luth. Dogm. IV. S. 96. Der aber babei erinnert, daß bort ver römische Migbrauch abgewiesen werde, was mehr als ein Tropfen gewesen varum, weil schon dieser für alle Welt genügt, in den Schatz der kirchlichen Indulgenzen zu rechnen.

<sup>2)</sup> herm. Schult a. t. Theologie I. S. 245.

<sup>\*)</sup> E. G. Schmidt, Beschichte ber Predigt S. 70.

Der Glaube tann die Rechtfertigung nicht ergreifen, ohne sofort als Rraft eines neuen Lebensprincips fich zu bethätigen; benn vergeben laffen tann ber Menfch feine Sunde nicht, fo lange er fie liebt und bei ihr beharren will. Darum fest bas Gerechtfertigtwerben schon ben Glauben und bas Bertrauen zur vergebenden Gnade voraus und diefes eine bereuende Bufe, welche (icon oben § 95-98 bargelegt) im Glauben gur heilfamen wird, mabrend fie glaubenslos nur bas Elend ber Sunde fublbarer machen und et bermebren muß. Diese der Rechtsertigung vorangebende, oft nur bas Gläubigwerben, oft auch die Buffertigkeit genannte Umkehr oder Betehrung ift nichts anderes als das Uebergeben aus ber Gefetes= in die Erlösungsreligion, in welcher das gange Berbaltnif ju Bott ein anderes, neues wird, und die neue Gerechtigfeit bor Gott fich nun als ein Geheimniß enthüllt oder fich offenbart. Dann erft tann die vergebende Enade ergriffen und diefes Gerechtfertigtwerben jum activen Lebensprincip werden, welches eine neue Lebensgrundlage legt und ftatt ber felbstischen Ichbeit die Liebe erzeugt. Diefe die Rechtfertigung einschließende Erneuerung, junachst nur Grundlegung eines neuen Lebens, ift die Wiedergeburt, das Erneuertwerden aus dem Geifte, das Aufleben ber Gottestindschaft, ober in ber concretern Form ausgebrudt, bas Gintreten Chrifti in unser Innerftes, das Aufgenommenwerden in die Gemeinschaft feines Lebens. Wenn die Bekehrung den Uebertritt aus der Bejeges= in die Erlösung& religion ift, so wird nun in der Wiedergeburt das Lebensprincip der lettern ftatt beffen ber erftern eingepflangt und fo die neue Lebensgrundlage gelegt. Diese wirkliche Erneuerung ift und bleibt aber bebingt burch die Rechtfertigung, indem erft die empfangene Bergebung die dankbare Liebe anfacht gunächst zu Gott, bann gu ben Rachften. Der Glaube ift also zuerft receptiv die Bergebung aufnehmend, dann activ die Erneuerung wirkend, in welcher der alte Menich durch Buje abgewiesen und der neue durch das Thätigwerden des Glaubens ins Leben gerufen wird. Der fnechtische Beift bes vor bem Befet gerichteten Menichen weicht bem Rindichaftsgeift bes Begnadigten, und je tiefer die Größe der Wohlthat empfunden wird, defto lebhafter tritt bie bantbare Liebe auf. Der auf ben gnabenreichen

Bott vertrauende Glaube wird zur Rraft, zum Lebensprincip welches ben alten Buftand abstößt und an feine Stelle tritt als neue Buständlickeit. Während eine sogenannte moralische Ausbesserung zu nichts führt, weil sie auf dem Boden der Gesetgesreligion bleibend nur Flidwert ju Stande bringt, biefen ober jenen Fehler betampft, faule Früchte bom Baum abnimmt, ertrantte Zweige entfernt, ohne bem franken Baum, ber immer wieder entsprechende Früchte bringt, beizukommen, ift die Wiedergeburt eine innere Umwandlung und legt die neue Grundlage in neuer Gesinnung, obgleich unser seelische und leibliche Organismus nicht magisch umgezaubert sondern bei neuer Gefinnung noch ber aus bem Ginflug ber frühern Gefinnung gewordene ift. Der Beift ift erneuert mabrend bas Befet bes fleisches noch in den Bliedern fortwirft und erft bekämpft werden muß, da= mit bas wiedergeborne Leben fich in ber Beiligung burch Seele und Leib auswirke. In der Erlösungsreligion nun wurzelnd sehen wir den strafenden Richter aufgehoben in den vergebenden Bater, den drohen= ben und lodenden Gesekgeber in den aus Sunde führenden Erlofer, ben fnechtischen Sinn in ben Rindschaftssinn. "Es ift Alles neu geworden, wer will uns noch anklagen, da Chriftus uns bertritt und wir in seinem Beifte leben?" Selbst die Rachwirkungen ber Sünde find nicht mehr bas peinigende Uebel, sondern als Gegenstand bes Bekampfens die Uebung in der Beiligung fordernd. Das principielle Dieser Wiedergeburt im Unterschied von aller partiellen Befferung wird mit großem Nachdrud geltend gemacht, wenn im Unichluß an die Besiegelung des Borgangs durch die Taufe auf Christus Rom. 6, 4. das Untertauchen und Auftauchen der Todesummandlung Chrifti gleichgestellt wird, welcher sterbend seine irbische Daseinsform ablegt und auferstehend die verherrlichte erlangt, so wie wir den alten Menschen mit ihm begraben und als neue mit ihm auferstehen. Denn da in Chriftus nicht bom Uebergeben aus Gunde in Beiligfeit die Rede ift, fo tann nur der Gegensat feiner gebrechlich irdischen Dafeinsweise zur herrlichen ben Bergleichungspunkt bilben für unfern burchaus fittlich religiofen Uebergang aus verderblichem jum Beils= zustand. Freilich hat diese Bergleichung mitgewirft die Wiedergeburt wie icon die bereuende Umtehr buchftäblich als Todtenerwedung,

Relebong eines Leichnoms zu benten, mit Schriftmurg wir Cobi. 5, 14 que Jeiaj, 60, 1, bie bas Silt bes Arffiebens nom Lote beemenben, budftablich zu nehmen. Dazu bar man aber gar fein Mecht, benn bie Totten welche bes Cobnes Grimme boren und find die Glaubenden Job. 5. 24 f. und mer ermabnt leben wird aufzustehen von den Todten, der kann ein eigemtlich Todter nicht fein und wird ja in abnlichem Bilde ermabnt als Schlafender fich meden ju laffen. Gewiß fonnte man folde Bilber, wie auch bas ans Lichttreten aus Ginfternig, Rom. 13, 11 f., Derausgeführtmerben aus dem klerter u. a. m. von einer blog theilweisen Ausbeiferung gar nicht brauchen, jondern eben nur von einer principiellen Sinneganderung und llebertritt aus einer Sinnesmeise in Die emgegengesette: immer aber barf ben Bilbern ju lieb ber religios moralische Borgang nicht in einen physischen oder magischen gesteigert ober vielmehr herabgesett werden. Ohnehin fommt die Wiedergeburt gar nie momentan jur Berwirklichung, immer muffen bekehrende Vorregungen vorangeben, Anwandlungen ber Reue und bes Soffens auf Unabe, Sehnsucht nach dem Umschwung, da erst aus gratis propurans bie regenerans für uns berborgeht. Das Tiefgreifende einer principiellen Erneuerung will in allen Diefen Bilbern beraufchaulicht werden, aber obgleich fie meift von physischen Ummanblungen hergenommen find, foll barum das fittlich religiofe ber Wiedergeburt durchaus nicht ins Physische sich umwandeln.

2. Ins Physische nicht, sagt man, aber ins Nebernatürliche und llebersittliche. Ia und Nein; nein wenn dieses ein miraculoses, ein magisches oder allmächtiges Umschaffen des Menschen sein soll, ja wenn die der natürlichen und sittlichen Welt übergeordnete Stellung des erlösenden Gottesreiches gemeint ist; 1) denn hier offenbart sich ein Poderes als in der Ratur und sittlichen Weltordnung, wie diese in Gewissen und Ersabrung Aller sich bethätigt; dier entbüllt sich erst das ganze Liedesleden Gottes für Empfängliche, zumächst wie ein Gedeinnisk, das zuerst uns überrascht die es sich als böchste

<sup>&</sup>quot;i Guiget ift leiber in Siefer Zweibentigfeit feines Surnaturel verftricht ge-Nieben. Beigl Beweit, Kirchmeitung 1864, Ar. 40.

Wahrheit uns bezeugt durch seine sowol troftende als beiligende Dacht, die unfer Wefen erft ju fich felbst bringt. Darum gibt es erft bier im engern Sinn Offenbarung, Enthüllung einer unfer Berfteben zuerst überragenden Weisheit und Liebe. Der Uebergang aber aus Anechtichaft jur Rindschaft ist eine Umanderung unfers gangen religios fittlichen Buftandes und Berhaltens gu Gott, ein geiftiger Borgang hervorgerufen durch die fich offenbarende Unade mittelft des Wortes und unterftükender Sacramente: denn fobald das Sacrament die Hauptwirfung ausüben, das Wort aber nur borbereiten und nachhelfen foll, wird allerdings ein bloß magisches Um= wandeln herauskommen; wirkt aber bas Wort, die Berkundigung bes Evangeliums das Wesentliche, und tann das Sacrament nur versiegelnd des Wortes Wirksamkeit unterstüken und befestigen, fo bleibt die Wiedergeburt ein geiftiger Borgang; ein sittlicher fofern wir felbst es find, welche fich erneuern laffen und auf den Ruf des Wortes, gezogen von seiner Wahrheit, eingehen; ein religiöser sofern es theils Gott ift, der als Gnade auf uns wirkt, theils unfer Berhaltniß zu ihm es ift, in welchem die Umtehrung vorgeht. Endlich bleibt dieser geistige Begriff des Borganges auch dadurch wider alles Magifche abgegrenzt daß er eben nur Wiedergeburt ift, nicht fofort vollendete Gerechtmachung oder Beiligung, wie die Ratholiken wollen und darum es als Wirfung des Sacraments vorstellen. Die Wiedergeburt berfett Reinen ichon ans Ziel feiner Bestimmung sondern in die Richtung zu bemfelben, fie ift Gintritt aus einem Lager ins andere, aus der Fremde in welche wir uns loden ließen, wieder in Die Beimat, womit nicht ichon gegeben ift dag wir fofort ber lettern gang murdig geworden, uns fehlerfrei bewegen. So nothig es ift bie wirkliche Erneuerung von der begnadigenden Rechtfertigung ju unterscheiden, ebenso nothig ift es die Wiedergeburt aus beiden beftebend, bon der nun erst möglichen und aus ihr hervorgebenden Beiligung zu unterscheiden, die als der Ausbau zu betrachten ift Baren beide Gines, fo auf dem Fundament ber Wiedergeburt. könnte ein Uebergang aus fündhaftem zu vollendet heiligem Zuftand nur magifch uns angethan werben, es ware über uns allmächtig verfügt und das Machen von etwas Sittlichem burch bloge Macht

wurde ein zauberartig magifches. hingegen bas Erneuern bes Sinnes, sein Umwandeln aus vertehrter in die achte Richtung ift eine durch geistiges Ginwirten uns abzugewinnende sittliche Grneuerung, die im Centrum bor sich geht in dem bon der bisherigen Besinnung verderbten feelisch leiblichen Organismus, welcher nun erft vom neuen Princip aus in die Umwandlung aufgenommen oder gebeiligt merden muß. Diese Unterscheidung schütt bor zwei Brrungen, daß man einerseits nicht meine, weil die ausgeführte Beiligung noch nicht da ift, jo sei die Wiedergeburt nichts reales, und anderseits nicht sage, weil die Wiedergeburt da ift, so sei Alles nothige da und darum weitere Sunde entweder nicht mehr Sunde oder etwas nun von selbst verschwindendes. Darum genügt es nicht, alles Beilaleben in die vergebende und beiligende Seite einfach ju theilen und unter Beiligung auch die wiedergebarende Erneuerung zu ver-Bobl unterscheidet fich bom Begnadigtwerden das gang wirklich Gebeffertwerden, aber es ift entscheidend wichtig, in diesem lettern die grundlegende Sinnesanderung als Wiedergeburt zu unter icheiden bon der ausführenden Beiligung.

Die Wiedergeburt wird nicht allseitig verstanden, wem man nicht ihr Berhältniß zur ursprünglichen Gerechtigkeit de Meniden ins Auge faßt. Die lettere angeschaut im paradienichen Buftand vor dem Gundenfall, will den Menichen wie er von Got ins Dasein gesett ift, d. h. in seiner Begriffsmäßigkeit und Unversehntbeit darstellen, wie er ohne Sunde gerecht und heilig mare, in lebendiger Gemeinschaft mit Bott, von Bottes Beift zu Glauben und Aber die Begriffsmäßigfeit des Menichen lagt no Liebe erregt. nicht in vorgeschichtlichem Paradieseszustande als verwirklicht an ichauen, weil es eine von Gott gemachte, anerschaffene und nur wie im Schlaf eingegoffene fittlich religioje Bolltommenbeit nicht geben tann, fofern Sittliches fich felbft actualifiren muß. mäßigteit als verwirklichte läßt fich daber nur als Ende menichlicher Entwidlung benten, und immer ift die Borftellung von erwachin ins Dasein gerufenen Menschen eine jo außerordentliche daß wir fic. to wenig als erste, elternlos ins Dasein gerufene Rinder mabrhaft vollziehen können. Daber die Reigung von der dogmatischen Ur

gerechtigkeit, welche ohne Ruthun des Menschen icon eine verwirklichte, eine habituelle Rräftigkeit gewesen sei, wieder gur biblifchen Borftellung bon erwachsenen Rindern jurudzubeugen, und ftatt einer Urgerechtigkeit doch nur eine Unversehrtheit und Unschuld bort anauschauen. hier liegt allerdings ein schwieriges Entweder Oder bor, entweder der Menich ift ichlechthin unerklärlich geschaffen oder er mußte in der aufsteigenden Organifirung des Stoffes ju belebten Befen burch die gange Reihe hinauf gebaut endlich als erreichte Spige bas Bange gefront haben. Beide Spothesen konnen religios fein, wenn fie auf die Abhängigkeit von Gott bezogen werden; denn sowol eine einmal für allemal vollendete Erichaffung als auch eine immerfort fich steigernde und entwickelnde, aus Niedrigerem bas Bohere hervorbringende Welt kann das Werk Gottes und schlechthin von ihm abhängig sein. Beide Sypothesen sind gleich schwierig, unsern Gesichtsfreis überschreitend, nur daß die dunkeln Schwierigkeiten dort alle in Ginen Act fallen, bier aber sich in unabsehbarer Actenreihe bertheilen und darum icheinbar verschwinden. Wenn nun die Begriffs= mäßigkeit des Menschen erft wo er an seinem Ziel angelangt ift, verwirklicht gedacht wird, nicht aber an feinem Unfang; wenn die Anlage erft als rein erfüllte ben feinem Begriff entsprechenden Menichen veranschaulicht: so muß eber der verherrlichte, ganglich geheiligte Mensch ftatt des in Baradieses=Unichuld gedachten dem Begriff entsprechen, und boch mare auch biefes nur eine abstracte Borftellung, weil zum Begriff bes Menschen nicht bloß seine Buftand= lichteit am Riel sondern auch sein ganges Werden, seine sittlich religiöse Entwicklung mit gehört, somit die vom Menschen getuglifirte Beiligung, bie dem Anfangszustand gerade noch fehlt, da diefer vielmehr nur bas bas Angelegtsein zur Beiligung fein könnte. Gehört aber die sittlich religiose Actualifirung mit zur Idee des Menschen, jo muß auch die Möglichkeit des Abirrens und Sündigens und wieder Beilmerdens ju berselben gehören, und unsere Frage formulirt sich näher dahin, ob das Erlöstsein aus der Sünde, ob das Erneuertsein zum Beilsleben mehr oder weniger ober gleich viel fei wie die Buftandlichkeit bor ber Sunde, ob bloß die verlorene Urzuständlichkeit wieder hergestellt sei oder aber eine andere Buftandlichkeit vorliege, fei fie nun der ursprünglichen vorzuziehen murbe ein zauberartig magifches. Hingeo. raus verneine Sinnes, fein Umwandeln aus vertehrter "sleben die Ber eine burch geistiges Ginwirten uns ien Buftandes, 12 neuerung, die im Centrum bor fich . denherrichaft beites Befinnung verberbten feelisch leit rungen ift und nicht erit bom neuen Princip aus in tämpfen. Mus dabe geheiligt werben muß. Diefe Inabenftandes anerlann daß man einerseits nicht r . ", ob ber Menich im Beileleben nicht da ift, so sei bir. .. erlange welche werthvoller fei als nicht fage, weil bir in Surrogat welches doch geringeren Wend und barum weiter grunde allein zu erhebende Frage ift in de nun von felbe beantwortet worden. Wer den Urftand als von Deilsleben ir melle Beiliafeit parifellt tonn im Generale beiliafeit parifellt melle Beiligfeit borftellt, tann im Bergestelltiein dud das Surrogat sehen für die nun einmal unwieder parene Bolltommenheit; Gott laßt dann mit einer An das Surrogat statt des eigentlich zu verlangenden Guns wirts. nimmt aus Gnaden für gerecht an was eigentlich bed freng zu verlangende Gerechtigkeit ist, und auch wir fance Snadenheil als Erfat für die eigentliche Bolltommenben wir haben follten. Wer hingegen im Urftand mehr nur be miduld und Unversehrtheit des Menschen anschaut, den noch teine migen, der Actualifirung entbehrenden Buftand, wird anders m meilen, indem zwar der Berluft harmlofer Kindesunschuld webmunig Moanert wird, wie jeder fich etwa in feine Rindheit gurud municht immer aber besinnt er fich wieder und anerkennt die ob auch duch Berirrung und Gunde hindurch gegangene, wieder in Die watt: Richtung gestellte Actualisirung des felbstbewußten und gewellte Lebens für ein den bloß potenziellen Unichuldszuftand überragentes But. Gott habe und in Chriftus mehr gegeben als jener verleren Urstand werth war, wir seien Gott nun inniger verbunden ale mi es bort gewesen sein konnten, bas Bertorene fei mehr als eriest. iei überall nie als der bleiben follende fondern von vornherein mit ale Durchgangeguftand ertheilt gewesen, und die Bestimmung to Menichen bei immer die, daß er durch eine in Gunde gerament Entwidlung gur Erlofung gelange, die Erlofung felbit und ber er 🔫 eine nachträglich ergriffene Makregel Gottes, um einen

uden Schaden wieder zu heilen, sondern von Ewigkeit uft des Weltplanes ober der göttlichen Rathschlüsse ten Kirchenväter von der glüdlichen Schuld reden, \*lösungeliebe Gottes nicht inne würden. vijche Dogmatik in ihrer Berherrlichung des hme neigt, die Erlösung als nachträgliches consequent doch nicht burchzuführen ift, , ) weit mehr der andern Auffassung sich zuwendet, Angli an die Unvollkommenheit der gänzlich unerfahrenen arum leicht zu verführenden ersten Menschen erinnert, und Julvin den Urstand als Unschuldsintegrität faßt, so daß der Sünden= fall fehr begreiflich wird. Die Lutheraner werden nie recht zeigen, wie aus einem so vollkommen verwirklichten Tugenoftand gur Gunde geschritten werden tonnte. Die Schrift zeugt nicht für ichon actuali= firte Gerechtigfeit Abams, und bei Baulus ift Abam bas Saupt ber irdischen Menschen (roixog), Christus aber bas bes geistigen und bimmlifchen.

Auf unserm Standpuntt läßt sich diesen Fragen auf den Grund sehen; denn in Wahrheit fragt sich, nur ob die Erlösungsreligion ein bloßes Surrogat sei für die Gesetzereligion, oder ein Fortschritt über diese hinaus; ob eigentlich für immer die Geschesgerechtigsteit unsere normale Aufgabe wäre und die Erlösungsreligion mit ihrer Glaubensrechtsertigung nur ein Ersat für das verlorne und nun nicht mehr leistbarc Bessereligion, selbst wenn in dieser ein voller Gehorsam geleistet würde. Offenbar müssen wir das letztere sest halten. Die Erlösungsreligion ist vorzüglicher, weil sich Gott in ihr tieser und inniger offenbaren tann, nicht bloß als Schöpfer, Herr, Gesetzeber, Nichter, Regent, sondern als Nater und Erlöser, Liebe und Gnade; weil wir selbst nicht als bloße Knechte, für Geshorsam belohnt, für Uebertretung bestraft, sondern als Kinder zu Gott uns verhalten, die auf Buße und vertrauende Hingabe an

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 21 icon S. 4 und § 65.

ober bon geringerem Werth. Das erfte muß zum boraus berneint werden, benn in feinem Fall ift das driftliche Beilsleben die berstellung eines fündlosen und der Sunde unbewußten Buftandes, da basselbe vielmehr gang mefentlich fich aus Gundenherrichaft befreit weiß, von Dant für diese Befreiung durchdrungen ift und nicht aufhort wider die nachwirfende Gunde ju tampfen. Muß daber die Berichiedenheit des Urstandes und des Gnadenstandes anerkannt werden, jo bleibt nur die Frage übrig, ob der Menich im Beilsleben der Gnade eine Buftandlichkeit erlange welche werthvoller fei als jener Urftand, oder aber ein Surrogat welches boch geringeren Berth Diese im Brunde allein zu erhebende Frage ift in ber Dogmatif ungleich beantwortet worden. Wer den Urftand als von Bott ertheilte actuelle Beiligteit vorstellt, tann im Bergeftelltfein burd Gnade doch nur das Surrogat feben für die nun einmal unwiederbringlich verlorene Bollfommenheit; Gott läßt dann mit einer An Acceptation das Surrogat statt des eigentlich zu verlangenden Gutes gelten und nimmt aus Gnaden für gerecht an was eigentlich doch nicht die ftreng zu verlangende Gerechtigkeit ift, und auch wir faffen unfer Gnadenheil als Erfat für die eigentliche Bolltommenbeit welche wir haben follten. Wer hingegen im Urftand mehr nur die Unichuld und Unversehrtheit des Menichen anichaut, den noch feimartigen, der Actualifirung entbehrenden Buftand, wird anders uttheilen, indem zwar der Berluft harmlofer Kindesunschuld mehmuthig bedauert wird, wie jeder sich etwa in seine Rindheit zurud municht immer aber besinnt er sich wieder und anerkennt die ob auch durd Berirrung und Gunde hindurch gegangene, wieder in die wahre Richtung gestellte Actualifirung des felbstbewußten und gewollten Lebens für ein ben blog potenziellen Unichuldszuftand überragendes But. Gott habe und in Christus mehr gegeben als jener verlorent Urstand werth war, wir seien Gotf nun inniger verbunden als mit es bort gewesen sein konnten, bas Berlorene sei mehr als eriett, jei überall nie als ber bleiben follende fondern von vornherein nut als Durchgangszuftand ertheilt gewesen, und die Bestimmung der Menichen fei immer die, daß er durch eine in Gunde gerathende Entwidlung zur Erlösung gelange, die Erlösung jelbst und der Grlofer seien keine nachträglich ergriffene Magregel Gottes, um einen ihn überraschenden Schaden wieder zu heilen, sondern bon Emigfeit ber als Mittelpunkt des Weltplanes oder der göttlichen Rathichluffe festgesett. So konnten Kirchenväter von der glücklichen Schuld reden. ohne die wir der Erlösungsliebe Gottes nicht inne murden. liegt vor daß die lutherische Dogmatik in ihrer Berberrlichung des Urftandes immer zur Annahme neigt, die Erlösung als nachträgliches Surrogat aufzufaffen, mas confequent doch nicht burchzuführen ift, bie reformirte aber 1) weit mehr der andern Auffassung sich zuwendet, wie icon Amingli an die Unvollkommenheit ber ganglich unerfahrenen und darum leicht zu verführenden erften Menschen erinnert, und Calvin den Urstand als Unschuldsintegrität faßt, so daß der Sünden= fall sehr begreiflich wird. Die Lutheraner werden nie recht zeigen, wie aus einem so vollkommen verwirklichten Tugenoftand zur Gunde geschritten werden tonnte. Die Schrift zeugt nicht für ichon actuali= firte Gerechtigkeit Abams, und bei Paulus ift Abam bas Saupt ber irdischen Menschen (xoixóg), Christus aber bas des geistigen und himmlischen.

Auf unserm Standpunkt läßt sich diesen Fragen auf den Grund sehen; denn in Wahrheit fragt sich nur ob die Erlösungsreligion ein bloßes Surrogat sei für die Gesetesreligion, oder ein Fortschritt über diese hinaus; ob eigentlich für immer die Gesetesgerechtigsteit unsere normale Aufgabe wäre und die Erlösungsreligion mit ihrer Glaubensrechtsertigung nur ein Ersat für das verlorne und nun nicht mehr leistbare Bessereligion, selbst wenn in dieser ein voller Gehorsam geleistet würde. Offenbar müssen wir das letztere sest halten. Die Erlösungsreligion ist vorzüglicher, weil sich Gott in ihr tieser und inniger ofsenbaren kann, nicht bloß als Schöpfer, Herr, Gesetzgeber, Richter, Regent, sondern als Vater und Erlöser, Liebe und Gnade; weil wir selbst nicht als bloße Knechte, für Geshorsam belohnt, für Uebertretung bestraft, sondern als Kinder zu Gott uns verhalten, die auf Buße und vertrauende hingabe an

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 21 schon S. 4 und § 65.

ober bon geringerem Werth. Das erfte muß zum boraus berneint werben, benn in feinem Fall ift bas driftliche Beilsleben bie berftellung eines fündlosen und der Sunde unbewußten Ruftandes, da basselbe vielmehr gang wesentlich sich aus Sündenherrschaft befreit weiß, von Dant für diese Befreiung durchdrungen ift und nicht aufhört wider die nachwirkende Sunde zu tampfen. Muk daber Die Berschiedenheit bes Urstandes und bes Gnadenstandes anerkannt werden, so bleibt nur die Frage übrig, ob der Menich im Beileleben ber Bnade eine Zuftandlichkeit erlange welche werthvoller jei als jener Urstand, oder aber ein Surrogat welches boch geringeren Werth Diese im Grunde allein zu erhebende Frage ift in ber Dogmatik ungleich beantwortet worden. Wer ben Urstand als von Bott ertheilte actuelle Beiligkeit borftellt, tann im Bergeftelltjein durd Enade doch nur das Surrogat sehen für die nun einmal unwiederbringlich verlorene Bolltommenheit: Gott läßt dann mit einer Art Acceptation das Surrogat ftatt bes eigentlich zu verlangenden Gutes gelten und nimmt aus Gnaden für gerecht an was eigentlich doch nicht die streng zu verlangende Gerechtigkeit ift, und auch wir faffen unser Gnadenheil als Ersat für die eigentliche Bollkommenbeit welche wir haben sollten. Wer hingegen im Urstand mehr nur bie Unichuld und Unversehrtheit des Menichen anschaut, den noch feimartigen, der Actualifirung entbehrenden Buftand, wird anders urtheilen, indem zwar der Verluft harmlofer Kindesunschuld wehmuthig bedauert wird, wie jeder fich etwa in feine Rindheit gurud municht: immer aber besinnt er sich wieder und anerkennt die ob auch durch Berirrung und Sunde hindurch gegangene, wieder in die wahre Richtung gestellte Actualisirung des selbstbewußten und gewollten Lebens für ein den blog potenziellen Unschuldszustand überragendes But. Gott habe uns in Chriftus mehr gegeben als jener verlorene Urftand werth mar, mir seien Gotf nun inniger verbunden als mir es dort gewesen sein konnten, das Berlorene sei mehr als erjett, fei überall nie als ber bleiben follende fondern von vornherein nur als Durchgangszuftand ertheilt gewesen, und die Bestimmung des Menschen sei immer die, daß er durch eine in Gunde gerathende Entwidlung zur Erlösung gelange, die Erlösung felbst und ber Gr-

lofer feien teine nachträglich ergriffene Magregel Gottes, um einen ihn überraschenden Schaben wieder zu heilen, sondern von Emigfeit ber als Mittelpunkt des Weltplanes oder der göttlichen Rathichluffe festaefest. So tonnten Rirchenväter von der gludlichen Schuld reben, ohne die wir der Erlösungsliebe Gottes nicht inne murben. liegt bor daß die lutherische Dogmatik in ihrer Berberrlichung des Urftandes immer zur Annahme neigt, die Erlösung als nachträgliches Surrogat aufzufaffen, mas consequent boch nicht burchzuführen ift, bie reformirte aber 1) weit mehr der andern Auffassung sich zuwendet, wie ichon Zwingli an die Unvollkommenheit der ganglich unerfahrenen und barum leicht zu berführenden erften Menschen erinnert, und Calvin den Urstand als Unschuldsintegrität faßt, so daß der Sünden= fall fehr begreiflich wird. Die Lutheraner werden nie recht zeigen, wie aus einem so vollkommen verwirklichten Tugenoftand gur Gunde geschritten werden tonnte. Die Schrift zeugt nicht für icon actuali= firte Gerechtigkeit Abams, und bei Paulus ift Abam bas Saupt ber irdischen Menschen (zowos), Chriftus aber das des geistigen und himmlischen.

Auf unserm Standbunkt läßt sich diesen Fragen auf den Grund feben; benn in Bahrheit fragt fich nur ob die Erlösungsreligion ein bloges Surrogat fei für die Gesetzesteligion, ober ein Fortschritt über diese hinaus; ob eigentlich für immer die Gesetgerechtig= teit unsere normale Aufgabe mare und die Erlösungsreligion mit ihrer Glaubensrechtfertigung nur ein Erfat für das verlorne und nun nicht mehr leiftbare Beffere, ober ob doch die Erlösungereligion borgüglicher sei als die Gesetzeligion, selbst wenn in dieser ein voller Gehorsam geleistet murde. Offenbar muffen wir das lettere fest= Die Erlösungsreligion ift vorzüglicher, weil sich Gott in halten. ihr tiefer und inniger offenbaren kann, nicht bloß als Schöpfer, Berr, Gefetgeber, Richter, Regent, sondern als Bater und Erlöfer, Liebe und Gnade; weil wir felbst nicht als bloge Anechte, für Behorsam belohnt, für Uebertretung bestraft, sondern als Rinder zu Bott uns verhalten, die auf Buge und vertrauende hingabe an

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 21 fcon S. 4 und § 65.

seine Gnade Berzeihung und Wiederannahme erlangt haben. Das Bertrauensverhaltniß ift inniger als bas Rechtsverhaltniß. Daber Die dogmatische Neigung das Menschwerben des Sohnes nicht bloß ber Sünde wegen nöthig ju erklären, sondern auch für eine sundlos bleibende Menschheit, weil nur im Sohne Gott sich als Bater offenbaren und mit uns geeint werden konne. Daber auch die Einficht, wie für Gottes völligere Offenbarung fo fei auch für uns bas Bulaffen ber Gunde, durch welche boch die Gefetesreligion aufbort Beil zu bringen, mehr werth als ein allfälliges Ausschließen aller Sünde aus dem Entwicklungsgang der Menschen. 1) 3m Gleichnis bom berlornen Sohn ift offenbar ein innigeres Berhaltnig des Baters zum buffertig wieder angenommenen Sohn dargestellt als ju bem in gesetlicher Weise gehorsam gebliebenen Bruder, beffen vermeinte Gerechtigkeit durch Reid und Mangel an erbarmender Liebe doch verunreinigt ift. Also giebt uns die Erlösungsreligion mehr als bei noch so treu gehaltener Gesetzeligion erreichbar ift, um so mehr, weil ja Rettung aus Sündenelend die dantbare Liebe steigert, so bag je größer die vergebene Schuld befto dankbarer die Liebe wird, wie im Gleichniß der Anecht welchem die größere Schuld erlassen wird, dankbarer liebt als der Mittnecht welchem weniger erlaffen wird (Matth. 18. 23.) Immer ift die Meinung als gewähre bie Erlojung nur ein Surrogat ber eigent= lich werthvollern Gesetgerechtigfeit damit verbunden, daß die Erlösungereligion selbst nur als ein Surrogat der eigentlich beffem Gesetzeligion dieser lettern ähnlich gedacht wird, wie bei Arminianern, Socinianern, Rationalisten einerseits und bei den Rathe liken andererseits, wenn sie bas Evangelium als ein anderes und

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 28 f. ober bei Musculus: noluisse dem hominis felicitatem in primam illam conditionem qualisqualis illa fuerit, sel in illius repartitionem in filio prædestinatam collocare. Huic electionis gratiæ illustrandæ servivit universalis hominum lapsus et div. providentiæ virtutem multo reddit illustriorem. Die Einsicht in ein unvermeidliches Kehn durch die Sünde ist nicht erst im neuern Pantheismus sondern schon in der alm Frömmigseit zu finden, welche den Weltgang wie er ist von Gott begründet glauben muß.

neues Gesetz auffassen. Bielmehr erheht sich in ihm die Erlösungsreligion über alle bloße Gesetzereligion, und die Bekehrung ist gerade nur der Uebergang von dieser zu jener, die Rechtsertigung
gerade nur das Princip einer edleren Gerechtigkeit und die Erneuerung gerade nur das Ausleden des edleren Princips, so daß die Wiedergeburt uns mehr verleiht als eine noch nicht sündigende Unschuld werth wäre, Zwingli's et quæ nos mala putamus, bono
nostro siunt.

## b. Der Ausbau des Heilslebens oder die Heiligung.

- § 184. Erst auf Grundlage ber Wiedergeburt ist die Heisligung als Durchführung des erneuerten Lebensprincips burch ben seelisch leiblichen Organismus und alle Lebensverhältnisse in guten Werken zu vollziehen bei fortbaneruder Abhängigkeit von ber Gnade.
- 1. Wenn der Ausdruck neue Geburt einen begrenzten Borgang bedeutet, der in bestimmter Zeit sich vollzogen habe, so wird hingegen die Heiligung einen fortschreitenden Proces bezeichnen, 1) der sich in keiner Zeit vollendet abschließt, dessen Bollendung für die zeitlose Herrlichkeit aufbehalten wäre. Kann man aber nicht die Grundlegung vom Ausdau des erneuerten Lebens durch einen trennenden Strich scheiden, so wiederholt sich nur was wir überall gleich vorsinden wo Anfang und Fortgang eines Seins zu unterscheiden waren, denn auch die Welterhaltung ist fortgesetzte Schöpfung und die Regierung der sittlichen West ein fortgesetzte Hervorrusen derselben. Sehnso ist die Heiligung die fortgesetzte Wiedergeburt und diese die beginnende Heiligung. Dennoch macht das grundslegende Ansangen hier Epoche im Leben des Menschen, ist ein principielles Anderswerden als Uebergang in die Erlösungsreligion,

ş.

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. H. S. 530.

und icon barum als Cooche machend berborzuheben, weil alle Entwidlung in ber Erlösungsreligion bas Eingetretensein in Diefelbe vorausfest, wie diefes fehr bestimmt ben zu beidem geordneten Sacramenten eigen ift, ba nur ein icon Betaufter bes h. Abendmahl genießt, und zwar in fteter Wieberholung. Gerade bas zeichnet die Beiligung aus vor aller Selbstausbefferung, daß ein neues Princip, beffen Entfaltung fie fein foll, fon aufgenommen ift, mahrend eine bloge Befferung auf bem alten Boden nichts rechtes erreicht und nur Flidwert bleibt und einzelne Lebensäußerungen beffern will, so daß der Lebensmittelbund berfelbe bleibt und immer wieder bas ibm Gemake berbortreiben wird. Darum ift vor Allem festzuhalten daß die driftliche Beiligung die Wiedergeburt voraussest und als beren Ausführung w begreifen ist, und zwar sowol die rechtfertigende als die erneuernde Seite der Wiedergeburt. Beiligung ift nicht ohne vorhergebente Biedergeburt.

Eben jo verhält es sich auch umgekehrt, Wiedergeburt ift nicht ohne sich in Deiligung fortzusegen und bewährt ihr achtes Borhandensein in dieser. Dieser Sat wird vorzüglich geltend gemacht von der Rechtsertigung, die zwar sola fide ergriffen werde, aber nicht fide solitaria, b. b. von einem Glauben welcher bann nicht gute Werte hervorbrachte; Chriftus tonne nicht außer uns bie Guhne unserer Gunde fein, ohne badurch fein Leben auch in me übergutragen. Statt aber die Beiligung nur von der Rechtiert aung ju unterscheiben, wird fie im genaueren Sinn auch von be grundlegenden Erneuerung unterschieden als deren Ausbau. Im freilich nicht jo, als ob auf die gottgewirfte Wiedergeburt bom eine von uns felbst gewirtte Beiligung folgen follte; denn jo menig das Gottgewirttsein der Wiedergeburt unsere Betheiligung ausichlos eben jo wenig ichließt unfere Beiligung bas Bottgemirttiein aus, da beide Stadien bes Beilelebens gleich fehr von Bottes Gnat ichlechthin abhängig find, und in beiden wir bas abbangig lebente Die Qualität aber des ichlechthin Abhangigieins if Subject. allerdings eine andere in der Beiligung als in der Wiedergeburt wie sich dieses ausdrückt in der gratia welche hier operans det

cooperans genannt wird; nur dürfen wir die Abhängigkeit von biefer nicht weniger ichlechthin benten als von jener, mas die reformirte Dogmatik besonders entschieden festhält, da die gratia prima und secunda d. h. fürs grundlegende und fürs ausbauende Stadium dieselbe ift, immer aber die spätere Onabe mit der früheren uns icon zu eigen gewordenen bann cooperirt. 1) Bergift man biefes und sucht in der fortschreitenden Beiligung bloß unsere Antwort auf das mas die Gnade uns geschenft bat, unsere eigene Leiftung, die unabhängig bon Gott und feiner Gnade bon uns ausginge, so wird statt achter Beiligung sofort ein Lohn erwartendes Berdienst sich einschleichen. In achter Beiligung fühlen wir uns von Gott und seiner Enade so schlechthin abhängig wie in achter Wiedergeburt, schreiben ihr jeden Fortschritt zu, nur daß wir die Ehre dort einer Enade geben welche sowol jest auf uns wirkt als auch grundlegend ichon borber in uns gewirft hat und ihr Werk ftets fort erhält und weiterführt. 2)

2. Ist die Heiligung die Auswirkung des in Bergebung und Erneuerung gegebenen neuen Lebensprincips, so kann sie nur darin bestehen daß vom Lebensmittelpunkt aus der seelisch leibliche Organismus mit allen seinen Beziehungen nach Außen umgebildet und dem Princip angeeignet werde. 3) Der Organismus (die Glieder) bisher im Dienste des alten Princips, sind dem neuen anzueignen, Köm. 8, 13; 7, 22 f.; 12, 1 f. oder in seinen Dienst zu stellen; denn die Wiedergeburt hat den Organismus nicht mit erneuert, spricht diese Erneuerung erst an und wird in der Durchsührung dieses Anspruchs die Heiligung. Da aber unser Organismus mit der Außenwelt uns vermittelt, so werden auch unsere Beziehungen

<sup>1)</sup> Nec ad actiones spirituales sufficit sola initialis collatio, sed opus est ut gratia concomitans et cooperans primum illud donum ad actiones excitet et magis magisque perficiat.

<sup>2)</sup> Coof. S. 532. Efficiens principalis sanctificationis est spiritus s. Est nova quædam regenerati gubernatio; efficiens instrumentalis est fides.

<sup>5)</sup> Sanctisteat deus hominem totum, spiritum, animum et corpus, wobei zu erinnern daß der spiritus die grundlegende und principielle Erneuerung selbst wäre, anima et corpus den Organismus meint.

mit dieser zu beiligen sein, unsere Lebensverhaltniffe, Gemeinschaften, Arbeiten und Erhohlungen, furg die Totalität unferes Lebens in seinem gangen Umfang. Durch diesen Beiligungsprocest wird aber jurudgewirft auf die Grundlage von welcher er ausgeht, bemabrend, träftigend und läuternd, jo daß mit ber Erneuerung auch die Rechtfertigung, mit der uns wirklich umgestaltenden auch die augerechnete Gerechtigkeit in uns freudiger und fester mird: benn fei biefe noch jo untheilbar immer bas volle Bergebensein ber Gunbe, jo tomen wir fie boch mehr oder weniger freudig und zuversichtlich besiten. baber biefes zunehmen und fester werden fann mit Bunahme bet aus ihr hervorgehenden und ihren Werth bemahrenden Beiligung, freilich aber auch abnehmen wird, wenn diese stodt und unterbrochen Die Wiederaufnahme der Beiligung bleibt immer beding burchs Burudgeben auf die Rechtfertigung und die aus ihr fliegente Rraft, ganz wie ein Fundament fester wird durch ben barmi gesetten Bau. Dieses Bedingtbleiben aller fortidreitenden beile gung durch die Rechtfertigung ift namentlich auch in ber Sacementslehre anerkannt worden durch den Sat daß die Taufe darm nie zu wiederholen fei, weil immer auf die einmal empfangen gurudgegangen, diefelbe aufgefrijcht werde in unferm Bewuftfein

Die Heiligung wird in diesem zeitlichen Leben niemals abgeschlossen oder vollkommen, nie über alle Bersuchung und Kampschlossen, theils weil frühere fündliche Gewöhnungen sonwirten, theils weil immersort die Sünde als sich erneuernde Nacht an allem haftet was noch nicht dem erneuerten Princip angeeignet, wenigstens nicht bleibend von ihm durchdrungen ist. Wag der Apostel, Röm. 7, 14 f. nicht, wie Biele behaupten, den Stand der Heiligung meinen, den er 8, 1 f. als Leben der Erlösten nach dem Geiste bezeichnet, so ist doch ihm wie den übrigen Aposteln ausgemacht daß sie nicht schon volltommen seien sondern darnach ringen es zu werden, daß sie immer wieder um Vergebung zu beten haben und mit Wahrheit Keiner sagen dürfe er sei ohne Sünde. Und doch ist der Stand der Heiligung bestimmt verschieden vom Stand des Unwiedergebornen, mag dort noch so viel Kamps wide: Sünde vorsommen. In der Heiligung kämpsen wir vom wahrer

Brincip aus, führen einen Rampf wie er ber Erlösungereligion eignet, nicht mehr ben ber Gesetzeligion, stehen nicht mehr unter bem Beset Bott gegenüber sondern in der Gnade mit ihm geeint. Berade das Stehen unter der Gnade, nicht mehr unter dem Gefet, ift ber Beiligung wesentlich, Rom. 6, 14; 8, 2. und das reformirte Dringen auf Beiligung, mabrend lutheriche Orthodoxie es binter das Bauen auf die Rechtfertigung gurud treten lagt, will nichts weniger als die lettere abschwächen oder gar wieder gur gefetlichen Anechtschaft gurudführen. Das Gefet und Soll ftebt nicht mehr unferm 3ch fordernd und drohend gegenüber, ift viel= mehr als Gnadenfraft uns inneres Leben geworden und ins Berg gefdrieben, fo bag wir aus eigenem Bedurfnig, barum freudig bas Bute nun thun wollen. Was früher Gesetesvorschrift mar, außerbalb bes 3ch im Gefet fei es nun des Gewiffens, fei es in objectiver Geschichte promulgirt, das ift nun in unser 3ch oder Lebenscentrum eingegangen, jo daß wir nicht mehr einen fremden Willen Inechtisch zu erfüllen haben sondern ein uns eigen gewordenes Bebensprincip actualisiren, worin gerade die driftliche Freiheit be-So erft giebt es für uns ein mahres Thun beffen mas ewig berechtigter Inhalt bes Besetes ift; benn "die Liebe ift bes Besetzes Erfüllung, und wer seinen Nächsten liebt, thut ihm nichts Bofes". Bom Geifte Gottes getrieben find und leben wir als Rin-Christus lebt in uns und wir machjen beran ju feiner ber Gottes. Alles Ausdrude die jum Sage führen daß die Beili= Bollgestalt. gung der Erlösungsreligion jedes Berechtmerbenwollen der Befetesreligion in sich aufhebt. 1) Wir handeln aus dem durch die Liebe thätigen Glauben und bringen so die guten Werke hervor, die wenngleich nie icon volltommen, doch Lebensäußerungen des mahrhaft Buten find.

3. Der Begriff guter Werke kann nun erst rein verstanden werden, wie ihn die evangelische Frommigkeit dem katholisch ver=

<sup>1)</sup> Inanis metus est, ne sic homines legi iterum subjiciantur, — quia non sumus sub lege sed sub gratia, ideo legi dei et justitize inservimus. Röm. 6, 14.

unreinigten gegenüber ftellt. Auch in diefer Lehre zeigt icarfe Berborheben der Erlösungsreligion, beim tatholische aber ein Berabsinten zu bloger Gefetegreligion; benn Werte find dort die der erftern, hier die der lettern, m die katholische Theorie es weniger verräth als die kirchlich Unter auten Werken versteht die kirchliche Frommigkeit d liten zunächst die firchlich vorgeschriebenen Leiftungen, die be läftig und unangenehm um so verdienftlicher übernommer was am bestimmteften icon die vorzugsweise gepriesenen guten Werte, Fasten, Almosen und Beten an ben Tag Rugleich find diese guten Werke durchaus firchlich asce Beichtstuhl dem absolvirten Beichtfinde firchlich zugemuthe es leichter den Rudfall in die gebeichtete Sunde bermeid Berrichaft über dieselbe behaupte. Drittens wird weser Werk als solches betont und soll sogar die Mängel der E aus welcher eigentlich zu handeln ware, erganzen. Diese Werte einen suhnenden Werth, indem fie ins Saber ben einen entsprechenden Bosten im Soll balanciren Das Subject welches diefe guten Werte berri für fähig nicht nur die im Gesetz vorgeschriebenen vollb können sondern möglicher Weise noch ein Mehreres und bie sogenannten evangelischen Rathichlage; jum Seligwerd jenes erftere, mer aber auch bas lettere leiftet, wird ein im engern Sinn und erlangt einen höhern Brad ber Die evangelischen Rathschläge, nicht nothwendig zu erfülle dem frei gegebenen stärkeren Gifer jugemuthet, find born Lebensweise der Chelosigkeit, der Bergichtung auf allen Besitz oder frei erwählte Armuth und der den eigenen Wil andern unterordnende Gehorfam, das dreifache Belübde des lebens, die eigentliche Vita religiosa oder ascetische Let welche immer noch zur Fähigkeit führt, Miratel hervorg Da nun nicht Alle, foll die Menschheit nicht aussterben, diefe weise übernehmen können, so wird sie von besonders fron griffen, welche als die Heiligen anerkannt beim Tode un zur himmlischen Hierarchie übergeben, mahrend die M Frömmigkeit im Gehorsam gegen die Kirche erweist und dessen Mängel durch kirchliche Sacramente ergänzt, oder sie abbüßt sowol im Erdenleben als auch im läuternden Zwischenort des Fegeseuers. Daß dieses die fromme Praxis der römischen Kirche sei, ist nicht zweiselsaft, mag die Theorie bemüht sein einzelne Punkte auf eine dem Evangelium näher kommende Weise zu lehren.

Gründlich bricht die Reformation mit dieser Art von Beili= gung, indem theils die Lehre von den evangelischen Rathichlagen im Berhaltniß zu den göttlichen Geboten berichtigt, theils die Idee ber auten Werte hergeftellt, theils das Rraftvermögen des Wieder= gebornen auf's rechte Maag gurudgeführt wird, alles wie ber Begriff ber Erlösungsreligion es erforbert. — Bon überpflichtlichen Werten, die mehr leiften als Gottes Gebot verlangt, tann bier teine Rebe sein, da Reiner, sei er noch so gefordert in der Heiligung, auch nur das ganze Gebot wirklich zu erfüllen vermag. 1) Budem ift auch das Angerathene Pflicht, nemlich für dazu besonders Ausgeruftete und Befähigte, wenn es fich für ihren befonderen Lebens= beruf als nothig erweist. Ein Paulus bleibt ehelos seinem jede bausliche Niederlaffung ausschließenden Beruf als Beidenapostel ju lieb, mahrend andere Apostel, namentlich Betrus, borerst auf Baläfting gewiesen, ehelich lebten, beides gemäß Matth. 19, 12, wo theils ein von Natur verliebenes Nichtbedürfen der Che, theils ein von besondern Aufgaben für's Evangelium begründetes Chelosbleiben unterschieden werden, wie 1 Cor. 7. 25 f. die vorherzusebende Trübsal das Chelosbleiben rathsam macht, daher die Mahnung durch herborgehobene Borguge des Ledigfeins unterftutt wird. Alfo ift die Zumuthung weder an Alle gerichtet, noch für diejenigen unverbindlich, an deren besondere Lage fie fich wendet, noch erwirbt das Eingehen auf die Zumuthung ein Berdienst oder eine größere Beiligkeit als die Uebrigen haben, welche ihrer Lebenslage gemäß heirathen. - Cbenfo ift die freiwillige Singabe des irdischen Gutes nicht Christenpflicht als folde, für besondere Fälle aber eine Bumuthung der man sich nur pflichtwidrig entziehen kann.

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 528. 533.

vornehme Reiche, sich als solcher fühlend, will er in die Jungergemeinschaft mit Böllnern und Fischern taugen, soll fich von feinem Reichthum trennen und den Genoffen gleich werden, Datth. 19, 16. f., die ebenfalls ihren Erwerb und Bermogen verlaffend Christus nachfolgten B. 27; aber diese besondere Zumuthung, welche jenem bei achter Beilsbegierde zur Pflicht murde, fo dag er nicht ohne Schaden gurudtrat, ift nicht eine Zumuthung an Alle, und batte jener fie erfüllt, fo mare er darum nicht heiliger als mer berufen ift, sein But driftlich ju verwalten. - Der unbedingte Behorsam mit welchem die Zebedäiden oder Matthäus Jesu auf ben erften Ruf bin nachfolgten, ist theils nur icheinbar ein unbedingter. unvorbereiteter, denn in Bahrheit tannten jene den herrn icon borher und hatten einen Eindrud von ihm empfangen, vielleicht geradegu bis zur Sehnsucht nach einem Berufenwerden in's Jungergeleit; theils ift ein Chrifto ju leiftender Gehorjam etwas anderes als der des Monchs gegen feinen Obern, und wer in folche Lebensweise berufen diesen Gehorsam leisten murde, mare barum nicht heiliger als wer in befehlender Stellung driftlich befiehlt, ja er murde nicht ohne Sunde solchen Gehorsam unbedingt leiften, etwa wider besseres Wissen und Gewissen. Wie febr aber dieses unbebingte Sichfügen als Haupttugend gilt, zeigen uns die modernen Bijchofe, welche wider ihr ausgesprochenes befferes Wiffen und Bewissen sich den Gehorsam gegen den firchlichen Oberen dennoch auflegen, und je peinlicher es ihnen fein muß, um fo mehr ein Berdienst darin seben. Unevangelisch ift ber Dualismus des Sittlichen welches theils aus Gebot theils aus Rathichlagen bestehm foll, so daß man dem ersteren gehorchen muß um felig zu werden, bas lettere aber willfürliche Freiheit ließe, und die gum Geligmerben nicht nöthige Leiftung blog mit höherem Grade des Seligfeins belohnt wurde. Unevangelisch ift ferner vom Wiedergeborenen aus aufagen er vermöge die göttlichen Gebote fo gu halten, baf er noch ein Mehreres, Ueberpflichtliches hinzuleiften konne. Unevangelisch ist der Begriff der guten Werke, sobald man fie als beschwerliche, eigentlich ungern übernommene Leiftungen ansieht, welche man fich auflaste, um badurch Gott ju gefallen und irgend eine Schuld abzuberdienen, jumal Werte nur bann etwas verdienen fonnten, wenn fie nicht an fich ichon unsere Schuldigkeit waren, somit boch immer etwas Ueberpflichtliches in fich trügen. Unevangelisch ift die hieraus entstehende Unterschiebung von Werken der Rirchlichkeit an Die Stelle wirklicher fittlicher handlungen, wie positive Fasten an Die Stelle der Selbstverleugnung, willfürliche Beigelung oder Bei= nigung an die Stelle des geduldigen Tragens aller Widerwärtig= teit die das Leben mit fich bringt und aus unserm Beruf hervorgeben, ober wie bas Machen und Ersinnen von Beschwerden und Mühen, die als fünstlich Niemandem nütlich werden, an die Stelle ber Ausübung von Nächstenpflichten welche mit besonderer Beschwerde verbunden maren. Unevangelisch ber ascetische Charafter ber guten Werte, sofern sie etwas sind das wir wider unsere Neigung übernehmen, als Mittel nemlich unfer Fleisch zu treuzigen. Unebange= lifch die gange Beräugerlichung bes driftlichen Sandelns in außere Werte und Berdienste. Denn alles dieses führt wieder in eine bloße Befetesreligion.

Rein ift der protestantische Begriff guter Werte festgestellt worden in der lutherischen und reformirten Dogmatik, nur daß die Bezeichnung "gute Werte" boch mehr bom Bolemisieren wiber fie, als vom Wesen evangelischer Frömmigkeit entnommen wurde. Bute Berte find ein Ausbrud ber auf einzelne Berrichtungen geht, das Aeußere betont, an Gesekesmerke erinnert, zur Casuistik und jum Probabilismus hinleitet. Beit beffer wurde vom driftlichen Sandeln geredet als vom guten Werk, wie denn die Reformatoren gleich Paulus die Werke überwiegend polemisch besprechen, auf solche Werke gar nicht hingerichtet sind und doch in reiches und energisches Sandeln eingeben. Aber auch beim beibehaltenen Ausbrud "gute Werke" wird die Definition gang richtig gegeben. 1) Sie find bas bon Gott im Moralgefet, nicht bon Menfchen Borgeschriebene, und verdienen nichts, ba fie immer unsere Schuldigkeit find und von Gottes Gnade in uns erzeugt werden; sie sind so viel werth als die Gesinnung aus welcher sie bervorgeben, als der

<sup>1)</sup> DR. ref. Dogm. II. S. 533. 542.

fie erzeugende Glaube durch Liebe thatig ber achte und lebendige ift; fie find auf feinem Puntte vollkommen rein und vollständig. daher fie felbst wieder der Gnade bedürfen; fie find por scharfen Besetsmaagstab jogar sündhaft, und nur Gottes nachfictige Dibe lobt und ermuntert was, ob auch schwach oder unvollkommen wenigstens aus guter Quelle bervorgeht und ju qutem Riel binftrebt; fie find nur so weit aut, als wir fie mit Freudigkeit und driffe licher Freiheit ausüben, ja einen innern Genug babei baben, wie Chriftus fein Thun des gottlichen Willens eine Speife und Erquidung nennt; sie zielen bin auf Bottes Ehre und des Menichen Bohl. Darum fommen aute Werke so nothwendig bor wie die Beiligung felbst, freilich als nicht nothwendig etwa zur Rechtfertigung und Erneuerung, aber nothwendig im Lebenslauf des Wieder gebornen, ohne daß aber diejenigen minder felig würden welche als Kinder ober gleich nach ihrer Wiedergeburt babin fterben, fomit zu guten Werten und Beiligung gar nicht mehr tommer fönnen. 1)

Bei der entschiedenen Ablehnung eines Berdienstes in unsem guten Werken ist die protestantische Dogmatik genöthigt, Schriststellen welche guten Werken einen Lohn verheißen, sorgkältig zu erklären, namentlich die Schilderung des Gerichtstages, in welche der Menschensohn so redet wie wenn er gerade nur die geleisteten guten Werke belohnen, die ausgebliedenen bestrafen wollte. Matth. 25, 31. Zwar sind dort die guten Werke rein hingestellt, indem von den ascetisch kirchlichen wie Fasten, Kasteiung und Gebetzquantum keine Idee ist, sondern sehr bestimmt nur Erweise der hülfreichen Nächstenliebe genannt werden; aber diese sind doch eben als mit der Seligkeit belohnte dargestellt, und von einer noch anhaftenden Unvollkommenheit ist so wenig gesagt, daß sie vielmehr in ihrem Werth erhoben werden, wenn was dem Geringsten erwiesen worden sei, als Christus selbst erwiesen gelten soll, somit mehr in ihnen liege als die Ausübenden sich bewußt sind. Dennoch ist der

<sup>1)</sup> Deppe ref. Dogm. G. 419.

romifde Lohndienst sicherlich dem Geifte Chrifti zuwider und bas bemüthige "wer Alles gethan hat, was er schuldig ift solle fich den= noch als unnügen Anecht betrachten" b. b. feinen Lohn dafür erwarten, fich tein Berdienst daraus machen, ist die achte fromme Befinnung. Immer aber bleibt bas Obige, bag die guten Werte jedem nothwendig seien der als Wiedergeborener eine Beriode weiterer Beiligung erlebt, wohl begründet, und darf nicht im vermeintlichen Interesse ber Rechtfertigung allein burch Glauben berclausulirt werden. Wenn der Richter die Menschen vom Begrunbetsein seines Richterspruchs überführen will, so tann er es nur durch hinweisung auf die Früchte ihres Lebensbaumes, womit gar nicht geläugnet wird daß fie erft aus des Baumes Beilung als gesunde Früchte hervorgewachsen seien; und wenn ihr Werth so anerkennend gewürdigt wird, so ift nicht ausgeschlossen daß bes gefunden Grundes megen die Früchte gelobt werden, obwohl fie weber folechthin bolltommen find noch ber Gefetesreligion genug thun könnten.

- § 185. Die Heiligung ist ein fortbauerndes Betämpfen bes alten Zustandes durch Buse und Ansführen des nenen durch Glauben, erleuchtend, reinigend und veredelnd.
- 1. Weit wichtiger als die einzelnen guten Werke ift die Heisligung selbst mit ihrer negativen und positiven Seite, dem fortgessetten Ablegen des alten und Anziehen des neuen Menschen. Rur sind dieses nicht zwei getrennte Stücke der Heiligung sondern dieselbe Sache nach zwei Seiten betrachtet; denn ich kann das Alte nicht ablegen ohne das Reue an mich zu nehmen und umgekehrt. Geschieht das eine mehr durch die Buße, das andere mehr durch den Glauben, so lassen sich doch auch diese beiden nicht ohne einsander denken, denn eine Buße ohne Glauben wäre nicht heilwirkend sondern zur Verzweislung führend, nicht ein Heilmittel sondern ein Gericht, und ein Glaube ohne Buße wäre auch nicht der heilsame sondern ein leichtsinniges Hossen auf unheilige Gnade, die man ohne von der Sünde zu lassen, erlangen könne. Beide, Buße und

Glaube find baber im mabren Sinn erft innerhalb ber Erlofungsreligion möglich als einander burchdringend; in ber Gesetzeligion find sie außer einander, indem man dort nur entweder bon Buge oder bom Glauben an die eigene Gerechtigkeit ergriffen wird, entweder bom bofen Gewiffen geangstigt und ju felbst gemachten Leiftungen angetrieben, ober eigenen Leiftungen ein faliches Bertrauen ichentend von der hoffnung bethort wird, der Fluch bes Befetes werde fich nicht so ernstlich an uns bermirklichen. ist nur das Selbstgerechtsein oder das Beinleiden unter ben Folgen ber Uebertretung, oder der nicht barauf achtenbe, bom Gericht abfebende Leichtfinn; die Bufe ift nicht Reue über die Sunde fondern das bittere Gefühl ihrer Wirkungen verbunden mit dem Antrieb fie burch minder bittere Leistungen, durch abbugende gute Werke aufzuheben; nicht Glaube an eine beilige Gnade, die nur gur Befferung berzeihen kann, sondern ein Nichtglauben an die sittliche Weltordnung oder ein hoffen ihren Ordnungen entrinnen zu konnen. sich das Aufgehobensein der sittlichen in die erlösende Beilsordnung offenbart, wird Bufe und Glaube möglich und als Wirkung dieser Offenbarung in uns erzeugt. Darum läßt fich erft bier bas Wefen ber heilfamen Buge barlegen, wie auch bas volle Wefen bes heilbringenden Glaubens, der oben nur als die Rechtfertigung annehmendes Organ zu behandeln mar.

2. Die heilsame Buße im Unterschied der bloßen Peinbuße des innern Gerichtes 2. Corinth 7, 10. ift durchaus die der Erlösungsreligion, knüpft aber an an die Buße der Gesetsereligion und
unterscheidet sich von dieser durchs Verbundensein mit dem Glauben.
Wenn dort die Buße nur das Selbstvertrauen bricht, welches in
Gesetsereligion Gerechtigkeit erwerben will, so ist sie eine Vorbedingung der ächten Buße und wird in diese aufgehoben wo sich
Erlösungsreligion offenbart und den Glauben erregt, der in die
Buße eintritt. Mit dem Heilsleben theilt die heilsame Buße den
Unterschied seines grundlegenden und fortbauenden Stadiums, daher man in vielen Lehrbüchern an zwei Orten die Buße behandelt,
die grundlegende so zu sagen einmalige bei der Wiedergeburt, und
die zum Ausbau gehörige täglich zu erneuernde bei der Heiligung.

Nachdem wir theils beim Uebergang aus bem Befete in die Erlösungereligion & 94. f. theils bei ber Betehrung und Erneuerung auf die Buße hingewiesen, ift boch der Ort ihrer näheren Darlegung hier erft erreicht, wo ihr stetes Borbandensein im driftlichen Leben am sichersten ihr Wesen tundgiebt, bas wir bann auch rudwärts für die Wiedergeburt deutlicher zu erkennen vermögen; denn bebe man immerhin gerade für lettere die Bufe als sogenannt große und entscheidende berbor über die täglich zu erneuernde, sogenannt fleine 1), so zeigt sich doch erst im letteren Stadium was auch in ber grundlegenden Umgeftaltung bas Befen ber Buge fei. - Die Bufe ift der Buftand bes Bugens, aber gerade diefe etymologische Bestimmung führt leicht irre, weil im Leben bas Bugen, Gebugtwerben und Bufe leiften vielfach von einer Zahlung verstanden wird durch welche ein Bergeben gefühnt, wo nicht gut gemacht werden foll. Darum ift benn diefer Begriff auch auf bas tirchliche Bönitenzwesen übertragen worden, zumal poenitertia mit poena aufammenhängt, und die alte Beschränfung des Wortes auf die Gefinnung des Bereuens in der Rirche leicht ins werkthätige Abbugen und Suhnen umschlagen tonnte, so bag bas subjective Genugthun in ein objectives fich absett, das Bereuen in eine abbugende Wertleiftung. Unstreitig liegt in der Buge etwas genugthuend suhnendes aber boch junachst nur im Subject, sofern es seine Schuld und ba= mit die Berechtigung ber berletten Befete gnerkennt, Die Strafmurbigkeit fühlt, das Gestraftwerden als verdient ansieht, das Vergeben bereut und es gerne zurücknehmen oder gut machen möchte, die Befferung fich bornimmt und bereit ift, die ftrafenden Folgen auf fich zu nehmen. Gerade das lettere aber mochte der Menich mo möglich abwenden oder doch mindern, er möchte ber Strafe entgeben, und so wird leicht im religiosen Berhaltnig ju Gott bas gange Bugethun gerade nur jum Mittel, ber wirklichen Strafe gang oder theilmeise zu entgeben, Bergebung oder Nachlaß zu erwerben, wofür nun die Leiftung von Werten bient welche man als gute gepriefen fieht und gerade jum 3med bes Bugens gerne vermehrt

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 498. 540.

ober mit selbst ermählten Beschwerden und Beinigungen zu wirtsameren Abbügungen ausbildet. Dadurch wird aber vorerft ber Begriff der Buge verderbt, sobald diese weniger die Sunde als nur beren Siraffolgen wegbringen mochte, sobann muß auch ber Begriff auter Werke burchaus berfälicht werben; fie find nun möglichft Widerwärtiges, Beinliches, dem man fich gegen Reigung bennoch unterwirft, um einen vermeintlich Gott wohlgefälligen Dienft ju leiften, auf welchen bin uns Strafen erlaffen murben. Das Gute wird nicht mehr um feiner selbst willen, aus Freude an ibm gethan, sondern als beinliche Leiftung auferlegt. Man verrichtet Gebete, ohne aus freudigem Bedürfnig zu beten, besucht beilige Orte ebenso, betet und pilgert in selbsterwählter peinigender Form, reicht Almosen nicht aus erregter Nächstenliebe sondern zum eigenen Rugen, um Gottes Nachficht zu erwirten. Diefem Boniteng-Werkthum gegenüber faßt der Brotestant den Begriff der Buge wieder rein evangelisch, indem er die poenitentia evangelica der legalis gegenüberstellt, mag auch ber Satisfaction Chrifti zu lieb die Thatsache verkannt werden daß allerdings eine subjective Subne in der Bufe liegt. (Oben II. S. 195.) Borerft mird eingesehen daß die Buge nichts verdient, sodann daß sie wesentlich in der Befinnung ihren Werth bat, und mas nach außen gethan wird, nur als Ausdrud oder Bethätigung diefer Gefinnung. Daber die Definition. Bufe sei vom b. Beift in uns angeregt, nicht aus menschlicher Berechnung, sei Ertenntniß der Gunde, Reue, möglichste Erfapleiftung, eifriger Borfat jur Befferung. Wird gerne bingugefügt, fie fliege jum Theil auch aus einem Schmeden ber göttlichen Barmbergigkeit ber, so ift damit ihr Berührtsein vom Glauben, ihr Busammenhang mit diesem gemeint, nicht aber ihr besonderes, auch bom Glauben unterschiedenes Wefen. Die Beräußerlichung bes Begriffs im römischen Bönitenzwesen zeigt fich schon im formalen Sacramentscharatter und darum auch in ber Aufführung ber Bestandtheile contritio cordis, confessio oris et satisfactio operis: benn schon die contritio, obwohl innerlich wird eine Leistung und inneres Werk das berdienen will und darum jum äußern Thun brängt, welches als Beichte an ben Briefter und Uebernahme fatisfactorischer Werke sogar das ungenügende Reuegefühl ergänzen könne. 1) Dem gegenüber halten wir die bereuende Gesinnung als das Wesentliche fest, welche das Bekennen vor Gott einschließt und den Borsat der Besserung als Erneuerung des Gehorsams, Berskübfung von Reue und Sinnesänderung. 2)

3. Die Buße als zwar zusammenhangend mit bem Glauben, aber boch von ihm unterschieden, wirkt als Abtehr von der Gunde unmittelbar Ablöfung des alten Menfchen, wie der Glaube Belebung des neuen. Schreiben viele Dogmatiker beides der poenitentia ju, so meinen sie diese im weitern Sinn der heiligenden Bekehrung überhaupt und fagen barum, fie entstehe aus bem Glauben, ber ihr borangeben muffe. Gewiß tann nur ein gläubiges Berg mahre Buge empfinden, aber immer bezieht fich doch diese auf das Sündliche und hat die Richtung dasselbe wegzubringen. benn nichts Anderes ift das Ablegen des alten Menschen. Brincip ift diefes bei ber Wiedergeburt mit ber Entschließung ju neuem Leben geschehen, aber in der Ausführung ein nicht endendes Arbeiten. Dieses ist die Rampfesseite der Heiligung, der unter Bachen und Beten immer zu führende driftliche Lebenstampf. Die Erneuerung, im Lebenscentrum gwar geschehen, Entschlug und Befinnung geworden, hat sich über Seele und Leib auszubreiten und allen Widerftand ju überminden, welchen frühere Gewöhnungen und Sünden noch leiften, oder neue Begierden und Bersuchungen immer wieder hervorrufen. Diefen Rampf ernstlich zu führen ift Sache der erneuerten Gefinnung, welche den im ergriffenen Beils= aute liegenden Segen erfahrend als machfende Glaubenstraft burch die Liebe thätig ift. Das befämpfende Abstoßen des in der Selbst= beit des natürlichen Bergens wurzelnden Bosen, kann nur durch Die Liebe, somit durch ein Gott geeintes, erweitertes Ich geleistet werden und ist immer zugleich die Ausbildung des neuen Menschen. 8) Beil Bufe und Glaube in einander sind oder vereint wirken, fo

<sup>1)</sup> Ebds. S. 499.

<sup>2)</sup> Ebdf. S. 543.

<sup>3)</sup> Ebdj. IL S. 540.

läßt sich die Beiligung nach jeder von beiden Seiten beschreiben. Ran pflegt dieselbe als Fortsetzung der Erneuerung namentlich in der psphologischen Form darzustellen; das Beilsgut, einmal gläubig aufgenommen erleuchte den Berftand, reinige das Gefühl und lente ben Willen; doch wird das Gefühl gewöhnlich unter ben Willen gefaßt, indem die Frage sich erhebt ob die Gnade auf Berftand und Willen unmittelbar einwirke, oder unmittelbar nur auf den Berftand und erst durch diesen mittelbar auf den Willen. wie die Theologen von Saumur behaupten das lettere, weil ein Lenken des Willens anders als durch die Einsicht nur ein blindes Unftogen fein murde: vorherrichend orthodox blieb aber doch bas erstere, weil wir gar oft das mahrhaft Gute ertennen, ohne darum auch entsprechend zu wollen. Man tann nicht sagen bag bie Streitfrage erledigt worden sei, und schwerlich wird sie sich befriedigend lösen lassen, so lange man Berstand und Willen abstract von einander trennt. Offenbar meint man aber boch mit ber Erleuchtung des Verstandes etwas Söheres als das bloke Kennen, Notizbetommen bom Beilsqut; benn die Renntnig der Damonen bon ber Beilsthatsache hat Niemand eine Erleuchtung aus der Gnade des h. Beiftes genannt. Mag es also ein Erfennen geben welches für unsern Willen todt bleibt oder ihn nur richtet, ohne ihm aufzuhelfen; immer wäre dieses gerade nur der Mangel an Erleuchtung, der bloß natürliche Mensch welcher hinlängliche Erkenntniß hat um unentschuldbar zu fein; ber erleuchtete Berftand, Die am Beilegut Theil habende Ginficht tann hingegen nicht eine practifch unfrucht bare sein. Anderseits behauptet hinwieder Riemand daß der Wille vom Gnadenheil gelenkt werden könne, so lange noch alle Ginsicht in deffen Herrlichkeit fehlt. Somit wird die erleuchtete Einsicht immer einen Einfluß auf den Willen ausüben, nur nicht einen unbedingten, weil ber Wille eben nicht einzig bom Einsehen bestimmt wird sondern auch von Begierde, Affect und Leidenschaft, deren Gegenstand freilich auch mahrgenommen und vorgestellt wird. Darum hat Schleiermacher Beranlaffung genug dem abstracten Trennen von Berftand und Willen ichon badurch zu begegnen daß er ans übersehene Gefühl erinnert, welches als Erregung des unmittelbaren

Selbstbewußtseins vom eigentlichen Ich aus in Verstand und Willen bergebe und beide mit einander verknüpfe, so daß fie auch auf inander wirken können. Die Erleuchtung welche uns im Heilsqut as Beil ertennen läßt, ift also teine bloße Berftandenotig sondern ine empfundene Beilsmacht, darum auch den Willen anregend und a That übergehend verbunden mit Gefühlsbefriedigung, welche bin= pieber auf die Ginficht gurudwirtt. Biel zu abstract lehrte man uf ber einen Seite nur ein directes Wirken des Berftandes auf en Willen, auf der andern aber bag Berftand und Wille getrennt Dort also der h. Geift erleuchte nur den Berftand und rft der erleuchtete Berftand lenke von fich aus den Willen, hier er h. Geift mirte auf jedes von beiden besonders. Damit bing ann zusammen bag bas Wort, beffen sich ber b. Geift ordentlicher Beise bedient, eigentlich nicht das wirksame sei sondern er felbst. er als folder unfehlbar feine Wirtfamteit ausübt, daß hingegen as Wort vom h. Geifte verlaffen niemals Beil wirten tonne. Man wollte ben ungleichen Erfolg ber Beilspredigt so erklären, besonders vegen des Erwähltseins derer auf welche zum Beil gewirtt wird. nd Nichterwähltseins ber Undern. Der h. Geift sei für jene beim Bort vorhanden, für diese nicht. Bielmehr ift im Gotteswort als Achem immer bas Beitsgut bargereicht und es fragt fich nur, wer d bem Beilsgefühl welches angeregt wird, hingebe, mas für uns ncalculirbar bleibt, weil die unübersebbare Reiche alles deffen mas er Berftand bisher ichon erkannt hatte, Wahres oder Unwahres, nd vollends alles beffen mas Affect und Willen von Jugend auf is zu diesem Moment schon beschäftigt hat, darauf Ginfluß übt. 1) das für uns nicht Calculirbare wird immer gerne aus übernatür= dem Agens erflärt. Wir können wie die grundlegende Erneue= ung so die Heiligung nicht anders erklären als so. daß das n Wort vermittelte Beilsgut als foldes in feinem unendlichen Berth empfunden die Einsicht in unfer mahres But sowol herstellt is fteigert und unfern Willen auf biefes Ziel hinlentt, Alles um träftiger, je mehr wir den Werth des Beils erfahren. Dieses ift

<sup>1)</sup> Die pajonistische Lehrweise hat hierin ihr Recht. Centralbogmen II. S. 592,



nicht eine awingende sondern die mit sufer Macht giebende, in und immer mehr eingehende Gnade, welche erleuchtet, reinigt und beiligt. Das von fündlicher Selbstheit, die sowol Sinnlichteit als Eitelkeit und hochmuth fein tann, verdunkelte Ertennen und Digerkennen wird von der höchsten Wahrheit als einem Licht erleuchtet, das Befühl von falscher Luft und Unluft zur gottgefälligen angeregt und ber Wille vom verfehrten zu achten Bestrebungen umgelentt. "Be ba hat, dem wird gegeben bis zum Ueberfluß, wer nicht hat, dem wird genommen was er hat;" "wer Gott in Chriftus liebt, bem muß Alles zum Beften mitwirten; wer nicht glaubt, bem wird Alles jum Gericht." Da ift ein Lebensftandpunkt ben bie braufen, ob fonft noch fo tlug, nicht verfteben tonnen, bon welchem aus man hingegen alle menschlichen Zuftande durchschaut und beurtheilt, 1. Corinth. 2. 9 f., wie benn Chriftus mußte mas im Menfchen ift. Da zeigt sich was vor der Welt weise erscheint als Thorbeit, was Thorheit gescholten wird als Weisheit; ja das ärgerliche und thörichte Berrlichsein eines Getreuzigten offenbart fich als bie im Liebesopfer enthaltene Beilsmacht fürs gottliche Reich. Berabe in diesem Erleuchtetsein enthüllt sich das Gottesreich mit feinen Ord nungen als hoch über ber ichon jedem Gewiffen mahrnehmbaren fittlichen Weltordnung liegend.

- § 186. Die im Leben auf Erben niemals vollendete Beiligung tann auch Rüdschritte erleiden, so daß das einmal wahrhaft erfahrene Seil zwar nicht wieder spurlos verloren geht, aber aus nicht schlechthin unserm Besitz gesichert ift. Bas Sünde wider ben h. Geist heißt, steht nicht eutgegen.
- 1. Nur nach Maßgabe des festgehaltenen Dogma von wertelich unabänderlich gefaßter Gnadenwahl hat die Dogmatit über die einer unverlierbaren Gnade entsprechende Beharrlichkeit der heitligen entschieden. 1) Die abstracte Unterscheidung des Augustinismus von zweierlei ächter Heilsgnade, einer ohne und einer mit der Gnade des Beharrens hat sich oben schon als unhaltbare und

<sup>1)</sup> DR. ref. Dogm. § 109.

für die Sauptfrage nicht nothige Borftellung enthüllt (S. 102.); benn wie konnte eine Beilsgnade ohne die Rraft des Beharrens Die achte sein, wenn es doch eine Beilsquade mit dieser Rraft geben foll, die allein im Stande mare jum wirklichen Beilsbesit hindurch ju führen, und mas mare ein Beilsbefit dem das Berlorengeben noch wesentlich anhaftet? Doch wenig mehr als der angeblich noch geringere Schein bon Beilsleben, welchen Bott wie ein Spiel auch in jum Boraus Bermorfenen durch fein Wort zeitweise aufführen Also braucht die noch so absolut gedachte Gnadenwahl doch nur Gine achte Beilsanade zu lehren, bann aber nothigt bas unberänderliche Decret fie als beharrliche zu bezeichnen, weil der Erwählte selig werben muß und biefes Biel gar nicht berfehlen fann. Es versteht fich daß nicht sein Berdienst oder seine Tugend, nicht einmal fein Glaube das Beharren im Beilsftande begründet, fondern eben nur die Gnade traft ihres ewigen Erwählungsrathichluffes dem Erwählten dieses Beharren garantirt. So die reformirte Orthodorie. Die Lutheraner, von Luthers gleich absoluter Gnadenwahl bertommend, find bann jur Berneinung ber Unberlierbarteit bes ächten Gnabenstandes fortgeschritten und haben von dem Jahr 1561 an übernommen ben Gnadenstand für berlierbar zu erklären, obne barum eine Bradestination aufzugeben welche vor Grundlegung ber Welt die bestimmte Zahl bestimmter Personen fürs Beil ermählt habe. 1) Einmal fo weit gehend mußte man aber weiter tommen bis jur auf Borberseben bin getroffenen Gnadenwahl, womit die Bersonenvorherbestimmung in bloge Beilsordnung fich auflost, ohne daß man diese Auflösung sich gestanden hätte. So lange man aber ben wirklichen Erwählungerathichluß, ob immerhin auf Borberseben hin gefaßt, doch als ewig unabanderlich fest behauptete, war die Frage über das Beharren des Gnadenstandes fehr schwer zu er-Eigentlich mußte fie beim unabanderlichen Erwähltsein beight werden, und hochstens ließ fich jagen, bier auf Erden tonne ein Erwählter seinen Onabenftand, sei er einmal ertheilt, wieder

<sup>1)</sup> Beim Straßburgerhandel. Centrald. I. S. 442 und sogar noch beim Leipzigergespräch II. S. 526.

verlieren, wenn dafür geforgt bleibe daß nach dem Tode derselbe nothwendig ihm wieder geschenkt werde. Somit ware er doch nicht ganglich und finaliter verloren. Da es aber miglich ift, so bestimmt auf ein Erlöstwerden nach dem Tode abzustellen, wofür einzig die apocryphe Bredigt bei Christi Höllenfahrt einen Anhalt bote, so mußte der Streit doch dem gegenwärtigen Leben gelten, ob ein ächter Gnadenftand, ber boch nur aus der Ermahlung berfließe, total und final wieder bis zur Todesftunde verloren geben und berloren bleiben konne. Rein, fagen die Reformirten, denn bas Ermähltsein tann nicht vereitelt werben. 1) Lutherischer Seits tonnte ein Marbach und ein Andrea bieses auch nicht leugnen, aber, sagter fie, bei enormen Gunden geht ber Gnadenstand boch ganglich ber loren, nur muß, wenn die Berfon eine ermählte ift, ein neuer Onadenstand ihr ertheilt werden noch bevor fie ftirbt. Go mar ber Streit eigentlich nur biefer, ob ein achter Gnadenftand bes Erwählten, falls enorme Sunden von ihm verübt wurden, jo ganglich ber loren gebe daß der später unausbleiblich wieder ertheilte Bnaden ftand ein schlechthin neuer fei, ober ob aus nicht schlechthin verlorenem Reft das ichon früher ertheilte wieder bergeftellt und erneuert werde. Jene Lutheraner entschieden fürs erftere, Zandi als Reformirter fürs lettere. Dazu tam die Rebenfrage ob bem in achtem Gnadenstand ein Erwählter so enorm sundigen tonne, oder dadurch nicht vielmehr zu Tage trete daß es der achte Gnadenftand noch nicht gewesen und dieser Mensch vielleicht doch fein Ermählter sei. Wieder entschieden die Lutherischen fürs erftere, bie Reformirten fürs lettere. Endlich brangen jene barauf, man folle statt von Gnadenwahlbecret a priori lieber von dem Gebrauch der Gnadenmittel empirisch ausgeben und die freilich bestehenden Decrete nur a posteriori lehren, so daß Calvin fand, man lasse doct amar die ewigen Rathichluffe fteben, bede aber einen Schleier barüber. Der Streit über die Berseverang läßt fich aber offenbar nicht lösen, so lange man die anthropomorphische Borstellung von alles, -

<sup>1)</sup> Beza: Spiritus electionis interrumpi fateor sed numquam penitus eripi.

ob nun auf Borhersehen hin oder rein mit absolutem Willen — ewig fixirten Rathschlüssen nicht aufgiebt. Das thaten aber nur die Socinianer und schückterner die Arminianer, leider aber mit Preisgebung unsers Abhängigseins schlechthin.

- 2. Seben wir nun ftatt ber unabanderlichen Rathichluffe gwar nicht die bloße Beilsanstalt, wohl aber die lebendig wirksame göttliche Gnade für unser Beil forgen, fo fallen die unlösbaren Untinomien der Perfeverangfrage babin. Die Gnabe ift für Alle und fucht Alle; wen fie einmal gewonnen, ben läßt fie so wenig wieder absolut außer ihren Bereich fallen als ben noch nicht Gewonnenen. Sie ift als göttliche fich ewig gleich, also beharrlich auf unser Beil bingerichtet, erwirft es aber nicht mit Allmachtstraft fondern burch geistiges Einwirken. Statt auf eine emige Gnabenmahl, die Jeben ängstlich fragen macht ob er ju ben Ermählten gebore, bauen wir auf die lebendig wirkfame emige Unade, die als folde nie von uns abläßt, bis fie uns gewinnt und jum Ziel geführt hat. als emige die beharrliche, zwingt aber weber zur Wiedergeburt noch ben Wiedergeborenen zur Beiligung, will beides unferm Wollen abgewinnen, läßt Rüdschritte und Abfall zu, ohne darum uns je aufaugeben, und wird mas fie später in uns wieder erreicht, nicht außer Rusammenhang mit dem früher erreicht gewesenen wirken, sei es noch fo fehr von uns wieder abgeworfen worden. Gin Reft und Reim, ob vorerft gerade nur beschämend und richtend, bleibt boch fo gurud daß die später wieder anschlagende Gnadenwirtsamteit niemals so erscheint, wie wenn sie bas frühere gar nicht gewirft batte. Ift icon die betehrende Gnade teine ichlechthin neue Schentung sondern an die vorbereitende angeknüpft, so kann die wieder geschenkte nicht ertheilt werden ohne an die frühere anzuschließen und mit dieser identisch zu fein.
- 3. Wie aber wenn ein Wiedergeborner mahrend seiner tampfenden Heiligung nicht bloß strauchelt und Niederlagen erfährt,
  aus denen er sich wieder aufrafft, sondern Todsünden, ja die von
  Christus selbst für unheilbar und unvergebbar erklärte Sünde wider den h. Geist begeht? Der katholische Unterschied zwischen
  Todsünden und läßlichen Sünden, wie die ganze Bönitenzlehre erft

für ben Stand ber Beiligung aufstellbar, wird bom Broteftantismus wesentlich berichtigt; an sich sei jede Sunde Tod und Berurtheilung wirfend, nemlich braugen in ber Gefeteereligion, bingegen in der Erlösungsreligion fei alles Gundliche, bas in berfelben noch vortommen fann, erläglich, d. h. verzeihbar durch die Gnade ber Rechtfertigung und heilbar burch die beiligende Gnabe. 1) Rm bas Ungläubigwerden, somit bas Berausfallen aus ber Erlofungs religion jurud in die bloge Befegesteligion mare die mieber To bringende Sünde, Tod bringend so lange man sich nicht wieder un Erlösungereligion mit ihrer rechtfertigenden und beiligenden graft beleben läßt. Die Gunde wiber ben b. Beift vollende fann nur in ber Befegesteligion vortommen, wie benn Chriftus Diefe Gunde nicht etwa abfallenden Jungern drobend entgegenhalt fondern feindlich widerstehenden Leuten der Gesetesreligion Mith. 12, 31. 3) Gin Chrift tann diese Sunde somit nur begeben, wenn er ganglich wieder zur Gesetzeligion abgefallen mare und in dieser fo schlechthin verstodt wurde daß er für immer unfähig bliebe wieder jur Erlösungsreligion belebt ju werden. Darum wird bie Sünde wider den b. Geift das Berftodtsein im Unglauben an Die erlösende Onade, ja das Berharren in diefer Berftodtheit sein. Je mehr man fich aber biefen Begriff flar macht, besto mehr weigert er fich im wirklichen Leben realifirbar ju fein und fieht gang aus wie eine brobende Beschreibung bes Satanismus, ein Bilb jehr geeignet jede Unnäherung an diefen Bipfel ber Beillofigfeit ju erichüttern. Darum fagen reformirte Dogmatiter wie eigentlich jeber driftliche Lehrer, ein Ermählter tonne diese Sunde nie wirklich contre biren, nur ein Bermorfener konne es, wiewol nicht alle Bermorfenen diese Sunde begeben. 4) Run ift aber Debr. 6, 4 f. die Rede von Abgefallenen aus achtem Gnadenstand, welche man nicht wieder gur Betehrung bringen tonne, und 10, 26 bom borfaplichen Gundigen

<sup>1)</sup> DR. ref. Dogm. II. S. 550.

<sup>2)</sup> Ebdf. S. 552 von Zwingli geltend gemacht.

<sup>3)</sup> Calvin Cbdf. S. 553.

<sup>4)</sup> Ebdf. Redermann.

eines Chriften, wofür tein Opfer mehr übrig fei; - auch 1 3oh. 5, 16 von einer Sunde jum Tode, für welche keine Fürbitte zu leiften fei, ahnlich wie Chriftus, Joh. 17, 9. nur für die ihm Gegebenen bittet, nicht für die Welt. Während also die von Gunde wider ben h. Beift redende Stelle auf braugen Stehende fich bezieht, welche ben Sohn läfternd Bergebung erlangen können, nicht aber menn fie ben b. Geist läftern, - ift in ben epistolischen Meukerungen eber bon brinnen Stehenden die Rede, welche fo gra abfallen daß nun feine Rettung mehr fei; ebenfo mahrend Chriftus Die Fürbitte unnut nennt für die draußen bleibende Welt, ift in Spifteln mehr die Rede bom Aufhören der Fürbitte für Brüder welche ganglich abfallen. Obgleich nun Chriftus den draugen Bleibenden die Gunde wider den h. Beift zu bedenken gibt, apostolische Briefe aber bon ganglich Abfallenden reden, ohne ihre Gunde als Die wider den h. Beift zu bezeichnen, hat man doch alle diese Stellen zusammen genommen, um die Gunde wider ben b. Beift au befiniren, nicht beachtend daß diefe etwas fehr fpecielles fein will, und gar nicht jedes Abfallen ohne Beilung und jede Tod wirfenbe Sunde als folde icon jur Sunde wider ben h. Beift gehort. Die Sünde wider ben h. Beift als unverzeihliche wird einer berzeihlichen Gunde wider Chriftus gegenüber gestellt; benn ein aus Borurtheil und mangelnder Ginsicht stammendes Bertennen und Läftern deffen der doch der meffianische Gottessohn ift, tonne bergeben werben, nicht aber ein Laftern bes b. Beiftes, bas man berübe trot augenscheinlicher und wohl ertennbarer Begenwart biefes Beiftes in Chrifti Damonenaustreibung. 3m Bebraer- und 30. bannesbrief ist die Rede bom Abfall folder welche bas Seil gefannt und geschmedt haben. Rur bas lettere, bas gangliche Berausfallen aus erlangtem Gnadenftand gehört in unfern Lehrabichnitt. Denn wie sollte hier im Onadenstand die Sunde wider ben h. Beift bortommen, wenn sie "ein Lästern und Ablehnen der Beilswahrheit fein foll theils aus voller Erkenntnig ihres Segens, theils aus gang absonderlicher Bosheit, ja Satanität?" Ein Gnadenstand in welchem bergleichen vortame, tann unmöglich ein achter fein. Begreiflich bag man "ohne besondere Offenbarung nicht erkennen kann wo biefe Sunde verübt werde, es mußte benn das boshafte Laftern bis jum letten Athemauge fortdauern und die volle Burechnungsfähigfeit des Subjectes erwiesen sein." 1) Schwerer zu begründen wan bie jo nachbrudliche Androhung daß gerade nur biefe Gunde meber hier noch bort Bergebung finde, wenn im Grunde alle Sunden aller Bermorfenen eben fo wenig Bergebung fanben. Ausweg, die Sunde wider den h. Geift als die beharrende Unbuf fertigkeit überhaupt zu befiniren. Da biefe aber Jedem der nicht felig wird, zuzuschreiben ift, jene Gunde aber eine gang bestimmte fein will, fo suchte man wieder einen andern Ausweg, Diefelbe ich unverzeihlich nicht weil sie Gott, sei es ben Bater ober Sohn ober h. Geist läftere, benn das konne ja später bereut und vergeben merben, sondern weil Gott nun einmal ewig beschloffen habe, benen welche diese Gunde begeben die Erlofung zu verfagen, 2) womit aber auf die Definirung biefer Gunde verzichtet ift. Sunde auf Buge und Glauben bin bergeben werden, fo muß man fagen, diese allein unvergebbare Sunde foliege für immer jede Buje aus, und da man dieses boch nicht begreifen tann, so beruft man fich auf einen arbitraren Rathschlug Gottes diefe Sunde mit dem Bericht absoluter Bugunfähigkeit zu belegen. Da aber Chrifus nicht fagt, jene ihn läfternden Pharifaer, welche fein Damonenaustreiben für Satanswert ausgeben und fo ben augenscheinlichen Be weis des gefommenen Gottesreiches verwerfen, batten die Gunde wider den h. Geift, welche nie vergeben wird, wirklich begangen, fondern diese als ichredenden Gipfel aller Sundenbosheit ihnen vorhalt, so daß die Unnaherung an denselben bedroht wird; da er überdieß nicht Bersonen im Beilsstand sondern bartnäcige Burudweiser besselben meint, welche in ihrer Gesetzeligion die augenicheinlichsten Erweise bes erlösenden Gottesreiches für fatanisch ausgeben: so hat diese Sunde nichts zu thun mit unfrer Frage über die Berlierbarteit des achten Gnadenstandes, bedrobt vielmehr nur das hartnädig läfternde Draugenbleiben, wo es verbunden ware mit

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 555.

<sup>2)</sup> Deppe, ref. Dogm. II. S. 236 und 263.

unausweichlicher Erkenntnif des fich anbietenden Beils. Apostolische Briefe aber fprechen bon etwas anderem, freilich analogem, wenn fie ein Abwerfen ichon erfahrenen Beils ins Auge faffen, ohne Zweifel wider den practisch vorkommenden Abfall von Renegaten. Ift es fündhaft, draußen stehend das sich anbietende Erlösungsheil abzuweisen, so muß ber Abfall bom ichon irgendwie geschmedten Beil boppelt sündlich sein; immer aber bleibt die Frage offen ob folche Abfallende den Gnadenstand wirklich besessen hatten oder doch nur Erfahrungen bon bloß vorbereitender Gnade. Die Apostel konnen ben von der Gemeinde Abfallenden schwer bedrohen und auf die Wirkung des vollen Abfalls vom Beil drohend hinweisen, ohne darum das Bollzogensein des innern Abfalls für immer zu behaupten und ohne die Aechtheit eines so verloren gehenden Gnaden= ftandes zu garantiren. Gin rechtes Bertrauen auf die Dacht bes Beilsgutes wird geneigter fein, diefem jugutrauen bag es eine Seele bie seine herrlichkeit icon geschmedt bat, nie wieder ganglich loslaffe. 1) Wir tonnen nur fo enticheiden : wer gur Erlofungereligion belebt ift, ift eben jum Beil belebt; wer in Befegesreligion ber= barrt ober wieder gurudfintt, ift vom Beil ausgeschloffen, obgleich die Gnade immer auf ihn gerichtet bleibt. Da aber diese eine wesentliche Bethätigung des allmächtigen Gottes ift, der widerftrebende Menich bingegen eine endliche Rraft hat, so kann am endlichen Gewonnenwerben bes widerftrebenden Menichen burch nie endende Gnadeneinwirkung unendlicher Rraft nicht gezweifelt werben; immer vorausgeset bag auch bas Sterben ben Menschen. weder vernichtet noch von Gottes Gnadenwalten fclechthin icheidet.

<sup>1)</sup> So Zwingli in m. ref. Dogm. II. S. 553.

## Zweites Kapitel.

Bas Beilsleben in der Gemeinschaft der ftreitenden Birche.

- § 187. Die Birkung der applicirenden Gnade ist wie das Heilsleben der Einzelnen so ihre brüderliche Gemeinschaft als Kirche unter Christus als dem Hanpte, die auf Erden nie vollendet darum als Ecclesia militans oder viatorum bezeichnet wird. Rirche ist die Gemeinschaft der zur Erlösungsreligion Belebten, im engern Sinn der zum Christenthum Belebten.
- 1. Die Einzelnen, ichon im natürlichen und burgerlichen Leben nicht ohne Gemeinschaft unter einander, find Diefes noch weniger im Beilsleben. Schon die Lehre von ben Gnadenmitteln fest die kirchliche Gemeinschaft boraus. Berfonen zum Beileleben erwedt tonnen nicht neben einander ober nach einander ba fein ohne ihres besondern Busammengehorens und ihres gemeinsamm Besites bes Beilsgutes inne zu werben, einander zu fordern, in Wechselwirtung zu fteben, sich aus dem neben und nach einander in ein durch und für einander ju organisiren. Dieses ift bie driftliche Gemeinschaft, verschiedenartig aufgefaßt als Reich Gottes, Rirde, Gemeinde, Leib Chrifti, Bliederorganismus zu dem er bas haupt ift, Gemeinschaft ber Beiligen b. h. jur Erlösungereligion Belebten, Die als Wiebergeborne im Stand ber Gnade und Beiligung leben, Tempel des h. Geiftes oder Gottesbau in der Menichenwelt. Je nachdem mehr die Innerlichkeit der mahrhaften Belebtheit betont mit ober aber die außere Ericheinung diefes Gemeinlebens, nennt man et Reich Gottes oder Kirche. Da es aber in der Dogmatif üblich geworden alles unter den Ausdrud Rirche jufammengufaffen, fo ift man genöthigt, bemfelben eine mannigfaltige Bedeutung beizulegen 1). bald bezeichne er die zusammenlebende Gemeinde oder die zusammen hangenden eines Landes, einer Provinz oder Nation, bald die aus

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. § 116. Ecclesia una definitione comprehendi nequit.



allen Gemeinden bestehende Totalität, diese bald auf Erden, bald in der Herrlichkeit; bald ihr unsichtbares eigentliches Wefen. Gemeinschaft ber Beiligen, balb ihre sichtbare Erscheinung; balb ein von jeher irgendwie existirendes, bald das erft von Chriftus bervorgerufene Gemeinschaftsleben. Immer bleibt die Rirche die vom Berrn zooiog herborgerufene zvoiann, nur dag der Berr icon bor seiner Menschwerdung eine Rirche vor der Rirche habe werden laffen. Das Wort ennancia von ennakeiv ift eigentlich die berufene Bersammlung, somit geordnet im Unterschied von blogem Saufen; in Athen mar es die Gemeindeversammlung. Die Chriften nannten ihre eigene Berfammlung fo, um diefelbe von der Synagoge au unterscheiden. In protestantischer Glaubenslehre geht Die Lehre bon der Rirche der bom Beilsleben der Einzelnen nach, weil, wie nicht erft Schleiermacher fondern ichon Aeltere fagen, das Berhält= niß der Einzelnen zu einander abhängig fei bon dem zu Chriftus, benn wenn fie Christi Geift nicht haben und mit ihrem Saupte nicht geeint find, so konnen sie auch nicht untereinander verbunden merben. 1)

2. Hier nun neben dem Heilsleben der Einzelnen in dieser Zeitlichkeit handelt es sich um die Kirche auf Erden, welche als Gemeinschaft von nach der ewigen Heimat pilgernden Ecclesia viatorum, oder als kämpfend mit der Welt sich entwicklinde Ecclesia militans genannt wird. Daß man die Gesammtheit der verewigten Gläubigen im Himmel auch noch Kirche nennt, freilich triumphirende, ist sehr zufällig und leicht verwirrend, zumal wenn auch noch die Engel beizezogen werden, somit Wesen welche weil nie gefallen und nie erlöst eigentlich durch Gesetzsehrsam in Gesetzeligion gerecht vorgestellt werden. Dadurch wird die sogenannte Kirche im Stand der Herrlichkeit um ihre Bedeutung als Gemeinschaft der Erlösten gebracht und der für die Kirche so entscheidende Begriff der Erlösten gebracht und der für die Kirche so entscheidende Begriff der Erlösten Gesammtheit unter Christus wird nur scheindar wieder her-

<sup>1)</sup> Keckermann: Unio membrorum inter sese tota dependet ex unione membrorum cum capite.

die Rede ist welche auch vor Christi Erscheinung
gewesen sei, was die Reformirten besonders
hen. Es zeigt sich in dieser Erweiterung
rsicht in dessen Berhältniß zur Idee der
r meinte man mit der Kirche, sosern
ein beginnt, so daß der ächte
sein beginnt, so daß der ächte
Erlösungsreligion lebenden
enden Menschen. 1) Wenn
alds Katechismus als
daß das Christenthum
wogegen man in Reuenburg

.ut aus daß er nach seiner Gottheit Urheber jung gewesen sei:3) so spricht sich darin aus daß 术 der Erlösungsreligion (foedus gratiae) gehört und inicht erst auf der evangelischen Oeconomie sondern schon auf & Boroconomien bor und unter dem Gefet in Bermirklichung griffen fei. Wie die Erlösungsreligion fich zu offenbaren beginnt jort nach bem Gintreten ber Gunbe bor bem Gefet, bann unter m Gefet als unter einer ichutenden bulle fortwirft und endlich Boangelium sich rein vollendet, so giebt es auch von jeher bie rbende Rirche, wie die helvetische Confession II. 17. fagt, "die rce muß immer gewesen sein, gegenwärtig noch ba fein und in e Zukunft fortbestehen, d. h. eine aus der Welt gesammelte Ge= einschaft von Gläubigen, welche ben mahren Gott in Chriftus em zu incarnirenden, berbeißenen oder aber dem gefommenen) Das nennen wir die mahre Rirche." Da wir nun geuer Chriftus als den perfonlich auftretenden von dem was ihn bahnt unterscheiden, so sagen wir bestimmter, nicht seine Berson,

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 661.

<sup>2)</sup> Centralbogmen II. S. 770.

<sup>\*)</sup> Ebbj. S. 773.

gestellt, wenn man nie erlöste Engel boch nur so unter Christus als Haupt ftellen tann, wie Abam falls er nie gefündigt batte und nie erlöst worden mare, nemlich blos weil der Bater fie burch ben Sohn geschaffen und in ber ursprünglichen Gerechtigfeit erhalten habe; ober weil, wie Calvin fagt, auch ohne Sundenfall die Menichwerdung des Sohnes nothig mare, ba auch für fündloje Beicopie nur durch ihn die innige Kindschaftseinigung mit Gott erreichbar fei. Der Menschgeworbene mare bann gwar auch als Mittler, aber nicht als erlösender vorstellbar, und Gott nicht als Gnade erkennbar. Rur zu einer fo vorgestellten Menscheit konnten die Engel in Gine Rirche zusammengeben; in die verherrlichte Gemeinschaft erlöster Menschen aber paffen fie nicht, wie fich icon badurch verrath bas fie immer vorherrichend als Diener, nicht als Rinder Gottes gebacht werben und barum die Erlösung der Menschenwelt bewunden und preisen, aber nur als zusehende Beugen oder dienende Behulfen, somit eber auf erlösender Seite steben als auf erlöster. Wir werden darum die Engel auch hier in der Lehre von der Rirche fallen laffen.

Mit Recht fagt Zwingli: "Die fogenannte triumphirende Rirche habe nichts gemein mit unserer Natur und Zuständlichleit, baber wir gegenwärtig nichts von ihr fagen," und spätere Dogmatiter, "im Lehrstud von der Rirche sei die tampfende der eigentliche Gegenstand, benn die triumphirende gehore jum Lehrftud bom ewigen Leben." Noch bestimmter wird der Begriff, wenn auch te formirte Dogmatiker daran erinnern daß diese Rirche auf Erden auch nicht die Gemeinschaft aller Erwählten sei sondern nur der icon burch Berufung jum Beilsleben geweckten, mas freilich nut bon ber Rirche einer beftimmten Zeit gesagt wird, zu welcher spater Eintretende noch nicht gehören; benn gur Rirche aller Zeiten geboren Alle die früher oder später berufen eintreten. nicht durchgreifend unterschieden. Auch pflegt wer unmundig Sterbende felig werden läßt, fie im unmundigen Erdenleben doch jut Rirche zu rechnen, felbst wenn sie noch ungetauft maren. Je mannigfacher, unbestimmter bon ber Rirche geredet wird, besto genquer muß ihr Begriff befinirt werben.

3. Namentlich tommt in Betracht daß überdies viel von einer Rirche auf Erden die Rede ift welche auch bor Chrifti Erscheinung thatsächlich vorhanden gewesen sei, was die Reformirten besonders enticieben geltend machen. Es zeigt fich in biefer Erweiterung bes Rirchenbegriffs die Ginficht in beffen Berhaltniß gur 3bee ber Erlösungsreligion; benn immer meinte man mit ber Rirche, sofern fie bor Chriftus borbanden gewesen sei, eine Bemeinschaft in welcher bie Erlösungsreligion wirtfam ju fein beginnt, fo baf ber achte Rirchenbegriff fich bedt mit einer in Erlösungsreligion lebenden Mehrheit von mit und nach einander lebenden Menichen. 1) Benn bie orthodoge Berner Geiftlichteit Ofterwalds Ratechismus als beterodox antlagte, auch wegen bes Sages daß das Christenthum von Jesus Christus gestiftet sei, 2) wogegen man in Reuenburg nur erwiederte daß Chriftus in der Zeit der Urheber des Chriftenthums sei, schließe nicht aus daß er nach seiner Gottheit Urheber schon der Weissagung gewesen sei: 3) so spricht fich darin aus daß Die Rirche zu der Erlösungsreligion (foedus gratiae) gehört und barum nicht erft auf ber evangelischen Deconomie sondern ichon auf ben Boroconomien bor und unter bem Gefet in Berwirklichung begriffen sei. Wie die Erlösungsreligion sich zu offenbaren beginnt fofort nach bem Gintreten ber Sunde bor bem Gefet, bann unter bem Geset als unter einer ichütenden bulle fortwirft und endlich im Evangelium fich rein vollendet, fo giebt es auch bon jeher die werdende Kirche, wie die helvetische Confession II. 17. fagt, "die Rirche muß immer gewesen sein, gegenwärtig noch da sein und in alle Rufunft fortbestehen, b. h. eine aus ber Welt gesammelte Bemeinschaft von Gläubigen, welche den mahren Gott in Chriftus (bem ju incarnirenden, berheißenen ober aber bem gefommenen) verehren. Das nennen wir die mahre Rirche." Da wir nun genauer Christus als ben perfonlich auftretenden von dem mas ihn anbahnt unterscheiben, so sagen wir bestimmter, nicht seine Berson,

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 661.

<sup>2)</sup> Centralbogmen II. S. 770.

<sup>\*)</sup> Ebbf. S. 773.

aber das von ihm vollendet verwirklichte Wefen der Erlösungsreligion sei vom Anfang der Sünde an in Offenbarung und Berwirtlichung begriffen, oder wie sich bie Dogmatit ausbrudt, bas foedus gratiae sei dem Wesen oder der Substanz nach immer dasselbe, nur zuerst in blogen Boroconomien, durch Christus aber in ber vollendeten Deconomie verwirklicht, und darum die Rirche, wenn fie die Gemeinschaft der jur Erlösungsreligion Belebten ift, immer irgendwie borhanden gewesen, bor Chriftus nur in Borguftanden. Dabei wird freilich das hinaufrücken des concreten Chriftus in bordriftliche Zeiten zu buchftäblich verstanden wenn man fagt, Roch sei durch Glauben an Christus gerechtfertigt worden, ja auch Adam icon, die a. t. Bater ohnehin. Doch wird bann wieder richtig erläutert, mas ben Menschen von Gott jum Beil offenbart worden sei, das sei durch den Sohn vermittelt, d. h. durch das in Chriftus bann vollendet ausgewirfte Princip der Erlösungsresigion. man hingu "die Kirche sei eine breifache, nemlich die bor, die unter und die nach dem Gefet, immer wesentlich Gine, weil ber Beilsmeg immer berfelbe sei; zwar breifach anders eingerichtet, aber boch nicht brei Rirchen sondern wie drei aufeinanderfolgende Claffen Giner Soule, fo feben wir beutlich bag als Wejen ber Rirche poridwebt Die Gesammtheit ber gur Erlofungsreligion berufenen und belebten Menschen. Redet man aber von dieser Besammtheit gang wie von ber einzelnen Berjon, fie fei zu betrachten im Stande der Uniculd, bes Sündenelends, ber erlosenden Gnade und ber Berrlichteit, jo vermischt sich wieder der reine Kirchenbegriff, wenn ja ausdrüdlich für den Stand im Paradiese gesagt wird, dort sei die Rirche als ein gesetliches Bundnig geftaltet gewesen: "übertritt das Berbot nicht, so wirst bu leben;" erst nach ber Uebertretung sei sie bann burch Gnade und Glauben gesammelt worden. Da wird bie gange religiose Erziehung des Menschengeschlechts mit bem Begriff Rirde Allen diesen Schwantungen und Unbestimmtheiten im Beariff Rirche wird gestenert, sobald wir fie scharf auf die Erlösungereligion beziehen als die Gesammtheit ber zu dieser Belebten. Bas bann noch an weiteren Schwankungen ober Unbestimmtheiten übrig bleibt, wird viel weniger verwirrend fein und fich leicht heben laffen. Denn immer noch schwantt man bei biefer richtigen Definition zwischen einem Zusammengehören aller je und irgendwo in ber Welt zur Erlösungsreligion Belebten, welche von einander nichts au wiffen brauchen, und hingegen einer Rirche die nicht blog Bollgabl aller Erlösten bebeuten wurde sondern ein sich organisirendes Gemeinwesen berselben, jo wie der Staat nicht blof die Bollzahl aller Bürger bedeutet, sondern ihr Organifirtsein, ihr für und durch einander leben, in irgend einer Gliederung und Ordnung, durch welche die Generationen nach einander hindurchgeben. Diese Rirche als eine organisirte Gemeinschaft und zwar der an Chriftus Glaubenben ift boch bas was im Begriff ber Rirche liegt, nur bat man bann oft wieder so geredet als sei diese Gesammtheit auch abgefeben bom Organisirtsein boch die Rirche. Auch hierüber muß bie Blaubenslehre sich entscheiben, wenn eine fichere Lehre bon ber Rirche foll aufgestellt merben. Sobald aber das Entweder Oder tlar in's Auge fällt, ift die Entscheidung schon ba. Man meint offenbar die Rirche als irgendwie organisirte Gemeinschaft, und nun bleibt bloß noch die Frage ob jum Rirchenbegriff eine mehr nur ibeale, geiftige Organisirung genüge, ober ob eine geschichtlich merbende in äußerer Gesellschaftsordnung hervortretende; ob es genügt bağ alle Gläubigen jeder für sich mit Chriftus als bem Saupte verbunden sei und dadurch ideal mit allen Gläubigen, ohne ihnen äußerlich nabe ju tommen, ja ohne die Personen ju tennen; ober ob die badurch begründete gesellige Organisirung ber Gläubigen unter einander mit jum Begriff ber Rirche gebore. Wir muffen offenbar zum Rirchenbegriff auch das lettere nehmen, sie foll bie gesellschaftlich organisirte Gemeinschaft ber jur Erlösungsreligion Belebten fein. Damit ift immer noch vereinbar daß alle Beitalter die Rirche haben, benn ein firchlicher Organismus umfaßt wie ein staatlicher die aufeinander folgenden und durch ihn hin= burch gebenden Geschlechter. Wenn gleich bieselben nicht gleichzeitig, nicht neben einander sind, noch alle einander tennen, so gehören sie boch neben und nacheinander in dasselbe organisirte Gemeinwesen, welches seine Organisation geschichtlich entwickelt und andert, gleich wie unser Leib berfelbe bleibt, obgleich ber ihn bildende Stoff beftanbig burch ihn hindurchgebend fich erneuert. Singegen bag gleichzeitig Lebende, so viele ihrer unter einander gar teine gesellige Begiebung finden, bennoch gusammengefaßt werben unter bem Begriff ber Ginen Rirche, muß boch wieder Bermirrung erzeugen für unfer Lehrstüd; benn fo entstände wieder nur eine Rirchenidee als blog ibeale, mas man nicht Rirche, sondern beffer Reich Gottes nennen würde; benn von diesem, nicht von ber Kirche gilt bag es tomme und gegenwärtig sei, auch wo man es weber seben noch nachweisen tonne. Im Reich Gottes, nicht in ber Kirche genügt bas Berbunbensein jedes Gläubigen mit dem Haupte, das teiner geselligen Organisirung bedürftige Ueben ber Rachstenliebe an jedem ber uns gerade nabe kommt, das für Brüder Achten auch berer die wir nicht wahrnehmen, mit benen wir auch nicht mittelbar in geselligen Organismus eingegliedert find. Für ben Rirchenbegriff aber, wem das Wort nicht unbestimmbar bleiben foll, muß ein geselliges Ausammenorganisirtsein verlangt werden, ob biefes nun ein febr ausgebildetes ober ein nur geringes fein murbe. Richt bas Raceinander sondern das Nebeneinander bon in aller Welt zerftreuten Gläubigen ift für Verwirklichung der Kirche das schwierige, zu deffen Aufhebung wir gelangen muffen, und hier eigentlich entsteht die Frage über unsichtbare und sichtbare Rirche.

- § 188. Für die Kirche auf Erden die sichtbare und die unfichtbare zu unterscheiden hat seine Wahrheit, wenn unter dieser das Gottesreich, unter jener die gesellschaftliche Organisirung verstanden wird, welche jenem dienen soll, immer aber auch Elemente in sich schließt die jenem fremd sind.
- 1. Die römische Bereinerleiung des Gottesreiches mit der Kirche welche unter Papst und Bischöfen stehend die ausschließliche Berwirklichung der Idee sei, mußte bei der Reformation zurückewiesen werden. Eine Kirche die bei grellen Ausartungen das hierarchische Interesse über die Wahrheit stellt, und weniger der Frömmigkeit dienen als vielmehr sich von dieser dienen lassen will, ist zur Afterkirche geworden, die jede Reform zurückweist, um

ben bierardischen Bau zu vollenden. Die Rudtehr zur evangelischen Beilsmahrheit, von dieser Rirche verworfen und verdammt, mußte fich in einer erneuerten Gemeinschaft gesellschaftlich organifiren und so eine firchliche Gemeinschaft ins Dasein rufen neben der hergebrachten. Da aber die römische trot fo großer alterer und neuerer Abtrennungen fich immerfort als die ausschließliche Rirche schlechthin betrachtet, andere somit gar nicht als driftliche Rirchen anerkennt, vielmehr fie verdammt: so mußte die Frage entstehen ob die drift= liche Rirche welche die allgemeine, Gine, beilige und unfehlbare sein will, nicht etwas fehr anderes fei als diese bem romischen Bischof als Papft unterworfene, fehr entartete Ginzelfirche. Thatfachlich ift bie Christenheit als die von Christus gegründete und gesammelte Besammtheit seiner Gläubigen ein weiterer Begriff als biese romisch tatholische Rirche, beren Name ichon einen innern Widerspruch tund giebt. Die mabre und wirtlich allgemeine, somit auch Gine Rirche ift dieser gegenüber freilich nicht als irgend eine andere Einzelkirche au finden, noch als äußerliche Gesammtorganisation aller Gingel= firchen, welche noch gar nicht verwirklicht erscheint; bennoch aber ift die driftliche Gesammtheit vorhanden aus allen an Chriftus Gläubigen bestehend, wo immer diese leben und welchen Gemein= icaften immer fie angeboren mogen. Diese achte, alle mabrhaft Gläubigen umfassende aber als äußerlich einheitlich organisirt nicht nachweisbare Gesammtheit bezeichnete man mit Ausschluß aller in der Christenheit mit borhandenen Unbelebten als die unsichtbare Rirche; nicht als ware dieselbe eine bloge 3dee oder ein 3deal in den Wolten, wie etwa der platonische Idealstaat oder sonft ein ideales Utopien, - vielmehr sei diese achte Kirche gerade das allein wirkliche Wert Chrifti auf Erden, thatfachlich vorhanden und in alle Zutunft hinaus fich immer mehr verwirklichend; - unsichtbare Rirche auch nicht als bestände sie aus unsichtbaren Bliedern, vielmehr aus leibhaftigen Menichen, welche wo immer fie auf Erden existiren mogen, sich nicht vereinzelt wiffen sondern fich als Blieder Dieser Benoffenschaft inne werden; baber man Dieses "unsichtbare" auch etwa wieder beschränkt, es sei diese Rirche nicht eigentlich unsichtbar sondern nur nicht bestimmt sichtbar, wohl aber in unbestimmter Weise sichtbar, 1) d. h. sie ist die Gesammtheit aller ächten Christen auf dem Erdenrund, wie das apost. Symbolum die Kirche als die Gemeinschaft der Heiligen bezeichnet; aber als gesellschaftlicher Organismus ist sie nicht nachweisdar, kann es auch nicht werden bis einst durch die große Sonderung des Weizens und des Unkrautes; denn alle äußerlich organisite, darum nachweisdare und sichtbare Gemeinschaft ist immer eine Wischung ächter und unächter, lebendiger und todter Glieder.

Mus diesem von der Reformation hervorgehobenen Begriff der unfichtbaren Rirche leiten die evangelischen Rirchenorganismen ibre Berechtigung ab, gegenüber dem romischen Urtheil baß fie aus der Rirche ausgeschlossen und bloge Secten seien. Dag man etwa auch die verherrlichte Rirche im himmel zur unfichtbaren Rirche rechnet, ift nur verwirrend, denn bei der triumphirenden Rirche kommt die Frage ob unsichtbar oder sichtbar gar nicht in Betracht, hat vielmehr ihr ganges Intereffe nur fur die Rirche auf Erden, mas icarfere Denter wohl erkannt haben. 2) Das Interesse am Begriff ber unsichtbaren Rirche ist einfach diefer Nachweis daß die Reformation ben mahren Kirchenbegriff wieder reiner verwirkliche und ihr Getrenntsein von so ausgearteter Rirche wie die romische - mit gutem und freudigem Gewiffen hinnehme. Sobald aber die nabere Erläuterung dieses Namens vergeffen wird, konnen theils romifche Theologen ihn verspotten, theils protestantische mit Soleiermader bie Uncorrectheit hervorheben, indem ein innerer Widerspruch in biefer Bezeichnung liege, benn mas unsichtbar bas fei nicht Rirche und was Kirche bas fei nicht unfichtbar. Statt nun den Ausdrud mit dem richtigeren des Gottesreiches zu vertauschen und die Sache als wohl begründet festzuhalten, seben wir das neu forcirte Lutherthum in seinen Sprechern die Sache selbst verwerfen und nach romiicher Art den äußern Rirchenorganismus zur Hauptsache machen mit Amt und Sacramenten, eine nach Rom rudläufige Bewegung,

<sup>1)</sup> Sollag bei Rothe, Dogmatit II. II. S. 3.

<sup>2)</sup> Correct 3. B. Aretius: Ecclesia est militans, vel triumphans in cœlis. illa quæ adhuc in terris — est visibilis vel invisibilis. DR. ref. Dogm. II. S. 663.

wider welche noch fehr vereinzelt Rothe beharrlich und mit vielen Gründen zeigen will daß das Reich Gottes, ober die Berwirklichung ber bom Erlofer ausgehenden Gnabenwirkungen gar nicht in ber Rirche als der religiösen Gemeinschaft die alleinige Trägerin und Bermittlerin habe, sondern auch in der fittlichen Gemeinschaft des Staates; ja daß diese lettere immer mehr die hauptsache werde, die Kirche aber als solche nur nöthig sei so lange im Staat das Chriftenthum nicht alles durchdringe, einst aber mann dieses geschehen mare, gang bahinfiele. Darum gerfalle die Rirche immer mehr, ober wo fie noch geschloffen auftrete, werde fie jum hemmnig ber fittlichen Berwirklichung des Chriftenthums, die fich im Staat zusammen= faffe, gerathe in Conflict mit bem Staat, mit Wiffenschaft und fittlicher Bilbung. 1) - Indem wir diese Theorie unten beim Berhältniß ber Rirche jum Staat ju würdigen haben, genügt bier ber Nachweis daß wir richtiger für unsichtbare Rirche den Ausbruck Bottegreich mablen, um die Gesammtheit aller achten Glaubigen gu bezeichnen. Wenn minder genau sogar die bogmatische Wissenschaft das Wort Rirche gebrauchen konnte, so noch viel mehr alte Glaubensformeln wie die sogenannte apostolische, an deren popularen Sprach= gebrauch die Glaubenslehre sich nicht zu binden hat.

2. Fragt man weiter wie sich die organisirte, also die wirkliche und sichtbare Kirche zur sogenannten unsichtbaren verhalte,
vorerst ob diese nur innerhalb jener, somit als deren ächter Kern
sich sinde, oder auch außerhalb vorkommen könne, so antwortet die Dogmatik, besonders die lutherische mit ihrem: ecclesia invisibilis non extra visibilem est quærenda sed illa huic est inclusa, kann aber, wie die reformirte gerne erinnert, diesen Sat doch nicht streng sesthalten. Es ist nur durchschnittlich, im Großen
und Ganzen so, — und darum antigeschichtlichen Schwärmern
gegenüber nachdrücklich zu behaupten daß der Weizen nicht außerhalb des ob noch so viel Unkraut mit hervorbringenden Ackerselbes
zu suchen sei; aber etwas Weizen kommt neben aus doch vor und
kann in nicht sorgsam bestelltem aber gutem Boden auch wachsen,

<sup>1)</sup> Rothe, Dogmatif II. S. 2 f.

mahrend das geordnete Aussaen hinwieder nichts fruchtet mo ber Same auf gang ungeeigneten Boben fällt. Ber zugesteht baf bie Rirche schon vor Chriftus in Boroconomien bagemefen und acte Erlösung vermittelt habe, wird auch für die Zeit nach Chriftus Analogien jener noch weniger entwidelten Rirche zugesteben, minbeftens für Menichen welche bon Chriftus nichts erfahren konnen; bann aber auch für solche die in außerer Rirche lebend bas Berftandniß für Chriftus aus ber gegebenen Rirche nur unbolltommen gewinnen bei Conflicten zwischen ftabil gebliebener Rirchenlehre und gegenwärtiger Bilbung. Sei immerhin sichtbare und unfichtbare Rirche nicht eine Theilung in zwei Rirchen sondern eine unterichiebene Betrachtung einer und berfelben Rirche, 1) fo ift barum boch ber Umfang beiber verschieden, und wie gur erfteren Berfonen mitgehören die in der lettern nicht find, - die unächten Blieder fo tonnen umgetehrt welche bie nicht in ber fichtbaren find, boch jur unfichtbaren gehören, jofern bas in Chriftus geschichtlich vollendete Brincip doch auch außerhalb dieser concreten Erscheinung wirksam ift wie einst vor, so nun außerhalb des vom geschichtlichen Chriftus erreichten Rreises. Der Sat bag außer ber Rirche kein Beil sei, fann das Beilwirkende doch nur von der in sichtbarer Kirche mitenthaltenen unsichtbaren berleiten, welche lettere ichon darum nicht ichlechthin an die fichtbare gebunden ift, weil ja das Befte mas gur sichtbaren gehört, die Sacramente selbst nicht von sich aus immer Beil wirfen noch jum Beil unbedingt nothwendig find. Sacramente, bann ift auch die sichtbare Rirche nicht unbedingt jum Beil nothig; foll aber unfichtbare mit etwelchem Wort oder Beilsoffenbarung schlechthin nöthig fein, so muß fie auch außerhalb der sichtbaren bortommen fonnen, d. h. das Gottesreich ift nicht ichlechthin nur in den Umfang der gesellschaftlich organisirten Rirche eingeschlossen, da Samariter und Beiden etwa dem Beil näher ftehen als viele Kirchenglieder. Immer aber ift ordentlicher Weise Die sichtbare Kirche ber Ort wo die unsichtbare sich findet, und nur

<sup>1)</sup> Chhs. S. 665. Heidegger: E. militans non sic dividitur in visib. et invisib. ac si duae essent, vel una pars visib. altera invisib. Est potius disjunctio adjunctorum ejusdem subjecti.

als unsichere Ausnahme tommt jene noch außerhalb biefer bor. Daß aber etwas außerhalb dieser noch Rirche, ob auch unsichtbare genannt werde, ift weder nothwendig noch rathsam. Wir sagen beffer, das Gottesreich — mit auch sporadischer Logosoffenbarung, fei doch weiter als die Rirchenorganisation, wenngleich es sich wesentlich mittelft dieser verbreitet. Sogar in driftlichen Rirchen lebende Bolfer hangen mit dem Gottesreich doch nicht blog durch ibre Kirchenorganisation zusammen, ba auch sonst in Sitte, Familie, Staat und Wiffenschaft Bieles mitwirkt. Das Gottesreich als Totalität alles zur Erlösungsreligion bon ber Bnabe erwedten Lebens findet aber seine Lehrdarstellung in der gangen Glaubens= lebre besser, als wenn es hier unter bem ichiefen Ausdruck unsicht= bare Kirche ausgeführt werden follte. Dier ift vielmehr von der Rirche zu handeln als der organisirten Gemeinschaft, welche dem Gottesreich als Organ bient.

3. Die Rirche tann nur die fichtbare fein, d. h. eine gefell= schaftlich organisirte, gang wesentlich ein bon ber Erlösungsreligion hervorgerufener und ihr dienender Organismus. Ohne diefe Beziehung aufs Gottesreich tann von Rirche nicht die Rede sein, wie benn alle hohen Brädicate ber Kirche doch nur der unsichtbaren gelten und die sichtbare nur so weit Theil an ihnen hat als unfichtbare in ihr ift und fie leitet. Ift bas Reich Gottes, wie wir ftatt unfichtbarer Rirche fagen, feit Chriftus die Gesammtheit aller von ihm ausgebenden Wirtungen, die als Erweiterung feiner Berfon Einheit haben, so tann barum doch die Rirche als geselliger Drganismus fich in mehrere gerlegen. Auch eine Mehrheit von Rir= den fann die organisirte Bermirklichung bes Gottesreiches fein und an ihm participiren ; gleichwie ber Begriff bes Staates nur in einer Mehrheit von Organismen sich verwirklicht, welche zu einem internationalen Staatenorganismus heranwachsen. Ift im Gottesreich eine unfehlbare Leitung jum Beil, so tann jede Rirche auch baran participiren, und insoweit sicher jum Beil leiten, als sie felbst vom Gottesreich sich leiten läßt. Ift bieses ein heiliges, so kann auch baran Die Rirche Theil nehmen. Immer aber bleibt die tämpfende Rirche, b. h. die auf Erden, durchaus dem Gnadenstand bes Ginzelnen parallel,

amar von der Welt bestimmt getrennt, auf neue Grundlage gebaut, der Bau aber hienieden nie vollendet. Wie der Ginzelne in feiner Beiligung nicht fortschreitet ohne Rampf, ohne Schlappen und Niederlagen ju erleiben, aus benen er fich wieder aufrafft, so ift bie Befammtbeit als Rirche nicht fortschreitend ohne Rampf, in welchem fie ftraucheln und fallen tann und fich wieder aufraffen muß; benn wie im Einzelnen das neue Leben zwar Grundlage geworden ift, bas alte aber noch als eine Macht nachwirtt, fo befteht die Kirche theils nur aus Beiligen welche felbst noch tämpfen muffen und etwa fallen, theils aber vollends noch aus ganz alt gebliebenen und nur ben Schein bes neuen Lebens annehmenden Bliebern : baber bier bie Sicherheit bor Jrrthum und Sunde noch geringer fein murde als im Bnadenstand bes Ginzelnen, wenn nicht ein fraftiges Gegengewicht vorhanden mare. Die Rirche fann zeitweise verweltlichen, in grobe Brrthumer und Digbrauche fich verirren, welche um fo gaber fich behaupten, weil hier alles mas einmal Geltung erlangt hat, heiliges herkommen genannt wird und ber Reform Widerstand Die Protestanten behaupten entschieden diese weit reichende Unvolltommenheit der Rirche, die daber beständig fort reformirt werden muffe, fo dag mas man der romifden abspricht, bas reine Abbild des Kirchenbegriffs zu sein, auch der eigenen Rirche nicht einfach zukommen kann. Auch fie ist gleich jeder andern nur so weit vor Irrthum und Fehltritt sicher, als fie fich ber achten Leitung überläßt, der Gnade nemlich und deren Mitteln.

- § 189. In der Lehre von der Kirche ift die Grundlegung und der Ausban zu unterscheiden, da in der erstern die sich immer gleich bleibenden Grundzüge, im lettern die veränderliche Ausführung zu lehren sein wird.
- 1. In allen Hauptstücken hat sich die Unterscheidung von Anfang und Fortgang, oder Grundlegung und Entwicklung geltend gemacht. Wir unterscheiden in der Gotteslehre die das Dasein der Welt begründende Allmacht von der den Weltgang begründenden Allwissenheit, die schöpferische und die lenkende Bethätigung Gottes, entsprechend der Welt nach ihrem Dasein und nach ihrem Sang.



Diefelbe Unterscheidung wiederholt fich für die fittliche Welt, Gott als beren Bervorbringer gut und beilig, als beren Regierer meife und gerecht, entsprechend dem ins Daseintreten und der Entwicklung der fittlichen Welt. Rochmals wiederholt fich biefe Unterscheidung für die Beilssphäre, Gott als beren Erzeuger anäbige Liebe, als deren Führer barmberzige Baterweisheit. Auch in der Christologie unterscheidet fich das erzeugende Senden und die dreiamtige Lebens= führung Chrifti. Endlich in der Bneumatologie unterscheidet sich das grundlegende Aneignen des Heils als Wiedergeburt vom Ausbau als heiligung. Wenn nun bas abblicirende Wirken ber Enabe gang dasselbe ift für die Gesammtheit wie für ben Gingelnen, fo wird auch für jene bas ins Daseintreten und bas Sichentwickeln, jenes der gratia als prima, dieses der gratia als secunda ent= sprechend zu unterscheiden sein in der Lehre von der Rirche auf Erden, fo wenig bisher dieje fonft überall gleichmäßig befolgte De= thode hier üblich geworden ift. Indeß fehlt es nicht an Anfagen zu derselben, wenn doch immer die Rede mar bon der Entstehung der Rirche und allerdings weit überwiegend von ihrer weiteren Aus-Berade die nähere Lehre vom Entstandensein der Rirche wird vielen Unsicherheiten bes Begriffs Rirche von vorn herein steuern; ober warum sollte die Entstehung der Rirche unwichtiger fein als die des Heilslebens der einzelnen Berfon? Das Intereffe an einem solchen Lehrstüd muß aber gesteigert werden, wenn nicht die bloß geschichtliche Kirchenentstehung sondern mit und in ihr die für immer gultige Grundlegung basjenige ift, mas ber Grundlegung des Beilslebens der einzelnen Berfon entspricht. machers Glaubenslehre unterscheidet barum bas Entstehen ber Rirche und das Bestehen derfelben, nur gieht er etwas jum Beilsleben ber Einzelnen gehörendes, wie die Erwählung, in die Lehre bon ber Rirche hinein und bringt unter bem Titel Entstehung der Rirche die Erwählung und die Mittheilung des h. Geiftes, unter das Befteben dann die wesentlichen Grundzüge und das Wandelbare. Da wir aber die Erwählung jur Lehre bom Beilsleben ber Berfon rechnen muffen, wenn diefer Begriff nicht allen bergebrachten Sinn verlierend in die bloge Beilsordnung aufgeben foll, so ordnet sich

viel einfacher die Lehre von der Kirche in die von ihrer Grundlegung und von ihrem sich entwickelnden Bestehen. Das wesentlich sich gleich bleibende wird dort zu behandeln sein, das veränderliche aber im andern Lehrstück.

- Was gehört nun aber zur bleibenden Grundlegung ber Rirche als organisirter und mas jur veranderlichen Entwicklung? Der h. Beift als Gemeingeift ift für beide berfelbe, wie in dem Einzelnen als erfte Unade die Brundlegung ber Rirche, als zweite beren Fortentwicklung begründend. Für die Unterscheidung beffen was dorthin und was hierhin gehört, hat Schleiermacher ohne Zweifel bas richtige, wenn er zu den wesentlichen und unveranderlichen Grundzügen der Kirche, somit zu der Grundlegung rechnet ben Dienst am Wort und die beiben Sacramente, auch bas Bebet im Namen Jesu und bas Umt ber Schluffel; nur wird fich die heilige Schrift, und zwar vor dem Dienst am Wort hier ichwerlich am rechten Ort befinden, wenn die unveränderlichen Grundzüge bod gerade icon im Entsteben der Rirche oder in ihrem Fundament enthalten sein muffen, wo die h. Schrift, wenigstens bas n. T. noch gar nicht vorhanden mar. - Wenn dann jum Bandelbaren gesteut wird theils die Mehrheit der Rirchen, theils ihre Frrthumsfähigkeit, so wird fich fragen, ob damit dem Begriff veränderlicher Fortentwidlung ber Rirche genug gethan fei.
- a. Die Grundlegung oder die unveränderlichen und wesentlichen Grundzuge der Rirche.
- § 190. Die von der zueignenden Gnade des h. Geifter ins Dasein gerufene Kirche ift ganz entsprechend dem Biedergeborenwerden des Einzelnen nach vorbereitenden Anfängen zur grundlegenden Berwirklichung geführt worden.
- 1. Wie der Gnadenstand des Einzelnen, so ist der der Gemeinschaft eine erneuernde Wiedergeburt menschlichen Gemeinlebens, welches als altes abgelegt und als neues angezogen wird, beides ein Werk des h. Geistes als der applicirenden, die von Christus ge-

gebene Erlösungereligion zueignenden Bnade. Beidem geben borberei= tende Buruftungen voran, bis wiedergeborne Ginzelne ba find und nun für sie eine so nie bagemesene Gemeinschaft ins Dasein gerufen wird, welche in unveränderlicher Grundlage für immer die Rirche von der Welt aussondert. - Das Begründende, Erzeugende ift ber h. Geift als die Gläubigen beseelender Gemeingeift, mas er erft werden konnte nach der Wegnahme Christi. Denn so lange der Meifter unter seinen Jungern weilte, empfingen fie ihr driftliches Leben von ihm, blieben jeder für sich von ihm beherrscht, lehnten . fich an ihn, stellten sich unter feine Leitung, fragten ihn sogar mas und wie fie beten follten, und verharrten ganglich in Empfänglich= feit, noch unfähig sein Lebensprincip anderswie zu finden als nur in seiner außerlich gegenwärtigen Person, unfähig selbststandig für fich in demfelben fich zu bewegen. Während jeder fo mit dem . herrn als Junger verbunden ift, fehlt noch eine wirkliche Gemein= ichaft unter ihnen felbst. Diefer in der Natur des Berhältniffes liegende Sungerzustand wird im vierten Evangelium ausdrücklich geschildert als Gegensat jum verheißenen Zustand ber Selbstständig= keit und Gemeinschaft. Sie trinken aus Christus lebendiges Waffer, aber zu einer auch aus ihrem Innersten hervorbrechenden Quelle wird es noch nicht; benn der h. Geift war noch nicht, weil Chriftus noch nicht zur Herrlichkeit erhoben mar, Joh. 7, 38. 39. Sie effen von ihm das Brod des Lebens welches er felbst ift. mas er aus seinem Lebensprincib ihnen noch zu sagen hatte, mur= den sie noch nicht tragen; wenn aber jener Beift der Wahrheit fommt, als Lebensgeist in ihnen auflebt, bann wird er sie leiten in alle Wahrheit, aus bem Meinigen es nehmend, benn alles mas bem Bater ift, ift mein, Joh. 16, 12 f. Dann werdet ihr nicht mehr mich um alles angehen, 23; werdet nicht mehr bei mir erfragen mas ihr beten sollet, sondern selbst den Bater bitten in meinem Ramen und Beift, 26; 15, 16; ber Beiftand, der h. Geift wird euch Alles lehren und euch an alles erinnern was ich euch gesagt habe, 14, 26; ihr werdet auch die Thaten thun, die ich thue, ja noch größere, denn ich gehe zum Bater 12; darum solltet ihr über meinen Weggang nicht trauern sondern euch freuen, ba

ich jum Bater gebe in die Berberrlichung; benn ginge ich nicht hin, jo konnte ber b. Geift nicht zu euch tommen 28 f.; 16, 7 f. - Alfo gur Selbftftänbigteit, jum Wirten im Beift und Ramen Chrifti können die Junger nicht gelangen, so lange der Berr neben ihnen fteht, und sie immer nur an ihn sich anlehnen; es ift ihnen aut und nöthig daß er weggebe, damit der von dem Bater und von ihm ausgehende Beift fie ergreife, in ihnen felbstthätig werde, und sie in diesem gemeinsamen Geistesbesit die neue Gemeinschaft Aber freilich murbe nicht jedes Weggeben Chrifti dag führen sondern nur ein Erhobenwerden jum Bater. Junger dieser Berherrlichung des herrn inne wurden, mar fem Weggehen in Kreuzesschmach für sie nur betrübend, erschütternb, niederwerfend, für die Welt aber eine höhnische Freude, 16. 20. Das aber dauert nur furze Zeit, dann werdet ihr mich seben und eure Trauer in Freude sich umwandeln, für die Welt aber wird Merger, Beschämung und Gericht, 16, 8 f. Erft als ber aus Kreuzesschmach Verherrlichte die Junger anhauchte, fann er jagen: nehmt bin den h. Geift, 20, 22, der fie befähigt im jogenannten Umte der Schluffel Gemeinschaftsacte zu vollziehen. - Durch diek ganze Johannäische Darstellung wird gezeichnet was der Ratu ber Sache nach mit den Jungern borgeben mußte, ihr burch bei herrn Weggang in die Berherrlichung erft ermöglichtes Gelbstständig werden und das Entstehen der unter den Gläubigen zu organie firenden Gemeinschaft. Der Geift ergreift fie als Gemeingeift Alla, wandelt sie um zu selbstständigen, muthvoll das Wert des hern übernehmenden Rampfern, die Schüler und Junger find Lehrer und Apostel geworden, Leiter und Führer der übrigen Gläubigen, Cr ganisirer ber Gemeinde, Sendboten an die braugen.

2. Die anschauliche Schilderung der die Kirche ins Taien rufenden Ausgießung des neuen h. Geistes über die versammelten Jünger und Gläubigen, — denn aus Apg. 1. 15 ergiebt sich dot die den Geist empfangende Versammlung, 2, 1 f., nicht bloß aus den ergänzten Zwölfen bestand, — giebt zwar ein gänzlich nur hier erwähntes, im N. T. sonst nicht bezeugtes Ereigniß, was für eine so eingreisende Begebenheit auffallen muß, und erzählt ein



allem sonft bezeugten und 1 Cor. 12, 10. 28 erwähnten, bann Cap. 14 ausführlich beschriebenen Zungenreben widersprechendes Reben in mancherlei Bölkersprachen. Da aber die Apostelgeschichte selbst so wenig als überhaupt das driftliche Alterthum irgend voraussest daß wer den h. Beist habe, dadurch befähigt sei in nie erlernten fremden Sprachen' zu reden: fo bleibt boch zweifelhaft ob Lucas bestimmt an ein weder dort noch sonst nothiges Miratel bente, wenn er ein "Reden in andern Zungen" ermähnt, "wie ber Geift ihnen ertonen zu laffen gab," zumal es doch nur Juden aus ber Berftreuung find, welche "fich verwundern, galiläische Manner in jedem besondern Dialect ihrer verschiedenen Wohnorte die Großthaten Gottes verfündigen zu hören," mahrend Andere, mas bei paulinisch geschilder= tem Bungenreben viel begreiflicher mare, spottend den Rebenden ein Entweder hat die Erzählung hier etwas Berauschtsein vorwerfen. Irrthumliches ober fie meint doch nicht ein wirkliches Sprechen in nie erlernten fremden Sprachen, mobon fonft teine Spur bortame, zumal dann die an alle diese aus vielen Rationen bergekommenen Juden gerichtete Rede in der auch sonst von Betrus gebrauchten Sprache gehalten sein will, und überall Riemand zu Jerusalem anwesend war dem man in dieser Sprache nicht berftändlich geworben Wie aber bas begeifterte Bungenreden hier migverftanden gebeutet mare, fo ift auch bas Sichergießen bes b. Beiftes berb plastisch beschrieben, - wenn bas bom Beifte Ergriffenwerben ber Berfammlung unter "plöglich vom himmel her entstandenem Schall aleich gewaltigem Windesbrausen" vor fich geht, und nun "geschaut wurden sich zertheilende Bungen wie von Feuer, die sich festen auf jeden bon ihnen, und so Alle erfüllt murben bon beiligem Geifte." Statt diese plaftischen Schilderungen noch greller auszuführen, wie miratelfüchtige Prediger sichs erlauben, werden wir ben finnigen Beift der Erzählung vermerthen, welche das Erhobenwerden der Gläubigen zur Selbstftändigkeit und lebendigen Gemeinschaft veranschaulicht, in Zügen die als treu und zutreffend erscheinen sobald man fie mit Sulfe analoger Borgange begreifen tann. Wo irgend eine neue Lebensrichtung, 3. B. eine Umgeftaltung des Gemein= wefens Bedürfniß wird, arbeitet das Werdende in vielen Einzelnen.

Wagen sie fich endlich aus der Berborgenheit bervor zu offener Berfammlung, jo erfolgt eine machtige Bewegung, es ergreift ber Geift ber gemeinsamen Sache wie ein belebendes Zeuer bie Bersammelten in neuer Beise mit Dacht, zertheilt fich auf jeben Einzelnen kommend, erfüllt fie als Begeisterung, fo daß in neuen Bungen ihre Rede bervorbricht und die vereinzelt Gewesenen nu als Gemeinschaft vom Gemeingeiste beseelt sich barftellen. 1) biesen oft getrübten Unalogien entsprechend schildert Qucas die jedenfalls thatfachliche Entstehung ber driftlichen Gemeinschaft. bangige Schüler und Junger Chrifti werben in feinem Beifte selbstständig, furchtsam sich verbergende gewinnen den Dluth in ihre h. Sache hervorzutreten, endlich versammelt vor allem Balt burchbringt fie der Beift des Zusammengehörens, das Jeder fu Alle und Alle für Jeden; ber Beruf aller Welt bas neue Goar gelium zu bringen ergreift sie und sie eröffnen ibn, unbekumment um alle Befahren. Sie find getauft aus dem Fener-Beifte w Oben, gemeinsam erneuert ju Aposteln.

Wie man bon ber Wiedergeburt der Einzelnen fragt d fie plöglich und miraculos erfolge, bei naherm Zusehen aber mir eine höhere geiftige Ordnung fich vollziehen und der erneuernden Gnade eine vor= und zubereitende vorausgehen fieht, jo ift es aud Die Idee der Kirche ift reichlich vorbereitet, elementar längs im Werden begriffen; daß aus der alten Judengemeinde eine neu beffere werden foll, welcher bas Befet in's Berg geschrieben fei, it prophetische Weissagung, und Petrus beruft fich auf die von Jod verfündigte Ausgießung des Gottesgeiftes über alles Fleisch. der israelitisch theotratischen Gottesberrschaft soll die meisianisch veredelte hervorbrechen, und der von den Bauleuten verworfent Bauftein Grund= und Caftein bes neuen Baues werden, indem ber gottlos Gefreuzigte von Gott zu Leben und herrichaft erhoben ift, jo daß der Bater durch deffen Erhöhung jum Führer und Konig den b. Geift sendet 22-36, und die Apostel Buße zur Berzeihung ber Sunden predigen. Mit alle dem ift die Besammtheit ba

<sup>1)</sup> DR. Predigten 5 Rr. 14.

Gläubigen nun zum firchlichen Gemeinleben geworden, die Kirche ist geboren, die neue Gemeinschaft vollzieht sich in gemeinsamer Ersbauung, "sie beharren treu in der Apostel Lehre, in der Gemeinsschaft, im Brechen des Brotes und im Gebete" R. 40—42. Der Grund der Kirche ist gelegt in bleibenden, unveränderlichen Grundzügen, nemlich im Zudienen des Wortes wie der Sacramente und im Gebet.

- § 191. Unveränßerliche Grundlage, barum bleibendes Rennzeichen ber Kirche ift die geordnete Zudienung des Bortes und der Sacramente. Die Kirche ist Organismus der gläubigen Gemeinschaft und wirkt als Anstalt für biesen Dienst.
- 1. Für die römische Definition der Kirche als Beilsanstalt von Babft und Bischöfen nach tanonischer Ueberlieferung regiert, ift nachtheilig daß der firchliche Urzustand von diefer Bestimmtheit nichts weiß, da die viel spätere Entstehung des Bischofthums, vollends des Bapftthums nur fünftlich auf einen Apostelfürsten begründet wird. Diefer Definition welche für den Rirdenbegriff Die papit-bischöfliche herrschaft als wesentliches Merkmal über Alles stellt, sagt die Reformation gründlich ab, wenn fie für die Gemeinschaft der Beiligen als wesentliches Merkmal verlangt daß in ihr das Evangelium recht verfündigt und die Sacramente recht zugedient werden. 1) Soweit dieses geschieht, ift achte Rirche vorhanden, irgendwie darum in allen Zeiten seit Chriftus. Dieses find die wesentlichen Mertmale oder Rennzeichen driftlicher Rirche, um so mehr festzuhalten weil die immer mit Unachtem vermischte Kirche gerade nur durch diese Lebensäußerungen sich als dienend dem Gottesreich ausweist oder mit der unsichtbaren Kirche zusammenhängt und das Geleitet-· sein von Christus als dem Haupte kundgiebt. Diese ausdrücklich genannten Kennzeichen "rechte Zudienung des Wortes und der Sacramente" foliegen aber felbstverftandlich noch ein mehreres in fich, das die calvinisch Reformirten gerne hinzu nennen, nemlich ein geordnetes Organisirtsein, ohne welches jene Zudienung namentlich

<sup>1)</sup> Conf. Aug. art. VII. und m. ref. Dogm. II. S. 670.

als "rechte" etwas zufälliges und ungefichertes bliebe. Daber rechnen doch alle Protestanten jum wesentlichen Rirchenbegriff jo viel Organisation ber Gemeinschaft bon Gläubigen als eben für jenen orbentlichen Dienst unerläglich ift, mag man nun balb mehr bas geiftliche Amt bald mehr die gesellschaftliche Disciplin erwähnen. 1) Während bem römischen Rirchenbegriff bie Briefterherrichaft bas weientlichste Mertmal ift, fast Selbstzwed, und darum Rirchenordnung und Kirchenrecht ungemein ftart fich ausprägt; mabrend biefes Alles als göttliches Recht behauptet wird: ift bem protestantischen Begriff eigen alle Kirchenorganisirung burchaus nur als Mittel fin Siderung der wirksamen Onabenmittel zu schäten und barum mit bem unerläglichen Minimum von gesellschaftlicher Organisation, welche als bloß menschliche Ordnung gilt, allenfalls vorlieb ju nehmen, wenn nur jene Lebensäußerungen, um beretwillen die Rirche ba ift, befriedigend vor fich geben. Dem entspricht auch daß die römische Priesterschaft namentlich in höhern Würden vorzugsweiße mit Kirchenregierung, die evangelischen Diener am Wort aber mit Bredigt und feelforglichem Dienst sowie mit den unterftugenden Sacramenten zu thun haben, gufrieden wenn bas Rirchenregiment bon wem immer ausgeübt, nur immer diefen geiftlichen Dienk, biefe Circulation bes frommen Bewußtseins durch die Gemeinschaft hiedurch ermöglicht, erleichtert und ficher stellt. Wird doch gemeiniglich nur Zudienung von Wort und Sacrament als ber Kirche wesentlich angeführt, als unerlägliche, jeder Zeit nothwendige Remzeichen, in welchen die Rirche ihr wirkliches Dasein tundgiebt. De her fagt man, Predigt und Sacramente feien göttlichen Rechtes, für die Rirche ichlechterdings nothwendig, nicht wie alle weitere Or ganisirung vom Willen jeweiliger Glieder ber Kirche, sondern von Chriftus für immer angeordnet. Sind aber diese Dienstleiftungen von Chriftus felbst ben Seinigen aufgetragen, so ift damit die Ge meinschaft ber Gläubigen auch als anstaltliches Inftitut bingestellt

٠

<sup>1)</sup> Ebhs. S. 671. Pat. Mart: per ministros regit puritate doctrine, legitimo sacramentorum usu et disciplina; wosur Heidegger: ordo sive regimen ecclesiæ. Lutheraner nennen gerne als Hauptpunkt aller Organisation "das geistliche Amt".

immer aber nicht als bloße Anstalt, etwa gar der Priesterschaft zur Beherrschung übergeben, sondern zuerst ist die Kirche als Gemeinschaft der Gläubigen da, und wird zur Anstalt theils nach Außen, die Welt zu gewinnen, theils nach Innen, indem auf geordnete Weise die Belebtern Unbelebtere anregen, jenes in der zu organisirenden Mission, dieses mittelst innerer Organisation geordneter Aemter. Im Reich Gottes oder in der unsichtbaren Kirche ist jeder gebend und empfangend, so zu sagen Kleriker und Laie, indem das fromme Bewußtsein circulirt von Person zu Person ohne bestimmte Organisirung. Kirche aber ist erst wo für die Circulation des frommen Bewußtseins in bestimmter Organisation gesorgt wird. 1)

2. Die besondere Frage ob zu den mesentlichen, nothwendigen, unveränderlichen Rennzeichen ber Rirche auch theils bas Predigtamt theils die zu handhabende Ordnung oder Disciplin und Kirchen= aucht, welche man als Amt ber Schluffel bezeichnen tann, beizufügen fei, läßt sich nicht einfach beantworten. Ordnung und Zucht muffen in jedem Gemeinwesen irgendwie geubt werden, wenn es beftehen foll, aber einmal ift dieses nichts specifisch firchliches, sodann nichts in seiner Form unveränderlich bestimmbares, endlich tann bei enger Beziehung ber Rirche ju bem aus Rirchengliedern bestehenben Staat, wie 3mingli will, jede Bucht die über rein moralische Mittel hinausgeht und ftrafartig wird, der aus Gliedern der Rirche bestehenden Obrigfeit überlaffen merben. Somit bleibt für die unveränderlichen Grundlagen der Kirche nur das mas für jedes Ge= meinwesen erforderlich ift, nemlich daß irgend eine Ordnung walte im Aufnehmen und Zusammenhalten ber Mitglieder, Diefes ift aber als selbstverständlich nicht besonders aufzuführen neben sonst ganz specifischen Rennzeichen wie die Bredigt des Evangeliums und die unterftugend fie begleitenden Sacramente. Das Aufnehmen ober Nichtaufnehmen neuer Mitglieder, mas im Cofen und Binden ent= halten sein kann, ist eine sehr wichtige Function, wo die Kirche nur ein Berein in der Maffe ift; macht fich hingegen von felbft, wo alle Geborenen gleichmäßig zugelassen, ja schon ohne ihr persönliches

<sup>1)</sup> Jul. Röftlin, bas Wefen ber Rirche. Gotha 1872. S. 16.

Buthun getauft und weiter hineingeleitet werben. Auch mit dem letten Buchtmittel, ber Ercommunication verhalt es fich nicht anders. Das Ausschließen beharrlich wider die Ordnung fich auflehnender Blieder ift ein Selbsterhaltungsrecht aller Gemeinwesen und Bereine, muß aber nicht nothwendig immer ausgeübt werben. Bereine, auch religiose Gemeinschaften welche nur als Bribatberein dasteben, pflegen die Ausübung des Ausschließens beharrlich von den Bereinsgrundfaten abfallender, widerspenftiger Glieder als nothwendig auszuüben; auch die driftliche Kirche mar in dieser Lage, so lange' sie wie eine Privatgemeinschaft von lauter freiwillig eingetretenen und da bleibenden Einzelnen gebildet wurde, die jobald fie wollten, ausscheiden und jeder Zeit ausgeschloffen werden tonn-Ganz etwas anderes wird aber das Excommuniciren in ten. einem Kirchenzustand, wo alles mas in einer Nation geboren wird jur Rirche bes Landes gehören muß gerade wie jum Staat; bem je unbedingter dieses der Fall ift, besto weniger bat es Sinn, Eingelne auszuschließen. Der Staat tennt zwar unter feinen Strafen auch das Exil, aber diefes ift feine völlige Ausschließung, weil bei mat und Nationalität unveräußerlich anhaften, und felbst wenn fie einer Berson weggenommen werden tonnten, diese immer noch einen andern Nationalstaat sich einverleiben tann. Uebrigens tritt bi Berbannungsftrafe immer mehr gurud, weil man einfieht daß auch das ichlechteste Blied doch Blied seiner Nation bleibt und der ichlich tefte Burger Staatsburger, baber man angemeffener ihm die Aus übung feiner burgerlichen Rechte entzieht, ihn unschadlich mach wenn nicht die Todesftrafe ihn aus dem Dasein einfach wegichafft Etwas febr anderes wird das firchliche Bannen, wo alles mas geboren wird und so oder anders aufwächst zur Massenkirche gewin: oder was könnte da die Ercommunication Einzelner bedeuten, wem offentundig sehr viele gleich ichlechte Bersonen zur firchlichen Rant gehören? Sie murde wie Zwingli ichon gesehen, ftatt Zuchtmittel 3 bleiben eine eigentliche Strafe und nur den außern Menichen a den Branger stellen, sein Fortkommen erschweren, ihn als gebant ten isoliren; Strafen aber die den außern Menschen peinlich treffen, find der Kirche unwürdig, erbittern ohne jur Bufe und Befferung

Darum haben protestantische Landestirchen, mo sie bie ganze Einwohnermasse einschließen, die ausstoßende Ercommunication nicht anwenden können noch wollen, sondern sich begnügt den nach wie vor zur Rirche Gerechneten für die Ordnung der Rirche un= schädlich zu machen, indem man ihn in der Ausübung firchlicher Rechte beschränft, namentlich durch die vom Abendmahl fern haltende fleinere Excommunication. Wenn calbinische Rirchen die große Ercommunication ausübten, so fühlten fie fich eben, wie besonders in Frankreich, als nur geduldeten freiwilligen Privatverein und pflegten die Ausschließung fast nur an denen zu vollziehen welche eigent= lich icon jum Beinde, jur romifchen Rirche übergegangen maren. Seit nun Massentirchen der gangen Bewohnerschaft wieder gurudtreten, und bei anerkannter Glaubensfreiheit Kirchen verschiebener Confession neben und durcheinanderlaufen, jede einzelne Rirche somit bem Brivatverein wieder näher kommt, wird die Ausschließung leich= ter wieder vorkommen. Was je nach wechselnden Zuftanden der Rirche angemeffen, bann wieder unangemeffen fein tann gebort nicht ju ihren bleibenden unveränderlichen Grundzügen.

Auch ob das Predigtamt dahin zu rechnen sei, läßt sich nicht einsach beantworten; denn als Gemeindepfarramt ist es in teinem Fall von Christus angeordnet, 1) wohl aber hat er gewollt daß Bertündiger seines Svangeliums immer da seien, jedoch zunächst an die noch draußen Stehenden gesendet. Die Kirche läßt sich aber nicht denken ohne organische Circulation des frommen Bewußtseins auch unter ihren Gliedern, die ja einander stärken, bewahren, herstellen und fördern sollen, so daß wer den Andern am meisten diesen Dienst leistet der größte sein wird. Nur kommt in apostoslischen Gemeinden das was wir Pfarramt und geistliches Lehramt nennen doch nicht vor, sondern verschiedenartige die Brüder ersbauende Functionen wie Propheten, die weissagen, Evangelisten,

<sup>1)</sup> Köftlin a. a. O. S. 111. "Abzuweisen find die Bersuche, welche für das Pastoramt eine göttliche Einsetzung behaupten, um dem Amtsansehen aufzuhelsen, denn die Fassung in diese Ordnung kommt nicht wie das Wort und der Geist von oben her."

Lehrer, Zungenredner u. a. m. neben Urmen= und Rrantenpflegem und neben Auffehern, Melteften und Borftebern. Die nabere Form der Gemeindeleitung ist also eine fehr veranderliche, bald vielgliedriae Mehrheit von Aemtern balb in Gins zusammengefaßt. 1) hat also der Herr noch so unbestritten Versonen gewollt welche fic ber Berfündigung des Evangeliums widmen, fo hat er damit nicht auch unfer Pfarramt als foldes eingesett sondern diese Form gleich andern ber Anordnung ber Kirche überlaffen. Blieb doch bas Taufen lange Beit ben nach Außen missionirenden Berfündigern überlaffen. und konnte doch die Austheilung des Abendmabls einer andem Berfon zufallen als gerade nur dem bestellten Somileten. Es bleibt also nur das Predigen des Wortes, unterftugt von beiden Sacramenten der unberanderliche Grundzug, das unerlägliche Rennzeiden der Kirche, das was göttlichen Rechts, d. h. für die Rirche ichlecht= bin nothwendig ift; alle organisatorischen Einrichtungen aber sind frei nach dem Bedürfniß der Kirche selbst zu gestalten, und darum die Gemiffen nicht fo an dieselben zu binden wie an bas zum beil selbst Nöthige, sondern nur jum Respectiren ber Ordnung. war ein Hauptgrundsat ber Reformation, das mas nur Sache ber Ordnung und des Unftandes ift, von den Gewiffensfachen bestimmt ju unterscheiden. Schon bamit ift für zwedmäßig erklart bag eine Mehrheit von Kirchen bestehe und die Ordnungen mandelbar seien.

- § 192. Als wesentlicher Grundzug der Kirche von Ansam an und für immer schließt sich an die Zudienung von Wort und Sacrament das christliche Gebet, ohne darum zu den Gnaden mitteln zu gehören.
- 1. Wenn oben bei den Gnadenmitteln das Gebet nicht auf zunehmen war, so ist der Grund nicht etwa eine zu geringe Bedeutung des Betens sondern die fehlende Analogie mit Predig und Sacrament. Das Zugemuthetsein des hristlichen Gebetes if

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 696.

<sup>2)</sup> Köftlin a. a. C. S. 18.

nicht zu bezweifeln und mindeftens fo gut zu begründen wie die Einsetzung beider Sacramente, nur ift es nicht als Enadenmittel angeordnet, da biefe uns zugedient werden. Das Gebet hingegen tonnte nur bei borbetender Form uns von Außen jugedient merben; wesentlich aber geht es von uns aus, ist unfre Action, baber ju unfern guten Werten ober Lebensäußerungen gerechnet; (oben S. 166.) und erft eine Folge des Betens ift die Erhörung. Auch ift unser Beten nicht analog unserm Thun in Beziehung auf Gnadenmittel, daß wir zu ben Sacramenten geben, sie verlangen ober nach ber Predigt uns fehnen und fie aufsuchen; benn alles bieses ift nur eine Borbereitung jum Empfangen ber Gnabenmittel. Beim Beten ift unfre Action die Sache felbst, welche geradezu einer Opferdarbringung verglichen wird, die Erhörung aber ift nur eine Folge und Frucht bes Betens, nicht biefes felbst; auch ift unfre gange Thätigkeit mit der wir den Gnadenmitteln nahen und auf ihren Empfang uns vorbereiten, einzig auf Diefes Empfangen hingerichtet, jomit auf die jo bermittelte Beilsgnade; hingegen das Gebet, auch als driftliches richtet fich zwar bor allem aus auf Baben für unfer Beilsleben, aber boch nicht ausschließlich, wenn anders ber Berre ums tägliche Brot gebetet haben will. Obicon tein Gnaben= mittel ift das driftliche Beten etwas unerlägliches sowol für ben Einzelnen als auch für die firchliche Gemeinschaft. 1) Daber wird oft bei ber Beiligung der Einzelnen die Lehre bom Gebet angefnüpft. freilich nie ohne Berlegenheit diese Unknüpfung zu begründen, wenn man nicht Sittenlehre in die Glaubenslehre einmischen will, was für den Ratechismus so zwedmäßig wie für die Predigt sein tann, ber Theologie aber bei ihrer Sonderung beider Wiffenschaften nicht genügt. Schleiermachers Vorgang in ber Sittenlehre nur bie Ausübung des Gebetes ju lehren, das Wefen und ben Begriff aber in ber Glaubenslehre, ift daber sehr angemessen. Jedenfalls gehört

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 690 f. Beza, Confessio ch. fidei p. 34. Inter omnes fructus, quos fides universaliter in omnibus christianis hominibus edit, principatum tenent preces, invocatio dei per Christum, sive laudes ejus canamus sive gratias ei agamus sive quid ab eo postulemus.

bas christliche Gebet unter die Grundzüge der Kirche, zumal das Beten des Einzelnen, so ganz gewöhnlich unter den Begriff des christlichen herabsinkend, gar sehr bedarf durchs Beten der Gesammtheit, welche als Kirche sich über ihr Beten genauer besimmt, normirt und berichtigt zu werden. 1) Ramentlich bedürfen die Fragen an wen das Gebet zu richten sei und wie es die rein christliche Haltung sinde, einer sichern Beantwortung.

2. Das Gebet ift überall eine wesentliche Lebensäußerung ber Frommigfeit wenn, wie Calvin fagt, mabrer Glaube nicht fein tam ohne Gebet, und zwar eine jo unmittelbare bag biefer mas er im Subjecte werth ift immer auch ins Gebet überträgt. Sprechen mit Gott in Rebe ober Bedanken, fest Chrfurcht und Butrauen ju ihm voraus mit entsprechender Demuthigung welche im Preisen, Danken und Bitten sich tund gebend, gerne die Berehrung durch Opfergaben unterftugt, bis man einfieht daß das bemuthige und aufrichtige Berg die Gott angenehmfte Darbringung fei. Das Beten ift ein Bedürfnik des Glaubens an ben gottlichen Beiftand, welcher lobpreisend verdankt und bemuthig erbeten wird; simmer liegt aber, wie icon ber Name andeutet, bes Gebetes Bejen und Sauptfache, barum auch die ju erledigende Sauptfdwierigteit gang besonders im Bitten, Bunfchen, Erfleben. Dan fragt wor auch ob Gott benn an unserm Preisen und Danken Wohlgefallen haben, deffen gar bedürfen tonne, antwortet aber febr richtig daß vielmehr wir dieses dankenden Lobpreisens so gut wie des bittenden Alchens bedürfen; der Rern ber Frage liegt aber ba mo fürs Bittgebt untersucht wird was es nüte und zwar uns, mit andern Worten ob es denn erhört werde, werden fonne, ob die Gebetsbitte gewährt werde. Keine Frage, eine noch robe Religiosität betet überall nut bamit es nüte, die Gottheit gunftig ftimme und zur Gemabrung bes mas immer Erbetenen vermöge; das Beten ift blofes Mittel für den Zweck, man übt es nicht um sein selbst willen, liebt et nicht, sondern nur den 3med, ja man fieht im Beten eine unan-

<sup>1)</sup> Beza ibid. p. 34. Preces absque fide nihil aliud sunt quam peccata: inutiles quæcunque cum verbo dei non consentiunt.

genehme, das heitere Leben unterbrechende trübe und läftige Blage, bie man wie Fasten und Casteiung lieber ausweichen murbe, bennoch aber auf sich nehmen will, um baburch etwas zu erlangen das doch mehr gilt als das Ausweichen der Gebetslaft werth mare. Daß diese schlechte Borftellung vom Werth des Gebetes auch in der Christenwelt noch fehr verbreitet ift, liegt am Tage, und von da aus macht man aus bem Beten ein gutes, verdienftliches Wert. beffen peinliche Läftigkeit nun gerade den Sauptwerth ausmacht. baber man das Quantum und die Säufigkeit des Betens fteigert, ja ihm noch besondere Beschwerlichkeiten beigiebt, wie im Alaftergebet, - ftatt mit gefalteten Banben mit magrecht ausgestreckten Armen, -- ober das Beten an beschwerlich zu erreichender Dertlichkeit oder jur unerwünschteften g. B. ben Schlaf abbrechenden Beit. Diefe und ähnliche, oft raffinirt zur Qualerei ausgedachte Gebets= beschwerde wuchert freilich nicht schon beim einfachen Bittgebet, sondern eigentlich erft bei Sunde und Schuld abbittendem: immerhin ein Beichen des Gefühls daß bier schwerer zu erlangen fei mas mir doch eifrigst wünschen, daher denn hier die Unterstützung des Ab= bittens durch Opfer gang besonders heimisch wird, und im Christenthum theils Christi Tod als Opfer geltend macht, theils die Darbringung bon sonstigen guten Werten und peinlichen Leiftungen hervorruft. Wenn robe Religionen im Gebet ein magisches Mittel feben die gottlichen Machte zu nothigen daß fie thun mas mir begehren, so benkt man fich in driftlicher Frommigkeit diese Gebetsmacht mindeftens doch fittlich vermittelt eben durchs Leiften bes Gebets, mas Gott wohlgefällig sei und ihn darum für Gemährung unfres Anliegens gunftig ftimme; noch gunftiger wenn wir wurdigere, Gott angenehmere Fürbitter anrufen, unfre Bitte ju unterftüten. Dieses ist die romisch katholische 3dee und Pragis des Betens, ein Rudfall, wenigstens ein theilmeifer ins Beiben= ober Rubenthum, ein berunreinigtes, entstelltes driftliches Beten.

3. Auch hier stellt die Reformation den reinen christlichen Begriff vom Beten wieder her, wenngleich die Prazis sich nur mühsam aus aller römischen (und griechischen) Trübung heraus-arbeitet; denn Keiner kann von sich aus anders beten als nur nach

Maggabe des Standes seiner Frommigkeit, so baß so viel ber alte Menich mit feiner Selbstfucht noch den wiedergebornen Zustand trübt, auch das Beten verunreinigt wird durch noch mitgebende Die gesunden Grundbestimmungen der Reformation Selbstsucht. find daher immer aufzufrischen, bas Beten fei fein für Gott nothiges iondern zu unserm Frommen uns zugemutbetes Thun, fein verbienstliches Werk, welches man wider Reigung und Luft fich auferlege, kein bloges Mittel für einen ob auch rein gedachten 3met sondern ein Bedürfniß des frommen Gemuthes, das barin Befriebigung findet, ein Borgug, ja eine Gunft beten gu burfen, eine Lebensäußerung oder darftellendes, nicht wirtfames Sandeln, das je mehr es barftellende Lebensäußerung und Selbstzwed mirb, beito mehr feinem Begriff entspricht und uns fegnend wohl thut, mahrend es als Laft übernommen nur Mittel jum Zweck, nur opus operatum wurde und statt Segens eine bloß abergläubige Beidwichtigung veranlaßt. Als Befriedigung eines Bedürfnisses will es am wenigften ein Berdienst sein, noch bas Quantum mehren ober gar am Rosentrang und sonft wie meffen, noch wie ein Berdienft fich feben laffen vor den Menschen; das "Beten ohne Unterlaß" meint nicht ein möglichst ununterbrochenes, die gange Lebenszeit erfüllendes, sondern ein immer wieder Bedürfnig werdendes Beten. Endlich ift es rein an Gott zu richten als unsern Bater in Christo und nur auf biefen Mittler zu bauen, mas gerabe unfer Beten auf Anliegen richtet die er mit uns theilt, und von Allem weglenkt mas er nicht mit uns ober für uns beten konnte. Darum ift bas reine, ächte driftliche Beten bas Beten im Namen Chrifti; benn bas beist beten in seinem Sinn und Beift, an ihn anlehnend, für 3mede welche die seinigen find oder fein tonnen, im Unschluß, in Gemeinicaft mit ihm. 1) Beil getrübtes, unchriftliches Gebet bei Jedem vorkommt nach Maggabe der Trübung feiner Frommigfeit, fo weist die Rirche aufs Muftergebet des Baterunfers, aufs hohepriefterliche Bebet Chrifti, Joh. 17, und sucht burch normirte Rirchengebete, in benen sich freilich die Trübungen ber Gesammtheit ober ihrer

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 693.

Führer jeweilen mitfinden, alles private Beten gurecht zu leiten. Um acht driftlichen Beten liegt um so mehr, weil nur diesem bie Erhörung zugefichert ift; benn ein Erhörtwerben aller Bitten, die auch nur aus der Christenheit zu Gott emporfteigen und fich bei Bielen fo fehr auf äußere Guter, auf eingebildete Scheinguter rich= ten, mußte die gräulichste Weltverwirrung anrichten, wenn überall Die Erfüllung ganglich auseinander gebender und fich widersprechender Bitten gedenkbar mare. Es ift unfer Wohl daß das Beten gar nicht schlechthin erhörbar ift noch erhört wird, und die göttliche Regierung ichlechterdings bon Gottes Willen, nicht theilmeise bom unfrigen bestimmt wird. Bare bas Beten ein Mittel, Gott von uns aus zu irgend etwas zu vermögen mas er von fich aus nicht thate, fo wurde es uns jum Fluch ftatt jum Segen, "aber ber Bater weiß mas wir bedürfen, ebe wir ihn darum bitten;" er giebt nicht "Stein wo wir Brot, Schlange wo wir Fisch, Scorpion wo wir En munichen," aber wie oft beten wie um etwas bas Stein, Schlange und Scorpion wäre! "Nicht mein sondern dein Wille geschehe" ift Grundsat bei allem driftlichen Beten, 1) weil erft bann erhört wird "über Bitten und Berfteben." Gewöhnlich vergißt man daß nur das Gebet im Namen Jesu erhörlich ift und wird burch bas Unerhörtbleiben fo vieler, mohl ber meiften Gebete, - benn jenes achte ift immer das feltenere, - jur Leugnung alles Gebet= segens weil after Gebetserhörung versucht, dann aber auch jum Aufgeben einer fo unnüten Leiftung, wodurch gerade fich verrath welch unwürdigen Begriff vom Beten man habe, wenn es eigentlich läftig nur des Nugens wegen geübt würde und darum sobald biefer zweifelhaft wird dahinfällt. - Das Leugnen aller Bebetserhörung icheint noch eine tiefere Begründung ju finden in der immer mehr erkannten fich gleich bleibenden Ordnung ber göttlichen Weltregierung sowol in der Natur als in der sittlichen Welt und im Gottegreich, ja icon in Luthers von der reformirten Ortho-

<sup>1)</sup> Ebds. Zwingli: "Die Gläubigen erdreiften sich nicht Unedles von Gott zu erbitten, irren aber zuweilen; wir müssen darum lernen im Gebet alles dem göttlichen Willen zu unterwerfen und uns ihm ganz aufzuopfern".

dorie festgehaltener Nothwendigkeit und Borberbestimmtheit alles Beschens; benn für Gebetserhörung icheint gang biefelbe Sowierigkeit durch die orthodore Decretenlehre zu entstehen wie durch unfer geordnetes und fich gleich bleibendes Balten Gottes, bei welchem miraculofe Durchbrechung oder Anhalten und Stillftellen oder Antreiben der göttlichen Weltordnung gar nicht gedenkbar find. Wenn freilich bei der orthodogen Dogmatik die alles Geschehen unabanderlich festsehende Borberbestimmung bann doch wieder dem Gebet und seiner Erhörung zu lieb wieder vergessen und gemildert wurde, jo blieb doch der Sat orthodor, daß Bott gur Bebetserhörung teiner Bunder bedürfe, mas moderne Orthodoxie bei ihrer Salbheit gang übersieht, wenn sie die Phrase braucht, man bedürfe "einen Gott ber Bunder thut und Gebete erhort," als ob diefe Berren Unfpruch hätten auf ihren Unliegen zu lieb geschehende Wunder, bon denen fie doch fonft fagen, dieselben seien nur für die Gründungszeit bes Chriftenthums nothig gewesen. Man ergreift eine schlimme Partie wenn man Beten und Erhörung nicht ohne Miratel haltbar er-Es wäre viel gerathener ben alten Orthodoxen zu folgen, welche lieber fagten, weil Alles, fo fei eben auch jedes vorkommende Beten und jede Gebetserhörung welche wirklich bortomme, im unveränderlich geordneten ewigen Weltplan mit vorherbestimmt, wie überhaupt jedes Geschehen mit ben zu ihm führenden Bedingungen, jede Wirkung mit den sie mirkenden Kraften. Bei biesem reformirt 1) orthodoren Standpunkt kann man zwar im Organismus ber Alles vorherbestimmenden Decrete Ordentliches und Außerordentliches, gemeines und seltenes Geschehen unterscheiden, um unter das lettere immer noch Wunder unterzubringen; aber mit der gemeinen Borftellung von Gebetserhörung hat dieses nichts zu thun, weil mas auf ein Gebet bin geschieht jum voraus sammt biefem Beten vorherbestimmt mare. Es wird aber auch auf jedem besonnen überlegten Standpunkt unmöglich fein, sich Gott als ein Wefen borgustellen welches burch menschliches Bitten bestimmbar zu irgend einer



<sup>1)</sup> Codi, S. 695. Calvin: Decretis dei minime impedimur, quominus sub ejus voluntate et prospiciamus nobis et omnia nostra dispensemus.

Action genöthigt oder gestimmt werden könnte die nicht in seinem Blane läge. Nur wer die heimsuchende Roth, Sturm und Bepitter vom Teufel wider uns gerichtet meint, wird Gottes Hülfe ind Retterhand wider den Feind anrufen; wer hingegen glaubt daß iese Stürme selbst nur von Gott kommen, muß doch anders beten, twa um Schonung und Nachlaß, oder um Kraft die göttliche Beimuchung so hinzunehmen daß sie zu unferm mabren Besten dient. Unter ener Boraussetzung kann zwar dringend und gläubig gebetet weren, aber boch nicht recht besonnen noch überlegt; benn ohne allen Zantheismus wird der entschiedenste, Gott als Berfon vorstellende theismus boch zugeben muffen daß Bott einer fich gleich bleibenden harakterfesten Berson gleiche, daher seine Gesammtlebensthätigkeit uf die Welt hin Weltordnung wird, aus welcher gar nichts sich ebenausstellt. Gerade so fest wie alles andere ift baber auch bas Beten mit seiner Frucht geordnet, Die je edler, reiner, christlicher ebetet wird, desto suger und edler sein soll, so daß je die edelsten war nur dem reinsten Beten zu Theil werden, geringere aber auch con dem gröberen Beten. Giebt es Gaben die nur der betend efteigerten Empfänglichkeit, bem mit Gott vertrauten Gemuth gu theil werden, so ist die Erhörung gar nicht bloß eine subjective ondern auch eine objective, d. h. unser Beten wirft nicht bloß wie edes fromme Empfinden und Thun auf unser 3ch und seine Steierung reinigend und hebend jurud, sondern es führt auch ju früchten die weit über jene Selbststeigerung hinausgehen und aus er belebten Gemeinschaft mit Gott tommen, fo daß Gott fie nur er so betenden Berfonlichkeit ordnet und gutheilt. Immer ift aber in Gebet falich, wenn es erlangen will was Gott nicht wollen ann; immer um so ächter chriftlich, je mehr es sucht und erstrebt oas Gottes wesentlicher Wille ist, das Reich Gottes außer und in Nur da ift es seiner Richtung sicher und schlechthin erhörungs= ähig; je mehr es hingegen auf Aeugeres, Ginzelnes sich richtet, uf wann, wo und wie, besto mehr muß es jum nur bedingten Bitten werden, zum kindlich vertrauenden Ausdrücken dessen was un einmal als ersehnt im Herzen lebt, aber mit der Unterordnung inter des Frommen lettes Begehren, daß nemlich Gottes weiser und liebender Wille und nicht ein davon abweichender unfriger geichehe, somit immer nur jo viel bom unfrigen als mit dem gottlichen zusammen trifft. Go find namentlich die Bebete der Bemeinde und Kirche überlegte, rein driftlich gehaltene, Die barum normirend auf das Bebet der Einzelnen wirken, aber freilich felbit noch der Läuterung bedürfen konnen. Benigstens die Manier, von einer firchlich erzeugten Formel zum Unservater überzuleiten mit ber Phraje, Diefes Alles erbitten wir "im Ramen Jefu" ift ichief, wem die firchliche Formel felbst ein Bebet im Ramen Jesu ift, und bas nicht erft durch Beifügung des Unfervaters werden fann. Roch uncorrecter, weil unbedingt ausgesprochen find etwa die Bitten um Meußeres wie fruchtbare Witterung, leibliche Gesundheit, Boblftand, Sieg im Rriege, Zerichmetterung der Feinde, langes Leben für den Fürsten und sein Haus, Bericonung betreffend Seuden, Dligmachs, Reuer- und Baffersnoth, Erdbeben, Rrieg u. f. m.: benn alles diefes darf der Chrift gwar munichen und fein Bunichen im Gebet bor Gott bringen, aber doch nur mit ber Bedingung det Gottes Wille geschehe, nicht der unsers Wünschens, und daß uns die Araft der Ergebung werden moge, welche die bon Gott gewollte Beimsuchung tragen tann. Die Religion wird nie ohne Bebet fein, in der driftlichen aber findet alles Beten barum auch alle Buberficht bes Erhörtwerbens feine läuternde Bollendung. 1) Beten läutert überall unser Wünschen, sofern nur mas mir von Gott munichen durfen, ins Gebet eingeht; das wiederholte, obne Unterlag Bitten übt weitere Läuterung, sofern manches was wir heftig vom Schicfal erregt bitten bas Wiederholtwerden nicht que halt und fallen gelaffen wird; ebenfo wirkt das gemeinsame Beten. sofern der Einzelne fallen läßt mas andere Brüder jo nicht mit uns bitten konnten, und bie Bergegenwärtigung bes Betens Chriffi vollendet sowol Läuterung als Innigkeit unsers Betens. aber ift das driftliche Gebet ein bleibender Grundzug und Rennzeichen der Kirche so gut wie die Berkundigung des Wortes und

<sup>1)</sup> Beza ibid. Primum ut proficiscantur (preces) ab eo animo, qui non dubitat se exauditum iri, quatenus expedit.

Berrichtung der Sacramente, wenn schon kein Gnadenmittel wie bas Wort und die Sacramente.

4. Für die Frage an wen das Gebet zu richten fei, bereitet Die orthodore Trinitätslehre eine besondere Schwierigkeit, deren Lösung mit dem protestantischen Abweisen der Anrufung der Bei= ligen in Berbindung tritt. Daß die Marienanrufung bom herrn migbilligt fei, seben mir aus ber ersten bon ibm gurudgewiesenen Berehrung seiner Mutter : "selig ber Leib ber bich getragen;" viel= mehr felig wer Gottes Willen thut." 1) Alles Anrufen der Beiligen fällt icon bor der Einficht daß es diese völlig Beiligen auf Erben nicht gebe, und die Seligen unfre Unliegen nicht nothwendig tennen, noch sich derselben annehmen. Freilich ift die römische Theorie vorsichtiger als die Braris, man unterscheidet die eigent= liche Anbetung vom blogen Anrufen nemlich jum Mitbeten, jur Fürbitte; nur letteres sei an die Beiligen zu richten, wobei aber der Maria und etwa auch Chriftus als Mensch zu lieb noch ein mittlerer Begriff aufgestellt wird, indem an Maria und Chriftus boch mehr als die bloße Unrufung, wenn ichon nicht die höchste Art von Unbetung zu richten fei. Bermerfen nun die Broteftanten jedes Unbeten oder Berehren bloger Geschöpfe, so laborirt die Dogmatit doch an einer von der beibehaltenen Trinitätslehre erzeugten Schwierigkeit in Beziehung auf Chriftus, die bon den Reformirten amar vermindert, aber nicht völlig gehoben murde. Fest steht der Grundfat, alles Beten fei einzig an Gott zu richten durch den einzigen Mittler Chriftus. 2) Darin liegt eine der tatholischen abnliche Untericheidung, daß man nur Gott anbete, und nur Chriftus als Mittler und Bertreter anrufe, ein ebenfalls rund ausgesprochener Grund= fag. 3) Wie aber wenn Chriftus beides fein foll, Gott und Menfc, Eine Berson gwar, aber von beiderlei Ratur? Die lutherische Dogmatik meidet lieber diese scharfe Fragenstellung und läßt promiscue

<sup>1)</sup> Ueber die Marienverehrung m. Predigten V. 3.

<sup>2)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 692.

<sup>3) 3.</sup> B. auf ber Spnode zu homberg. Bergl. Crebner, Philipps bes Großmüthigen heffische Rirchenreformations-Ordnung p. LXXXVI.

alles Beten an Gott und an Chriftus fich richten, an lettern jogar bas Beten um leibliche Nahrung. Die reformirte Orthodogie nimmt es genauer 1) und fagt, Gott anbeten kann man fo bag bie gange Trinität, oder ber Bater Namens ber gangen Trinität, oder jede trinitarische Berson angebetet wird; benn immer bleibe so nur Gott allein angebetet. Nun ift aber Chriftus und die zweite Trinitats person nicht einerlei, denn in Chriftus ist auch die menschliche Ratur, er ift Gott und ift Mensch; als Berson ift er beides, so zwar bag die Gottheit sein Bersonsein trägt, da die Menscheit als unpersonliche bon diefer angenommen fei. Jebenfalls folle man ihn aber nut qua Gott anbeten, qua Menich eigentlich nicht. Da er aber zugleich unfer hohenpriesterliche Mittler, Stellvertreter und Fürsprecher ift, fo folle man ihn qua Mittler auch als Menfchen um feine wirtfame Stellvertretung und Fürbitte zwar nicht anbeten, aber bod anrufen, auch das aber nur für geiftliche Baben feines Reiches, nicht für Leibliches. Soweit die reformirte Orthodoxie, welche allenfalls das Unrufen im Unterschied von Anbeten noch so erläutern tann, es fei Gott burch Chriftus anzubeten, wie bie helvetische Confession namentlich für Rirchengebete hervorhebt, b. h. man betel zu Gott im Bertrauen auf Christi Mittlerschaft, denn ein Angeben Chrifti um sein Mit- und Fürunsbeten ist doch der reformirten Frommigfeit nicht geläufig, 2) so wenig als der lutherischen. Immer aber bleibt die 3. B. von Aretius ausdrücklich formulirte sonderbare Möglichkeit stehen, "daß man Gott als Logos und Sohn anbetend ben Mittler anrufen fonnte," oder "Chriftus fei zwar anzubeten, aber nur seine Gottheit, benn bem Mittler als foldem gebühre nur Berehrung." "Die göttlichen Gigenschaften Allmacht, Allwiffenheit, Angebetetwerden seien der menschlichen Natur Christi nicht mit-

<sup>1)</sup> Schnedenburger, vom doppelten Stand Chrifti nach luth. und nach reform. Lehre. In Zellers theol. Jahrbuchern 1844. S. 718 f.

<sup>2)</sup> Beza ibid. p. 35. Preces referantur non ad alium deprecatorem sive mediatorem quam ad Christum, si quærendus est intercessor. 37. Est enim unicus apud patrem advocatus, — quem non imaginamur tamquam supplicem pro nobis deprecari sed perpetuo unici Sacrificii odore nos patri reconciliare ac preces nostras coram deo efficaces reddere.

getheilt; bennoch sei freilich Chriftus anzubeten, aber nicht als Mittler noch als Mensch sondern nur als Gott." Rurg die dogmatische Trinität ift nicht zu reimen mit bem normalen driftlichen Gebet, das doch nichts anderes will als Gott ben in Chriftus als gnabenvollen Erlöser und Bater geoffenbarten anbeten burch ben Mittler Christus. 1) Darum sind denn die altdriftlichen Gebete alle an Gott ben himmlischen Bater gerichtet burch Chriftus, und jogar der Gloria-Hymnus erft im Abendland nach Berbreitung der Trinitätslehre trinitarifc umgebildet worden, fo daß ursprünglich an den Bater Berichtetes später theilweise an den Sohn fich richtet. Chenso sind reformirte Liturgien wie die gurcherische, ursprünglich gang nur Gebete an Gott als himmlischen Bater, später im 17. Jahrhundert erft vermehrt worden durch beigefügtes Beten zu Chriftus, was damals noch mäßig, dann im 18. Jahrhundert ohne confesfionelle Haltung sentimental und pathetisch übertrieben, erft im 19. endlich wieder berichtigt wird.

- § 193. Enblich gehört in die unveräußerliche Grundlage ber Kirche die Einheit, Allgemeinheit, das Gegründetsein auf Christus, die Propheten und Apostel, darum die Fähigkeit, unter Leitung des Geistes und Wortes unsehlbar das zum Heil Nöthige barzubieten.
- 1. Die Reformation, genöthigt ber gegebenen römischen Kirche bas treu Gebliebensein auf der underäußerlichen Grundlage abzusprechen, half sich bei der Einsicht daß der Kirche doch ihrem Wesen nach Einheit, Allgemeinheit, Apostolicität und unfehlbare Heilszudienung zukomme, zunächst in der Weise daß sie diese Vorzüge der sogenannten unsichtbaren Kirche zuschrieb. Da aber unter dieser kein bloßes Ideal oder Phantasiebild sondern eine Realität verstanden wurde, nämlich daß von Ansang an jeder Zeit, auch bei

<sup>1)</sup> Bullinger an Melanchthon bei Hef, Leben Bullingers II. 382: "Wir beten Einen Gott, den Vater an durch seinen eingebornen Sohn Jesus Christus, den einzigen Mittler und Fürsprech," ift sehr christlich, aber nicht trinitarisch orthobog, daher später dogmatisch genauer bestimmt. Bergl. m. ref. Dogm. II. S. 693.

corruptesten Rirchenzuständen achte Christen vorhanden geblieben seien, die eigentlich die Rirche ausmachten: so werden wir richtiger fagen diese zu keiner Organisation vereinigten Frommen feien eben doch nicht Kirche, die hoben Borzuge bes Kirchenbegriffs muffen aber, follen fie nicht dabin fallen, von organisirter Rirche getragen werden, seien also doch nicht correct der unfichtbaren Rirche w auschreiben die feine Rirche ift, sondern der beim Entstehen der wirtlichen Rirche gelegten unveräußerlichen Grundlage, welche bleibend vorhanden ift jo lange überhaupt Kirche in der Welt vorhanden Der Cat, fichtbare Rirche babe Antheil an jenen boben bleibt. Brädicaten in dem Maage als die unsichtbare Rirche in ihr fei, wird richtiger ausgedrückt lauten : was Kirche sein will mit jenen Borgugen ift es in dem Grade als fie auf der ursprünglichen Grundlegung sich aufbaut. Da diese unveräußerlich find und im Begriff der Kirche wesentlich liegen, so werden fie in aller späteren Rirche, ob noch so mißkannt, mit Anderem verwechselt, dennoch mehr ober minder fortwirken, bisweilen so gehemmt daß fie gar nicht mehr oder nur wenig mabrgenommen werden von den Menichen, doch aber von Gott, wegwegen man von unsichtbar bajeiender Rirche geipre chen hat. So fagt 3. B. Beza 1) "Da Chrifti Reich ein immer dauerndes ift, jo muffen immer welche existiren die ihn als Ronig anerkennen, somit immer eine Rirche ober Menschenschaar die ben wahren Gott mahr anerkennt und verehrt in Chriftus, und die als Blieder am Leibe Chrifti Glieder ber Kirche find. Die Rirche aber ift Gine wie Gott Einer, der Blaube Giner, der Mittler als Saupt ber Kirche Einer ift. Allgemein beift fie weil bei allem Berftreutfein über die Erde überall die gemeinsame Aller ift, Gemeinichaft ber Beiligen, weil fie alle in Chriftus ihre Beiligung finden. Durd alles dieses werde nicht verwehrt daß man sich nach Ländern und Provinzen näher zusammen organisire und jo eine Debrbeit von Kirchen entstehe. Immer aber bleibe wirtliche Kirche nur wo Weiter da sei unter dem Unfraut; die Kennzeichen seien Predigt des Botte verbunden mit den Sacramenten und firchlicher Disciplin, wie bie

<sup>1)</sup> Ibid. p. 100.



Stude alle bon Chriftus gegeben und bon den Aposteln schriftlich bezeugt find, foviel jum Beil nothwendig ift. Denn über dem Fundament der Propheten und Apostel sei die Kirche aufgebaut." Ohne Zweifel treffen wir die Meinung der reformatorischen Lehre, wenn wir ihren Ausdrud, wirkliche Kirche sei nur eine mit der unsichtbaren zusammenhangende, genauer dabin ausbilden, wirkliche Rirche fei nur eine auf der unveräußerlichen Grundlage aufgebaute, in welcher die Grundzuge des Begriffs fortwirken. Fehlt doch diese Formulirung auch den Alten nicht neben der andern, und dringen sie doch überall auf treuen Anschluß an die driftliche Urzeit und Giebt man zu, auch in der corrupten Papftfirche Grundleauna. tonnen Gläubige fein und felig werden, weil fie nämlich in der un= fichtbaren Rirche seien, so wird auch dieses verständlicher bei der auch borkommenden Fassung, selig würden dort solche die aus ben Urgrundlagen ber Rirche fich erbauen. Der Sat halt die Barallele mit bem Gnadenstand bes Einzelnen, denn wie diefer nur auf Grundlegung der Wiedergeburt in wirklicher Beiligung ftehen und fortichreiten tann, fo die Gesammtheit. Uls Rirche bestehen beißt für Die Gesammtheit im Stande ber Beiligung fein und fich entwickeln, nur nennt man hier die Grundlage auf welcher es geschieht, nicht Wiedergeburt sondern Grundlegung der Kirche.

2. Zur apostolischen Zeit wurde fast nur die Grundlage der Kirche gelegt. Das herrschte noch so mächtig vor daß der beginnende Ausbau, — ob mehr oder weniger werthvoll und dauerhaft, ob Gold oder Holz und Stoppeln in des Hauses Ausbau verwendet wurden, auch sehr vorübergehendes und bald vergehendes, — mit den bleibens den Grundzügen fast zusammenfällt und darum normirend bleibt für alle Zukunst. Die spätere Kirche nennt sich daher gerne die apostolische, der Lieblingsausdruck besonders in der morgenländischen Welt; aber wie hat sich diese Idee des Treubleibens an den apostolischen Grundlagen so sehr veräußerlicht, wenn man die Kirche darum apostolische nennt, weil alles was in ihr aufgekommen ist, aus dem apostolischen Keim sich entfaltet haben soll, so daß die apostolische Autorität alles decken muß, auch das augenscheinlich Berweltlichte und dem Urzustand geradezu widersprechende. Das

gleiche zeigt sich im Begründen der Apostolicität der Kirche mittelft der ununterbrochenen Succession der Bischöfe, als ob nicht bei bald zweitausendjähriger Auseinandersolge der Bischöfe die Continuität der Anschauungen undermeidlich verloren gehen müßte, so daß was orthodog war heterodog werden kann und umgekehrt. Apostolisch kann nur die Grundlage der Kirche mit Recht heißen, der Ausbau aber bloß so weit als er auf der Grundlage stehen bleibt.

3. Vollends die Unfehlbarteit der Rirche ift ans Treubleiben auf bem gelegten Grund gefnühft und tann nur soweit fortbauem als man bom Wort und Geifte Chrifti fich leiten läßt. Wenn bie römische Rirche pratendirt, ju allen Zeiten unfehlbar fprechen ju fonnen, weil fie basjenige sei mas rein und lauter aus der ur sprünglichen Kirche geworden ift, fo fteht dieses im Widerspruch mit ber Thatsache bag auch die griechische und die protestantische Rirche biefelbe Abkunft haben. Daber tann uns der romifche Streit, ob die Gesammtheit der Bischöfe oder ob der factische Fürft aller Bischöfe die Unfehlbarkeit habe, nur insofern interessiren weil die absolute Monarchie dieser Rirche wirksamer uns Protestanten wie den Staat betämpfen tann, als eine bischöfliche Ariftotratie. Sievon abgefeben erscheint uns jedes Binden der Unfehlbarkeit an außere Aemter gleich mechanisch und abergläubig, ob zu Gunften ber Bischöfe ober mit bes Lapstes geltend gemacht. Wir fonnen an eine, alle feierlichen Reststellungen über Dogma und Sitte und mas diesen forderlich fein mag umfaffende Unfehlbarteit ber Kirche, fo wie diese gegeben ift, überall nicht glauben, wie benn auch im apoftolischen Symbolum ein solcher Artikel fehlt. Die Kirche wenn sie sogar ganglich ihren Begriff entspräche, sogenannte unsichtbare und sichtbare burchaus aufammentrafen, tann mehr nicht leiften als die Beilafubstang ten in Wort und Sacrament darzureichen, joviel zum Beil unerläglich und nothwendig ift. Das aber vermögen nur die uranfänglich idon gegebenen Grundzüge der im Chriftenthum berwirklichten Erlöfungsreligion. Sogar bon dem mas die h. Schrift leiftet, wird ein Mehreres nicht ausgesagt als daß fie bas zum Beil Rothige ausreichend und verstehbar enthalte; wie follte denn die Kirchentradition fürs Beil uns mehr leiften als das Urchriftenthum den Urdriften?

- b. Das Fortbestehen der Rirche in der Wandel= barkeit ihres Ausbaues.
- § 194. Auf ber Grundlage geht ber Ansban ber Rirche vor fich nicht ohne eine fehr veränderliche Entwicklung und nicht ohne gleichzeitige Mannigfaltigfeit ber Gestaltung.
- 1. Wie des Einzelnen Beiligung nur tampfend fich entwickelt, so daß auch Rudschritte und Frrungen vorkommen die wieder auß= geglichen werden, so hat auch die einmal gegründete Rirche nur tampfend mit der Welt ihr Fortbestehen ohne ein gleichmäßig sich fteigerndes Siegen; fic erleidet auch Niederlagen, gerath in Rud= schritte aus denen fie fich wieder aufrafft sobald die Treue am führen= ben herrn und Geift wieder lebendiger wird. Auch die firchliche Besammtheit hat eine sündige Welt sich gegenüber und als aus bieser ausgesondert und erneuert immer noch Refte und Nachwirkungen berselben an und in sich; auch fie niug bas Alte immerfort ab= legend und das Neue vollständiger anziehend ben Sieg ertampfen. Da nun beides immerfort sich ändert sowol die zu bekampfende Welt draußen als die noch drinnen nachwirkende, so muß auch die Rirche für den ftets fich verändernden Gegner in ftets abzuändern= ber Rampfesstellung sich befinden, und ba fie auch abgesehen bom Begner in sich selbst zu fortschreitender Entwicklung berufen ist, jo tann die Kirche nicht ohne einen Lebensverlauf fein der bedeutende Beränderungen durchmacht. Dazu trägt weiter bei das Berhältniß au den, ebenfalls großen Beränderungen unterworfenen Cultur= gutern des Staates, der Gesellichaft, der Wiffenschaft und Runft, beren Entwicklung balb gefunder bald frankhafter ift, wovon die Rirche bis tief in ihre Gestaltung hinein so oder anders bestimmt Aus allen diesen Gründen erreicht die Rirche weber eine immer gleichmäßig fortschreitende Beiligung, da vielmehr bald ein Stillstehen, bald ein langsames, bald ein rasches Fortschreiten sich zeigt, und nach regem Wachsthum ein ruhendes Zusammenfassen bes Gewonnenen sogar Bedürfnig wird; noch fann dies ungleich=

mäßige Bachsthum ein in immer gerader Linie bor fich gehende fein. Bielmehr wird ber richtige gerade Weg auch wieder ber es kommen Berirrungen, Fehltritte vor, Corruptions auftande die einer reinigenden, reformatorischen Berftellung mim; furz die Beiligung der Rirche mit ihren guten Werten ift fo wenig eine absolut reine, so fehr eine doch immer noch getrübte, wie bie Beiligung des Einzelnen mit seinen guten Werken. Sat die Kirch fich einer unfehlbaren Leitung zu erfreuen, fo werden durch bie die erwähnten Unvollkommenheiten doch nicht abgeschnitten, fe wenig als die Riederlagen burch das Zugesichertsein des endlichn Sieges, welchen die Pforten der Bolle nicht hindern konnen. Im mag die Beharrlichkeit des Gnadenstandes Ginzelner immerbin bin gang gesicherte sein, die Rirche freut sich eines ungerftorbaren & ftebens. Mit dem endlichen Sieg, einem Rampf mit fiegendem Ingang ist aber immer zugleich vorhergesagt daß die Kirche ad ichwere Nothzeiten durchmachen, zeitweise entmuthigt, erschlafft, it nerlich entträftet sein werde bei massenhafter Untreue und Will bis der Drud unerträglich wird und die Wiederaufraffung ame Gerade diese unvollkommene Kirche ift im N. T. prophetisch w bergeschildert, wenngleich eine nur turze Dauer für dieselbe w ausgesett wird, weil das Weltende nahe bevorftebe.

Wenn so das Fortbestehen der Kirche dem des Einzelnen in Stande seiner Heiligung wesentlich entspricht, so ist auf der anden Seite doch auch ein bedeutender Unterschied vorhanden, welcher den Fortschreiten der Kirche einen Borzug sichert vor dem Fortschill des Einzelnen. Sehen weil sie aus vielen Einzelnen besteht, werden niemals alle Kirchenglieder einander gleich, nie alle gleich seinfortschreitend noch gleich rückschreitend und corrupt sein. Immer bleibt ein Theil, im schlimmsten Fall ein kleiner Rest übrig, der vom Heilsgut ergriffen bleibt, mitten in verderbtestem Kirchenstand eine sogenannte unssichtbare ächte Kirche. 1) Darum is die

<sup>1)</sup> Beza ibid. p. 101. Necesse est aliquos semper existere qui Christma pro rege agnoscant, et ecclesiam perpetuam esse, quamvis nihil non moliatur Satan ut illam evertat. P. 107. Semper extitisse fidelium gregen.

Rirche fähig nicht bloß etwas irdisch sichtbares, sondern gleich den unfichtbaren, himmlischen Dingen ein Gegenstand des Glaubens ju werben; benn nur mit Glauben und Bertrauen läßt sich ihr nie völliges Wegfallen ober Unterbrochenfein, ihr endlich nicht ausbleibender Sieg festhalten. 1) Wenn die Corruption nicht bloß über Maffen verbreitet ift sondern die firchenleitenden Organe felbst ergriffen hat und die Leitung corrupt wird, bann fagt man, es sei nicht mehr blog Berderbtheit febr vieler Einzelner sondern der Rirche felbst vorhanden, und eine Reform an haupt und Bliedern nothig. Diese kann aber nicht mehr bon ben amtlich Leitenden ausgeben welche Object, nicht Subject der Reform find, sondern nur bon benjenigen Gliedern die sich gesund erhalten haben. Da aber weder jenes noch dieses geschehen kann, sobald die amtliche Kirchenleitung sich für unfehlbar somit uncorrigirbar erklärt hat, so mare vom Augenblid an wo diefe Unfehlbarkeit gelten follte, alle Reform unmöglich gemacht und ber Despotismus nur noch durch Revolution zu beseitigen, in welcher aus zeitweiser Anarchie und Auflösung von ben doch borhandenen Beffern aus ein erneuerter Rirchenbau bergeftellt murbe, zumal foldes Zusammenfturgen boch immer nur einer Einzellirche begegnen tann, mabrend andere Einzelfirchen die oragnifde Rirde barguftellen fortfahren.

2. Dieses führt auf den andern Punkt, daß nemlich auf der Urgrundlage die Kirche nicht nur unter tief gehenden Umgestaltungen fortdauert, sondern die Einheit der Kirche auch gleichzeitig nicht ohne Mehrheit und Mannigfaltigkeit sich verwirklicht, so daß eine Uniformität der ganzen Kirche als naturwidrig erzwungen sich den Untergang bewirken müßte. Auf Einheit in den Grundzügen kann Berschiedenheit bestehen im Ausbau. Freilich ist die Kirche die Eine und Allgemeine, da der gemeinsame Christus nicht theilbar ist; sie ist es aber in ihrer innern Wesenheit, als auf's Wort und den Geist gebaut, nicht in der zeitlichen Berwirklichung. 1) Bei

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm, H. S. 663 f. Ecclesia visibilis sensibus est subjecta, invisibilis vero creditur.

Einem Glauben find eine Mehrheit von particularen Rirchenbildungen boch die Gine Rirche, wie Zwingli fagt, und nie ift die driftliche Rirche ohne Trennungen gewesen, welche bald nur burch räumliches und sprachlich nationales Außereinander, bald durch eigenthümliche innere Centralpuntte von denen nur ein Theil angezogen wird, hervorgebracht, dann freilich bei noch porhandener Sunde ein Feindschaftsverhaltnig veranlaffen, fo daß die Ginbeit außerlich gerriffen ift. Sie wird aber boch von ben beffem Bliedern dieser verschiedenen Rirchen festgehalten, in dem Raafe als diefe die Grundlagen aller Rirche in fich walten laffen, oder, wie man fagt, verschiedene Rirchen haben ihre Ginbeit darin daß fie an der unsichtbaren Antheil behalten. Trennungen geben bis in die Urzeit gurud, benn die Gemeinschaft ber Judendriften in Balaftina und die ber Beidenchriften maren zeitweise durch jo vid Begenfähliches getrennt daß ber gemeinsame Brund nicht leicht feftguhalten mar, und beim Wiedervereinigtwerben boch einige Stude in ihrer Bereinzelung bleibend zu Secten murben. Bielheit ift aber als nur vorübergebender Zustand zu begreifen, benn mas doch auf der Einen Grundlage bleibt, muß sich frührt oder später als erganzende Zusammengehörigkeit wieder finden; was aber bom Grund abgewichen mare bas ift nicht mehr Rirche. Die Richtzulaffung ber fich bildenden Mannigfaltigfeit von Seite Des äußern Kirchenregimentes konnte nur zu bespotischer Tyrannei führen, wenn fogar die abgeftorbene Sprache für firchliches Spreden beibehalten und vollends Bölfern welche diefelbe nie getannt hatten, aufgebrängt wird; wenn Cultformen und ceremonicle Gebräuche entwicklungslos unverändert behauptet murden oder doch in weitesten Bolterfreisen nur in Giner überall gleich ju machenden Weise fich entwideln durften. Richt nur muß dieses gur hemmung werden für die Entwidlung der lebenden Sprachen und nationalen Inben, sondern der aus einleuchtenden Grunden nicht zu recht

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 683. Heidegger: Catholica non est actu sed ex potentia. Una non ut regnum mundanum sed spirituali ratione. Ober man sagt, Einheit und Katholicität gesten von der unsichtbaren Kirche.



fertigende Fortgebrauch abgestorbener Sprache und Sitte muß bem Gottesbienst und Beten einen weil nicht bernünftigen darum übervernünftigen Werth und Grund gufdreiben; die Frommigfeit muß abergläubig werben, im Berfagen unverftandener Formeln und Beobachten sinnlos gewordener Ceremonien etwas suchen bas Raubersprüchen abnlich auf Gott wirke. Daber die Entschiedenheit mit welcher die Reformation überall die lebende Sprache in's Rirch= liche zurückführt und auf gemeinsamer Grundlage den Ausbau in Die Besonderheit ungleicher Rreise und Bedürfnisse eingehen läßt. Wenn das Wort und die Sacramente treu jugedient werden, fo tann jede Organifirung des firchlichen Rreifes welche hiefur geeig= net ift, julaffig fein; benn alles biefes barf nicht zur Gemiffenssache, nicht jur Bedingung für's Erreichen bes 3medes aller Rirche, für die Seligkeit gemacht werden; sogar ber Dogmatisirungsproces b. h. Die bestimmte lehrhafte Definirung des Glaubensinhaltes nicht, weil fobald man die Formel der Gage auf's Gemiffen ichiebt, der Aberglaube entsteht, als habe dieses Bracifiren und Ausbauen den unbedingten Werth welcher bem Fundament inwohnt, als fei bas Aufsichnehmen dogmatifirter Sate ein Berdienst. Da muß vielmehr die driftliche Freiheit walten, um so mehr als nachweis= lich verschiedene Zeitalter im dogmatisirenden Broces so ungleich werden daß jett Orthodores ein andermal heterodor ift. Unfehl= barteit findet also nicht einmal im Dogmatisiren statt, geschweige benn in sittenlehrigen ober firchenrechtlichen Sakungen. Nicht bas Seligwerben sondern nur die anftändige Ordnung ift bas Bedurfniß welchem alle diese Dinge unmittelbar dienen, das Brincip von welchem sie ausgehen; benn nur bie wesentlich unveräußerlichen Lebensäußerungen ber Rirche, bas Wort Gottes von ben Sacramenten unterstütt bindet die Gemiffen felbft.

§ 195. Da die Christenheit nur als Mehrheit von Bartienlarkirchen fortbesteht, so hat einerseits jede sich durch 3ufammenhang mit der Grundlage als ächt auszuweisen, anderseits haben alle die bieses leisten, einander brüderlich anznerkennen,

# da eben bierin, nicht aber im Anfgeben aller in eine einzige Organifarion das bochne, auf Grden erreichbare Ziel aufgegeben ift.

1. Men chege die Lebre von der Rirche viel zu fehr auf ein Tie : Beal zu beziehen ftatt auf die wirkliche Realitat, meine binn mie bloger Abfall von der 3dee oder ale bloger Roth-Time nicht wirden wird. Da aber die Ginbeit eines einzigen Bridgentrammus, ber nur abgetheilte Gliederung, nicht wirkliche Barrellunfirden guließe, wenn je annabernd bagemeien, nur aus 25 Rionderen Bedürfniffen einer vorübergebenden geichichtlichen Line Der Greiftenheit und bes Bolterguftandes bervorgegangen mare, goring aber gu feiner Beit wirflich vorhanden mar : fo fann bas Bemerbene und lange Befiebende fur gang andere Buftande unmorneffen merden und auch nicht mehr ausführbar. Das Durch Beit Diefer Ginheit, menigitens foweit man es noch tann, wird ut Annatur, jur Bratenfion welche nur mittelft Gewalt und Schlaubeit um verfechten laßt, und fo den Charafter nothwendig in Diejenige Berberbtheit führt welche man als Jesuitismus bezeichnet. mulien beidem gerecht merden fomol dem Begrundetgemefenfein dien annabernd uniformen tatholiichen Rirche als auch dem nicht mehr Begrunderfein. Durch Drud und Berfolgung fich bervorarbeiten nante Die Chriftenbeit den organischen Zusammenhang der Gpigen ihrer Gemeinden ausbilden, Spaltung und Zwietracht als lebens gefahrlich fur ihre Grifteng eifrig meiden oder unterdruden. 30 entftand Die patriftifch tatbolische Rirche mit in fich gusammenbangendem Epifcopat, beffen idugender Leitung fich gu unterwerfen bab Intereffe Aller erheischte, ein nicht von monarchischer Spike fondem von geifestratifder Oberleitung ber wichtigften Biichofenüble w fammenachaltenes Bange, an Die Raiferberrichaft fich anlehnend fobalb Diefe bochfte Gemalt jum Chriftenthum übergetreten, in einheitlicht Rirche eine Stupe fuchte. In Concilien, gewohnlich auf faiferlicht Ginberufung bin verfammelt und unter taiferlicher Cherleitung mutte bas freing Geworbene in Dogma und Berfaffung entichieden, fo bag freilich bie Durchführung bes Beichloffenen bann von ber mehr lichen Gewalt febr abhangig blieb. Gerade erft mit der Ausbildung

bes Bapftthums ging biese Ratholicität und Einheit verloren, inbem die bem romischen Bischofssit ebenburtigen orientalischen Stuble von Constantinopel, Alexandria, Antiochia, Jerusalem sich nicht unterordnen konnten. Durch die Bratensionen des römischen Bischofs bat bie Scheidung ber Rirche in eine morgenländisch griechische und eine abendländisch lateinische bei doch mesentlich gleichen Dogmen ent= fteben muffen. Wollte jeder Theil die allgemeine, Gine und apostolische Kirche sein, so mußte er den andern Theil ercommuniciren, wie gegenseitig geschehen ist. Die falsche Ibee von tatholisch Einer Rirche hat eine nur aus Berfassungsfragen entstandene Theilung jur Rirchenspaltung verbittert. Geschichtliche Umstände, namentlich bas Zerfallen ber Raisermacht im Abendland, wobei die bischöfliche Macht in Rom um so mehr sich steigern, Bedürfnig und Wohlthat werden mußte; bann das lleberschwemmtwerden von einwandernden roben Bölkern, welche in firchliche Erziehung und Bucht zu nehmen waren, erheischten eine ftarte tirchliche Leitung, welche fürs Abend= land nur in Rom sich concentriren konnte. Dit so aus Bedürfniß sich entwidelnder Bapftmacht erwachte wie einst für die alte Machtstellung Roms bas Interesse sich auf heroischen Ursprung zurückzuführen. Was einst die Dichter im Anknupfen römischer an homerische Sagenfreise geleistet durch Herbeirufung des Heros aus Troja, das leistete nun die fromme Legendenarbeit durch Berbeischaffung des jum Apostelfürsten aufgeschraubten Betrus auf den romischen Bischofs= fit, wodurch dann die später gewordene fürstliche Macht des Bapftthums als Erbgut Petri geheiligt und als unverletbar und unveräußerlich ficher gestellt murbe. Das Mittelalter mit seiner weltlichen Einheitstatholicität der Raiserkrone und der firchlichen dreifachen Bapftkrone bewegt fich im rivalifirenden Streit der beiden oberften Mächte. Das nur halb und zeitweise in einer Dynastie sich vererbende, entscheidend aber durch Wahl unter den mächtigern Reichs= fürsten vergebene, darum unausbleiblich durch Bürgerkriege geschwächte, immer die zweifelhafte Reichsmacht zur Begunftigung ber zuverläßigern hausmacht ausbeutende Raiserthum mußte der beharrlich fich gleich bleibenden Politik romischer Papstmacht unterliegen, bis diese an ihrer eigenen Bermeltlichung innerlich und aukerlich gerfiel. Die

Rirche versucht zu den alten selbständigern Concilien zurudgreifend burch die vereinigte Macht der Bijchofe bas zerfallene Bapfthum au reformiren und ju beschränken auf den in Rom fo verhaft gewordenen Concilien von Conftang und Bafel; da aber Alles nur im Interesse ber Bischöfe geschah, und icon barum bas biergrchische Unwesen fortbauerte : fo mußte die Ausartung ber firchlichen Frommigleit in Wertheiligfeit und Aberglauben einer bom nieberen Glerus und ber Laienwelt ausgehenden Reformation rufen, welche unter schweren und langen Rämpfen einen Dritttheil des Abendlandes vom Papfithum logriß. Seither ift die romifche Rirden einheit und Ratholicität fogar im Abendland gur blogen Pratenfion geworden und tann nur unter gehässiger Berdammung der gange evangelisch protestantischen Kirche behauptet werden. Diefer falfchen Ibee von tatholischer Ginheit find nun gereift. Da Papitthum, unter Begunftigung veränderter Beichichtsumftande bat nch wieder gehoben im Anschluft an jesuitische Lift und Gemaltvolitik ba ber Nampf mit vordringender protestantischer Reform die Concentrirung der Kräfte nothig macht. Die neuere Bapftmacht dant ibr Auftommen gerade nur dem Protestantismus, ohne deffen Pafein fie der fortgeschrittenen Laienbildung in einheitlich geblie bener abendländischer Kirche langft erlegen fein mußte, erhebt nun aber vollends maaglos die alten Pratenfionen, neben benen das Ctaate-, Wiffenschafts- und Gefellichaftsleben ber Begenwart nur bestehen tann so lange die Bratensionen sich nicht verwirklichen laffen. Beim endlichen Berluft weltlicher Fürstenberrichaft verfuct sich die alte Papstpolitit in der neu gewordenen Welt, immer vom Grundsat aus daß jede von geschichtlichen Umftanden ausgegangene Begunftigung ber Papftmacht eine unabanderliche Gabe ber Borschung fei, jede Minderung ausgebend bon andern aeidicht lichen Umftänden ein bom Satan ausgehendes Unrecht; ein Cgoismus einzig in seiner Art, denn sonft muß jede Macht sowol Gunft als Ungunft welche von der Geschichte ausgehen, hinnehmen ohne die Bratenfion daß nur das erftere ein Recht begrunde, das lettere aber bloges Unrecht fei. Die Gine Ratholicität, sobald fie von ber formalen Organisation ber Rirche verftanden werden will, ift eine



Unwahrheit und nöthigt die Einzelkirche welche diesen Irthum festbält, zur unchristlichen Berdammung aller andern Kirchen. So lange aber der römische Papst eine Menge von Gütern und Kräften aller in seinem Kirchenorganismus bleibenden Staaten und Bölker von sich aus vergeben oder doch auf die Bergebung einen entschiedenden Sinfluß üben kann, und auch in Staaten deren Entwicklung er offen besehdet, einen erheblichen Theil der Nationalgüter an Bischse und Prälaten vergiebt die ihm einen Basalleneid leisten, bleibt das Papstthum, nun nach dem Wagniß der dogmatisirten unbesleckten Empfängniß zur Unsehlbarkeit ausgeschraubt und vom bigotten Bolk wie ein Göße verehrt, eine Berlegenheit, Hemmung und Lebensegeschr für diese Staaten, deren Bischse alle an Kom verkauft sind und selbst wider ihre ausgesprochene Gewissensüberzeugung keine höhere Leistung kennen als die gehorsame Unterordnung unter den unsehlbaren Papst. Der Bogen ist gespannt zum Brechen.

2. Die evangelische Reformation hat von vornherein nicht etwa in analoger Selbstüberhebung ihre Rirche für die Eine, katholische erklärt und alle andern verdammt, sondern trop ftartster Protestation wider die Entartung der römischen Rirche zugestanden daß auch dort Die Grundzuge driftlicher Rirche, ob noch fo gehemmt fortwirken, daher Fromme auch dort ihr Beil erreichen konnen, wenngleich nur ichwer. Die tatholische Ginbeit aller driftlichen Rirche ift grundfählich festgehalten; damit ift eine Entwidlung anerkannt welche zur gegenseitigen brüderlichen Gintracht aller auf Grundlage ber apostolischen Unfänge sich aufbauenden Rirchenorganismen führen foll, enger unter einander brüderlich verbunden als die Staaten burchs Bolferrecht. Bon diefer Ginfict aus in protestantischer Glaubenslehre bie Rirche ju behandeln, ift nahe gelegt ichon baburch daß von der Reformation jene uniforme Organismuseinheit gar nicht angestrebt worden ift, sondern eine Dehrheit von firchlichen Organismen fogar bei völlig gleichem Bekenntnig gebaut murbe, aufammenfaffend mas fich bes nähern Rusammengehörens bewußt war gewöhnlich gemäß bem politischen Zusammengehören. Doch sind diese National= und Landeskirchen nicht die einzige Form geblieben, da sie nur möglich ift wo alle Landeskinder wie

ju Giner politiiden io ju Giner firchlichen Organisation gusammen geben. Schon ein paritatisch bevölkertes Land mußte feinem congeliden Sevelterungstheil eine Kirchenorganisation für sich wiends wo der Staat auf romischer Barteiseite mise ich Die ebangelische Minderheit ohne ihn zu organistren inder me m calvinifchen Frantreich. Darum geftalteten fich nicht Mie man Endliche Organismen gang ahnlicher Form, fondern auch ich mangelinge Formen, indem mo dasfelbe Boltsgange Staat um & nibet, auch eine Berichmelzung beider Organisationen ale Stone : Ber Landestirche fich ergab, bei fogenannter Confiftorialminime: wo hingegen die Evangelischen in feindseligem Staat in int reganifiren mußten, nur die presbytorial-fnnodale Bermit Theben fonnte. Immer aber meidet man die Analogie der Dierarchie; auch mo die Bijchofe ebangelisch murden und ar fic nich erhalten fonnte, find fie nicht die Rirchenregenten. perurdifden bald mehr balb weniger angftlich ausweichend. mun teine Bijchofe; Beiftliche welche andern übergeordnet nannte man mit andern Titeln Superintendenten, Unti-Becane, und jedenfalls follen fie in wefentlicher Gleichkeit - nien Gollegen nur der Ordnung megen über dieje geftellt fein, ther als ware das nothwendig, von Gott geordnet, zum unmerlichen Wesen der Rirche gehörig. Much find die Geintiden at echt herren fondern geistliche Diener der Laien oder der Ge wie. bloß als Betleiber bes Umtes von ihnen unterschieden auf Boden gemeinsamer Priefterwürde aller Chriften. immenbang aller jo oder anders organisirten protestantischen Kirden man nicht angestrebt noch organisirt, wohl aber nach Bedurinis it reien Conferengen doch dargestellt. Die wirtlich und acht fathe Inde Ginheit der gangen Chriftenheit ift daher das brüderliche 31 ummengehören aller nach Bedürfnig und' Umftanden gewordenen Archenorganismen die auf der Grundlage des driftlichen Glaubens aufbauen. 1) Alle find zu fortschreitender Entwicklung beruien. gum Wetteifer, fich immer mehr auf die Grundlage zu frellen und

<sup>1)</sup> Röftlin S. 122.



derselben getreu auszubauen; denn die unfehlbare Leitung aus Wort und Geist für das zum Heil nöthige schließt nicht aus daß Frriges und Mißbildung vorkomme, die wieder zu beseitigen sind gemäß dem Grundsat daß "die Kirche immer reformirt zu werden bedarf", wie der Einzelne im Stand der Heiligung. Je mehr dieses immer geschieht, desto mehr entgeht man stoßweisen Erschütterungen und Umwälzungen. Ist lauterer Dienst des Wortes und der Sacramente da, so kann alle diesem doch nur als Mittel dienende Organisation wechseln und mannigfaltig bleiben.

- § 196. Mit ber Mehrheit von Kirchenorganismen, beren brüderliches Zusammensein die wahre Union ist, barf die Häresie und Sectenseparirung nicht verwechselt werden; benn jedes Glied soll seiner Kirche anhänglich sein und lieber auf ihre Beredlung hinwirken, als wegen vorhandener Uebelstände sich absoudern, wozu nur dann das Gewissen hindrängt, wenn eine Kirche von ihrem Fundament abgekommen aufgehört hätte Kirche zu sein.
- 1. Auch bei protestantischer Erkenntniß daß vie katholische Einheit ber Kirche eine Mehrheit und Mannigfaltigkeit von firchlichen Organismen mit ungleich gestaltetem Bekenntnig nicht ausschließt, viel= mehr nur durch diese sich verwirklichen tann, wird Treue an seiner Rirche jedem Bliede jugemuthet, bor Spaltungen und Barefie eifrig gewarnt wie vor Separationen und Sectenbildung. fich ber Rirchenordnung ju unterziehen, es mare benn bas Bemiffen mußte protestiren und Gott mehr gehorchen als ben Menichen. Wie aber unterscheidet sich die rechtmäßig entstehende mannigfaltige Bielheit ber Rirchen von migbilligter Barefie, Schisma, Separation und Sette? Berftebt man unter Schisma ober Spaltung gegebener Rirche das Auseinandergeben in Abtheilungen, wie die alte Rirche als die griechische und lateinische sich abgetheilt hat, damit sie sich nach bem verschiedenen Sprachgebiet organifire; ober wie bie abend= landische gemäß ber Berichiedenheit romanischer und germanischer Nationen sich theilen könnte bei wesentlich gleichem Bekenntniß, so

wird man mit Zwingli 1) fagen, "die Rirchen verschiedener Orte find nichts besto weniger Blieder bes gangen driftlichen Bolles," ober mit Andern: "ber tatholische Consens aller Rirchen bestebe nicht in Gebräuchen und Ueberlieferung sondern in den Sauptfluden bes im Wort Gottes befaßten Glaubens," - "die Barticularfirche sei ein Theil der allgemeinen, reiner oder weniger rein; sei tatholisch oder allgemein nicht im Umfang, aber im Glauben." Leicht wird aber mit der nationalen Berschiedenheit eine Abweichung im Bekenntniß fich verbinden, von vornherein oder nachträglich in Folge ungleicher Entwicklung. Das Schisma darf aber nicht willfürlich genracht werben, benn "ein Schismatiker (auf Spaltung ausgehend) ift wer bei gwar festgehaltenem Glaubensfundament von einem Bebrauch oder einer recipirten Lehre abweichend die mit ihm Einverftandenen auszuscheiden beranlagt." Schleiermacher faat richtig. "die driftliche Rirche ift nie ohne Trennungen gewesen, die Absonderung entsteht natürlich, indem der Gemeingeist ungleich vertheilt ift und die Stärkern gegen Andere fich wie anziehende Mittelpuntte verhalten. Reif wird die Absonderung, wenn das Unterscheidende zu klarem allgemeinem Bewußtsein gelangt und in Symbolen ausgesprochen wird. Dieses tann nichts Tadelnswürdiges fein, ba es in der göttlichen Ordnung und den Gesetzen der menfclichen Ratur gegründet ift." - Sofern also Schisma zum Entsteben begründeter Mehrheit von Rirchenorganismen gehört, ift es nichts Tadelnswerthes; nur muß die Theilung aus der geordneten Entwidlung felbst hervorgeben, benn die Leichtfertigkeit im Spalten einer Rirche ist immer zu tabeln.

Häresie hat schon Augustin vom Schisma so unterschieden, daß dieses eine Absonderung wegen Ansichtsverschiedenheit sei, die wenn hartnäckig eingewurzelt zur Häresie werde. Aber daß Eine Sache im Beginn Schisma sei und später Häresie werde, ist noch teine genügende Austunft, daher dann wieder gesagt wird, "Schisma sei Trennung bei sestgehaltener Lauterkeit der Dogmen, Häresie aber bei Fälschung derselben." Diese Definition wurde dann beibehalten

<sup>1)</sup> DR. ref. Dogm. II. S. 683 f.

häretiter sei wer ein fundamentales Dogma hartnädig verwirft ober fälicht, Schismatiter wer fich absondernd boch beim rechten Glau-Besser sagen wir Schisma sei eine vox media, bezeichne jede Theilung sei sie begründet ober unbegründet. ift auch Baresie eine vox media, jede fest ergriffene besondere Anficht bezeichnend, im Chriftenthum aber gemäß Tit. 3, 10, 1 Cor. 16, 19 wird es nur in übelm Sinne berftanden. wer in einer wesentlichen Lehre irrt und unbelehrbar hartnäckig im Brrthum bleibt, nemlich nach dem Urtheil der Rirche von welcher er abweicht, baber Protestanten gerne berichtigend fagen, bon einer im Wort Gottes begründeten Rirche. 1) Darum wird leicht eine Lehre für haretisch erklart von jeder Rirche die ihr Glaubensfunda= ment durch dieselbe verlaffen fieht, für gefund aber bon einer andern Die diese Lehre in ihrem eigenen Glauben enthalten weiß; ja es tann dieselbe Rirche jest haretisch finden mas später ihre eigene Lehre wird. Es giebt baber auch gesunde Baresien, die man aber lieber nur Heterodoxien nennt; soll das Wort immer ungesundes bezeichnen, so barf seine Definition nicht bom bieses ober jenes glauben und lehren ausgeben, sondern vom unsittlichen Motiv, wie man zu sagen pflegt, "Ursachen ber Barefien feien Stolz, Streitsucht und übertriebene Sochstellung ber Philosophie," mit Einem Wort Ueberhebung des eigenen Ich und seiner Meinungen gegenüber der Besammtheit und ihrer Einsicht. So berftanden ift Baresie immer aus bem Bofen, aber nur ber Bergenstundige tann fie ficher ertennen. Alles tommt also barauf hinaus daß man Spaltung und Abweichung nie leichtfertig vornehmen durfe ober aus ichlechten Motiven, in welchem Fall die Spaltung häresie wird wenn es ein Lehrfundament angeht.

Secte oder sich organisirende Partei und Sonderbildung tann es geben innerhalb einer Kirche, wie etwa die Pietisten oder noch bestimmter eine Herrenhutercolonie, welche am landeskirchlichen Cult Theil nimmt und bloß daneben besondere Erbauungsstunden organisirt; aber die wirklich bloße Parteibildung innerhalb einer Kirche nennt man besser nicht Secte. Unter Secte verstehen wir

<sup>1)</sup> E665. S. 685.

also eine sich aus der Rirche separirende Partei, die darum aufbott bloke Partei zu bleiben und vielmehr das allein achte Rirchlein fein Da aber eine Mehrheit von Rirchenorganismen berechtigt ift, größere und fleinere, jo fann die bloge Kleinheit nicht ber Grund fein, einigen dieser Organismen den Ramen und Begriff Rirde abzusprechen und fie als Secten zu bezeichnen. Bielmehr wird die Unterscheidung davon ausgeben daß mas Rirche fein will, seinen geschichtlichen Zusammenhang bis zur Urzeit hinauf festhält und cultivirt, fich als Frucht aller bisherigen firchlichen Entwicklung weiß: Secte bingegen wird jede Gemeinschaft die ben Rusammenhang mit ber geschichtlichen Continuität verloren bat, fich berfelben nicht bewußt ift, ihn nicht cultivirt und einem isolirt erscheinenden gegenwärtigen Bedürfniß folgt. Secten werben entweder von jesie ger Inspiration ausgeben oder jur Schrift fo gurudfpringen bas fie die gange feitherige Entwidlung des Chriftenthums und feine Rirche ignoriren. Auch die Reformation batte nur Secten bilden tonnen, wenn fie wirklich mit Richtbeachtung feitheriger Entwidlung der Kirche den urchriftlichen Kirchenzustand blog batte berftellen wollen. Sie hat aber vielmehr den gangen Zusammenhang ibres Reitalters rudwärts bis zu den Anfangen überschaut und baraus abgeleitet was ihr obliege; fie hat die aufgekommenen Ausgrtungen nur beseitigen konnen durch energische Berufung auf das in b. Schrift Bezeugte, den Faden gefunder Entwicklung aber nachgewiesen durch's patriftische Zeitalter und weiter hinab durch eine Reihe frommer Chriften, welche immer bestimmter als Anbahna und Borläufer der Reformation fich von der verweltlichten Richlichkeit abheben; sie hat an dieje "unsichtbare Rirche als immer porhanden gebliebene" sich angeschlossen und die verweltlichte mit flarem Bewußtsein zu reformiren unternommen; fie ift daber ein aus dem ununterbrochenen geschichtlichen Bachsthum der Rirche ber vorgebrachtes Stadium. — Die Secte hingegen ift ein vom Baum der Kirche abgehauener Uft oder Rebenschöfling, darum immer tleineren Umfangs jo daß theologische Wiffenschaft ihr zu sehlen pflegt welche den Zusammenhang aller vorangebenden Entwidlung für die Genogenschaft vermitteln konnte, und nichts übrig bleibt als entweder bon jegigen ichwarmerischen innern Schauungen sich leiten zu laffen, ober mit Nichtachtung taufenbjähriger firchlicher Erfahrungen und Entwidlungen jur Bibel jurudjufpringen, beren fremd gewordene Sprache und umgebender Weltzustand man für Die Gegenwart nicht zu vermitteln weiß und barum bom Buchstaben gefangen bleibt. Beides diese einseitig nur biblifche und die illuminatistische Richtung mischen sich oft in einander. Die Secte hat wie geringen Umfang fo auch eine turge Lebensbauer; ihre Bebeutung ift für empfundene Mängel im Kirchenzustand eine zwar unreife Erganzung zu suchen und so die Rirche zur Berichtigung bes Mangelhaften zu reizen; wie in der Lutherschen Rirche dem einseitigen icholastischen Werthseten auf reine, orthodoge Lehre die mpftischen und pietistischen Erscheinungen als Reiz dienten das fromme Selbstbewußtsein und Leben nicht hinter ber Lehre gurud bleiben zu laffen; wie die anglicanische Rirche vom Ueberschäten ber Rirchenformen durch oppositionelle Richtungen, welche in ihren heftigern Elementen 1) leicht als Secten sich separiren, zurudgebracht Socinianer und Arminianer find nicht Secten, da fie merden foll. burch theologische Bildung sich ihres bestimmten Zusammenhangs mit aller bisherigen Rirchenentwicklung bewußt blieben und eine Opposition wider den Dogmatismus bildeten welche in der Rirche mit= wirten tonnte, aber burch Intolerang bes Zeitalters neben aus geftellt, später in der Rirche selbst auftritt in rationalistischer Farbung, wie benn die Socinianer und Arminianer richtiger als kleinere protestantische Rirchenparteien nun bezeichnet werden, in denen Glemente des protestantischen Princips sich geltend machen.

2. Die Bielheit der Kirchenorganismen, so lange dieselbe nicht rein als brüderliches Nebeneinander verwirklicht ist, wird dem noch mitgehenden Feindschaftsverhältniß gegenüber das Bestreben nach Union wecken, die freilich sehr ungleich verstanden nicht überall die gleiche sein kann. Sine nothwendige Aufgabe ist die Union für die ganze Christenheit, wenn darunter verstanden wird daß bei Bielheit der Kirchenorganismen das brüderliche Verhältniß

<sup>1)</sup> Weingarten, Die Revolutionsfirchen Englands. Leibzig 1868.

Aller berzustellen sei, wodurch aber gerade die Rothwendigkeit und das Recht einer Mehrheit von Kirchen vorausgesett wird; denn bas Bujammenfcmelgen einer Dehrheit gur Ginheit wurde Riemand eine Union nennen. Go tonnte ein romanisches, germanisches, griechiiches, flavifches Kirchenwesen friedlich zusammen besteben. "Union ift eine anzuertennende Aufgabe, nicht aber bas Ginichmelzen folder Bielheit in Ginen Rirchenorganismus, ber bei jo ungeheuter Ausbehnung und nationalen Berichiedenheiten nur burch ein Alles umflammerndes despotisches Rirchenregiment zusammengebalten werben konnte und fo gum llebel murbe. Bei ber Reformation bat einerseits das germanische und romanische Christenthum fich ju sondern begonnen, jo daß wenn nur dieje Sonderung vorlage, ein brüderliches Berhältniß entstehen müßte. Beil aber zugleich ein reformbedürftiges Rirchenmefen zu reformiren mar, und diefe Reform nur in germanischen Bolfern berrichend wurde, freilich in noch unreiner Begrenzung, jo mußte bas Festhalten am alten Ruftand bem ergriffenen neuen gegenüber feindselige Berhaltniffe veranlaffen. Ein brüderliches tann bier erft entfteben, wenn diefer Begenfat wenigstens aus fundamentalen Puntten gurudtritt; aber auch wenn bie romanisch katholische und die germanisch evangelische Rirche ganglich fich ausgeglichen batten, mußte bas Streben fie in Ginen Rirchenorganismus zu berichmelgen eine verkehrte Unionstendeng fein. Für die beiden evangelischen Confessionen ift die zu Marburg versuchte Berftandigung fortguseken, da fie auf innere Union gerichtet mar, nicht entfernt aber auf Berichmelzung in Ginen Rirchenorganismus. Das brüderliche Nebeneinander bleibt ein zu erreichenbes Biel, bem man immer naber gefommen ift, die Berichmelgung der Organismen aber ift nicht nothwendig noch überall gleich ju wünschen, sondern nur wo es beiden Theilen heilfam ericeint. Gine voreilige, halb zwangsweise Berichmelzung tann die innere mahre Union nur erschweren; fie hat jum Wiedererwecken eines idroffen Sonderlutherthums geführt. Die mahre Union ift aber icon weit und breit vorhanden, überall nemlich wo man den andem Confessionatypus als gleich selig machend neben bem feinigen je achtet daß Glieder bes einen Typus ohne weiteres in den andern zugelassen werden. In der Schweiz leben viele Deutsche aus lutherischer Kirche, ohne einen Organismus für sich einrichten zu muffen, weil fie gleich ben Ginheimischen im reformirten Organis= mus Zutritt haben, auch als Prediger und theologische Lehrer; bennoch fühlt man fein Bedürfniß nach Zusammenschmelzung mit lutherischen Organismen. Ebenso finden reformirte Colonien in lutherischen Ländern keinen Grund eine hergebrachte, ihnen gu= fagende, ötonomijch gedecte, felbstftandige Conderstellung aufzugeben und fich in's Candestirchenwesen einschmelzen zu laffen, beren Glieder fie barum boch als Bruder betrachten. Wohl aber fann unter wieder andern Berhältniffen von beiden Theilen, wo sie durch einander gemischt leben, das Zusammenschmelzen in Ginen Organismus borgezogen werden, wenn fie beiderfeits auf den ichroffen Musbrud ihrer bisherigen Besonderheit feinen Werth mehr legen und 3. B. in gemeinsamer Liturgie statt nur Gines, ausweichend rebenben Abendmahlsformulars eine Mehrheit vorziehen, von denen einige bie lutherische andere die reformirte Ausdrucksweise unpolemisch ent= halten. 1) Denn eine sogenannte orthodoge Bekenntnigunion ift ein Unding, und eine bes Kirchenregimentes mit oder ohne zwei confessionelle Sectionen wird die mabre Union eber bemmen als be= gunstigen, wie fie benn auch von Begnern der Union angerathen mar.

3. Mit wahrer Union ist die Anhänglichkeit der Glieder an ihren Kirchenorganismus vereindar, so daß sectiverische Separation Tadel verdient, und auch das Eingehen in einen andern Kirchensorganismus immer ein wohlbegründetes sein soll. Keiner wird im heimischen Kreise lebend das Glied eines auswärtigen Organismus werden wollen; wandert er aus und verbleibt in einer neuen Heismat, so kann er den frühern Kirchenthpus hier nicht verlangen, und statt ohne religiöse Anregung bleibend sich zu isoliren, wird er in den von seiner heimischen Kirche als brüderlich anerkannten

<sup>1)</sup> S. 214 oben, daß für fromme Stimmung die Ausbrücke: "biese Brot verwandelt sich uns in Christi Leib, — unter diesem Brot genicken wir Christi Leib, — bieses Brot ist uns Zeichen, Pfand und Darstellung des hingegebenen Leibes, den wir genießen" — gleich viel sagen.

Typus des neuen Heimatlandes eingehen, sogar wenn dort in einzelnen Bunkten schroff betont wird was für ihn diesen Werth nicht hat. So hat schon im 17. Jahrhundert die französische Rationalshnode Lutheranern den Zutritt zum reformirten Abendmahl gewährt. Das jeht beliebte entgegengesetzte Berfahren lutherischer Pastoren gegen reformirte Einzelne gehört zu dem modernen Sifer einer schwerlich langledigen Bartei. Da die Kirche das dom Gott gewollte Organ ist, die Gnadenmittel für's Heilsleden darzureichen, so wird jeder Christ sie respectiren und an seiner Kirche festhalten, so lange sie diese Bestimmung erfüllt, auch wenn sonst Fehlerhastes ihr anhaftet; nur wo sie diese Bestimmung gar nicht mehr erfüllt, kann man ohne Gesahr austreten, wie die Resormation dem Pavismus den Abschied geben mußte. 1)

- § 197. Die Kirche tann noch weniger als bas Seilsleben bes Einzelnen je wieber gänzlich untergeben, ba fie irgenbwie verwirklicht erhalten bleibt bis aus Ende ber irbischen Menschen-welt.
- 1. Ob der Gnadenstand der einzelnen Person einmal acht vorhanden wieder gänzlich und final verloren gehen könne, § 187, oder Gott ihn doch bei scheinbarem Berschwinden erhalte, ist nur von der resormirten Orthodogie entschieden im letztern Sinn beantwortet worden; hingegen gilt das Entsprechende für die Kirche in allen Confessionen als ausgemacht. <sup>2</sup>) Nur versteht die römische Kirche diese Unvergänglichkeit von ihrer einzelnen Sondereristenz, weil sie diese als ausschließlich einzige Berwirklichung des Begriffs Kirche ansehn will und demgemäß das Bergehen aller andern Kirchenorganismen behauptet; der evangelische Glaube hingegen lehrt daß die Kirche in irgendwelcher organischen Form, als Mehrheit neben und nacheinander vorhandener Organismen immer bestehe, so daß zwar jeder derselben wieder vergehen und durch andere ersetzt werden kann,

<sup>1)</sup> Calvin u. A. vergl. m. ref. Dogm. II. S. 671 f.

²) Edbf. S. 672.

b. b. es wird immer Particularfirchen geben, aber feine derfelben wird nothwendig für immer fortbauern; etwa wie bie gefittete Menfcheit immer in einer Mehrheit bon Staaten fortbesteht, Diefe Staaten aber absterben und bon andern erfett werden tonnen. Je bestimmter eine Rirche fich als unfehlbar an ihre Form bindet, biefelbe nur für näher ausführbar, nicht aber für corrigirbar und abanberlich halt, besto gewisser wird sie in Wiberspruch mit ber fortidreitenden Bildung und Erkenntniß gerathend ihr Ende finden; je reformirbarer bagegen und barum fähig fich neuen Bedürfniffen gemäß umzugeftalten, ohne fich felbft aufzugeben, besto mehr Dauer kann sie sich versprechen. Dort culminirt Alles auf dem: sint ut sunt, aut non sint, so daß das lettere einmal das erstere ablösen muß; hier aber auf dem ecclesia semper reformari debet; bort ein non possumus gegen die dringenoften Reformen, hier ein possumus; dort vor Allem ein Behaupten der Macht, hier des Gewissens. Freilich hat besonders die reformirte Dogmatik die gesicherte Erhaltung ber Rirche gerade wie bes Gnadenstandes ber Einzelnen icon aus bem unabanderlichen emigen Rathichluß abgeleitet, indem, wie Calvin fagt, "die Kirche als die Zusammenfassung aller Ermählten mit Gottes Ermählung steht:" aber auch abaesehen von dieser Borftellung wird das Erhaltenbleiben der Rirche auf die applicirende Wirksamkeit bes h. Geiftes und auf Chrifti Königsherrschaft gebaut, welcher "nicht zuläßt, daß seine Glieder bon ihm abgeriffen werben. Ueberdieß werde bie bon ber Rirche umichloffene Wahrheit immer fich bemahren. Immer werbe Gott in biefem Jerusalem verweilen." Mag daber die Rirche als im inner= ften Befen unfichtbar, "bisweilen gar nicht mehr vorhanden icheinen, nie tann sie auf Erden ganglich untergeben, mas nur je den ein= zelnen Barticularfirchen begegnet."

2. Ein hervorragender Theologe unsrer Zeit, Ricard Rothe scheint mit diesem gesicherten Erhaltenbleiben der Kirche bis ans Ende der Menschheit in Widerspruch zu gerathen bei seiner beharrelich durch die Reihe seiner Schriften 1) versochtenen Unschauung daß

<sup>1)</sup> Zulett in seiner von Schenkel herausgegebenen Dogmatif II. II. S. 37 f.

Die Kirche weber die ausschließliche noch die für immer notbige Berwirflichung des Chriftenthums fei, vielmehr nach Dangabe bes fic vollendenden driftlichen Staates und Staatenorganismus immer mehr gurudtreten und mit beffen erreichter Bolltommenbeit als unnothig geworden verschwinden muffe. Da gerade jest theils die ronnische Rirche ihre weltliche Berrichaftsgrundlage, welche fie für burchaus nothwendig zu ihrem Fortbestehen erflart, verloren bat, theils die protestantischen Rirchen in einem Bersehungsproces begriffen find, beides aber für die Rothe'sche Theorie zeugen foll, fo verdient sie um so mehr gewürdigt zu werben. Ihre hauptgebanten find folgende: "Der altfirchlichen Dogmatit fehlt ein bestimmter Begriff von der Kirche. Da das Christenthum feine geschichtliche Wirtsamkeit mit bem Bauen ber Kirche begonnen bat, fo ericbien Diese uribrungliche Form ber driftlichen Gemeinschaft als Die allein mögliche und angemeffene für immer. Das feten unfere Reformatoren und Dogmatiter als felbstverftandlich vorans. Wenn ce freilich eine Zeit gab, in welcher die Rirche wirklich alle geschichtliche Wirksamkeit Christi ausschließlich umfaßt und vermittelt bat, so ift fie vorüber, und eben mit ber Reformation ber Wendepunkt eingetreten. Das Christenthum wirft auch außer ber Rirche, und zwar bedeutend in ber Wiffenschaft und besonders in der fittlichen Gemeinschaft bes Staates. Die Kirche ift nur noch eine Tragerin bes Christenthums neben andern, und zwar die rein und unmittelbar religioje, mahrend der Staat fittlich religiose Gemeinschaft ift. Gerade darum muß die Kirche wesentlich eine innere Gemeinschaft sein wie die Religion innerlich ift; aber fie will wie diefe doch fich außerlich realifiren, somit auch außere Gemeinschaft werden, und gwar gleich ber inneren von allgemeinem Umfang und als Einheit organifict. Das eben ift der Begriff der Kirche, die Gine, allgemeine, blok religiose Gemeinschaftsorganisation zu fein, so daß eine ander zweite nicht neben ihr bentbar ift. Endlich ift fie bie beilige und auf apostolischer Grundlage wesentlich treu und ununterbrochen wachsende. Gine unsichtbare Rirche ift aber ein innerer Widerspruch, barum so schwer zu befiniren und ungleich berftanden. Eine, allgemeine, unfehlbare Kirche fich in der Birklichkeit nirgend?

findet, fo mußte fie eine unfichtbare fein und boch real, und zwar in der sichtbaren existirend, nur nicht wahrnehmbar nach ihrer das Berftreute verbindenden Organisation. Eben burch die Rirchentrennung ging ber mahrnehmbaren Rirche Einheit und Katholicität verloren, und da die protestantische Kirche nicht wie die römische fich anmaklich für die Gine Rirche erklären mochte, so berief fie sich für bie ihr fehlenden und boch zum Rirchenbegriff wesentlichen Gigenschaften auf eine binter ihr ftebenbe, unsichtbare Rirche mit biefen Gigenschaften, fo daß man burch Berbindung mit berfelben an diefen Theil habe. Go follte die unfichtbare Rirche ein Surrogat fein für die der empirischen Rirche fehlenden Eigenschaften, und die empirische megen Berbindung mit jener doch eine mahre und achte Rirche bleiben. Wahr ift aber in der unsichtbaren Rirche gerade nur mas man nicht zu verfteben wußte, nemlich bag die empirische Kirche nicht die wesentliche Form sei, in welcher die driftliche Gemeinschaft ihre Erifteng hat, sondern daß andere Formen dieses leiften; nur ftellte man fälschlich diese eben auch wieder im Ausbrud unfichtbare Kirche als Rirchenform bor, als lediglich religiöse Gemeinschaft. Es fehlte die Ginficht, bag Diese wesentliche außere Daseinsform der innern driftlichen Gemeinichaft die religios-sittliche sei, d. h. ber Staat. Ware die Kirche bie ausschliefliche oder boch wesentliche Form, so mußte die Reformation ein Rudschritt sein, nemlich Zersplitterung der Kirche und Aufhebung der für die Rirche jo wesentlichen Ginheit. ift die Reformation, weil fie durch diese Bersplitterung die Kirchenform in den Auflösungsproces leitet, womit nicht etwa das driftliche Leben ber Chriftenheit sich mit auflöst, sondern im Gegentheil nach ber allgemein menschlichen Seite fortschreitet und fo gur Chris ftianisirung der allgemein sittlichen Gemeinschaft oder des Staates Die Kirche ist nicht blog nicht die wesentliche und noth= wendige Berwirklichungsform bes Chriftenthums, fondern geradezu eine bei deffen Bollendung unangemeffene. Das Chriftenthum ift zwar Religion, aber nicht rein und ausschließlich sondern sittlich religios; das Religiose hat fein concretes Dasein am Sittlichen, so baß normal beibe sich beden und nur bei Abnormität relativ aus= einandergehen. Die Rirche bleibt unumgänglich nöthig bis jur

vollendeten Entwicklung ber Menschheit, aber auch nur bis auf biesen Bunkt bin; benn die religiose und die sittliche Gemeinschaft beden fich während ber Entwidlung nicht, fie haben nicht gleichen 3mar ift Gine, intensiv und extensiv absolute sittliche Umfang. Bemeinschaft zu fordern, aber fie tann fich nur allmälig bollzieben: die fromme Gemeinschaft hingegen ist bon borneherein eine allgemeine, das menschliche Leben nach allen feinen Seiten um fassende. So tritt neben ben noch nicht allgemeinen Staat die allgemeine Rirche als unentbehrliche Grundlage, auf welcher fich jener nach und nach ebenfalls zur schlechthin allgemeinen und überhaupt absoluten Gemeinschaft erbaut, womit bann die Rirche wegfallen muß, weil sie mit bem Staat nun auch in ihrem Umfang w fammenfällt. Bu biefem völligen Berfdwinden ber Rirche im Staat tommt es erft mit Abichluß ber gesammten menschlichen Entwidlung; benn so lange bleibt fie Bedürfniß, als ber Staat noch nicht alles Sittliche in seinen Bereich gezogen hat und noch eine Rebr heit besonderer Staaten ohne einheitlichen Staatenorganismus borhanden ift, somit nur erst die Kirche den ganzen Menschen und die gange Menfcheit umfaßt. Ift vollends die Entwidlung ber Menichbeit eine abnorme, mas der Fall ift, fo fallen Sittlichkeit und Frommigkeit felbst relativ auseinander, somit haben dann beide Bemeinschaften nicht bloß ungleichen Umfang fondern auch verschiedene Erst die Erlösung stellt allmälig das Normale ber und ·fomit auch das Ineinander der Sittlichkeit und Frommigteit sowie ber Gemeinschaften beider. Denn bas Reich Gottes ift wesentlich Gemeinschaft beiber. Dennoch treten im Anfang Staat und Riche icharf auseinander, ba bas erlöste Leben bon ber religiofen Seite, bom Berftellen der Gemeinschaft mit Gott ausgeht, und darum das driftliche Gemeinwesen fich rein als religioses, b. h. als Rirche binftellt ber noch lediglich fittlichen Gemeinschaft bes Staates gegenüber, jumal biese als ein verfehrtes, sündliches vorlag, als Welt. Die nur religiöse Gemeinschaft ober Rirche nicht die bem Besen angemeffene, welchem nur die fittlich religiofe genugen tann, b. b. ber Staat. Rur er ift bie bem driftlichen Leben und ber driftlichen Gemeinschaft an sich wirklich und wesenhaft entsprechende Form,



muß also immer mehr die firchliche zu sich umbilden und in sich Chenso löst die Kirche allmälig diese ihre Form als nur religiofe Gemeinschaft auf, indem fie ben Staat driftianifirt, fich aber facularifirt. So wirkt ber Erlofer immer mehr eine Bielbeit driftlicher Staaten, während die Rirche, je mehr sie fich ausbaut, besto mehr zur Fessel wird bes von ihr selbst groß gezogenen driftlichen Lebens: fie gersett fich und gerfallt aus der ihr doch mefent= lichen Ginheit in eine immer größere Ungahl von einander befein= benden Rirchen, mahrend die driftliche Gemeinschaft sich immer mehr in die allgemein menschliche d. h. den Staat hinüberzieht, je mehr ihr Brincip bon diesem Besitz nimmt. Die Kirche hat nun, so lange diese Staaten noch isolirt und getrennt bestehen, bas alle umichlingende Band zu fein. Ift aber einmal die Gemeinschaft ber Staaten organisirt, von driftlichem Brincip ausgebildet, so fällt jedes Bedürfniß nach einer Kirche hinweg, und bas Ende ift ein allgemeiner driftlicher Staatenorganismus. Bis dabin bleibt die Rirche unentbehrlich, nur in stetiger Abnahme. Dies ift der vorliegende Stand der Dinge."

Unstreitig eine großartige und sittlich fromme Anschauung, die einerseits das verheißene Dauern der Kirche bis ans Ende dieser Weltordnung doch zugiebt, sosen die Kirche doch niemals wegsiele, weil die Idee des Staatenorganismus auf keinem geschichtlichen Punkt vollkommen verwirklicht sein wird, anderseits aber ein stetes Bleiben der Kirche sich verwirklichen läßt als christlicher Staatensorganismus. Ob aber der wirkliche Gang der Dinge durch diese Theorie richtig ausgefaßt sei, ist doch sehr zweiselhast und um so mehr zu überlegen, weil ein bejahendes Resultat doch erkältend auf die Fortleitung der Kirche wirken müßte. 1) Oben hat sich uns ein dem Staatenorganismus ganz analoges Ideal von einem brüderslichen Kirchenorganismus ausgedrängt, der neben dem ersteren und in Wechselwirkung mit ihm zu bestehen hätte. Die Eutscheidung wird von der Frage abhangen, ob wirklich der Staat das univers

<sup>1)</sup> Bergl. in der Protest. Kirchenzeitung 1872. Ar. 23. 25 über Psteiderers Schrift über Religion und Moral.

fale, alle Seiten bes Menfchen gufammen faffenbe einzige bodfte But sei, wie Segel urtheilt, oder ob der Staat nur mit und neben gleich nothwendigen andern ethischen Gutern, worunter die Rirde. bas gange Wejen bes Menichen ju umfaffen vermoge, wie Schleiermachers ethiiche Unichauung urtheilt. Wenn die Gegenwart ein Berfallen ber bestehenden Kirchenorganismen aufzeigt, so tann bier bas Bejet malten welches aus zerfallenden Formen beffere hervorruft; auch ift fehr fraglich ob bas Erstarten bes Staates gegenüber ber Rirche aus feinem Durchbrungenwerben bom driftlichen fittlich religiosen Princip herrühre, ob überall die Staaten wirklich im Aufschwung und nicht vielleicht in einer auflösenden Krisis begriffen feien, wie boch viele Symptome fich beuten laffen. nationale als Arbeitercosmopolitismus droht fehr mit etwas anderm als driftianifirtem Staatenorganismus, die Entfittlichung icheint neben der Bildung zuzunehmen, die modernften Staaten icheinen religionslos, indifferent tolerant werden zu wollen, die Wiffenicaft fehr an Materialismus fich bingugeben. Wenn daber die religioie Gemeinschaft oder Kirche immerfort so viel zu arbeiten und zu thun hat, wenn sie jo sehr Bedürfnig ift als je vorher: was hilft es, ibre Arbeit zu entmuthigen mit ber Theorie baf bie beste Arbeit ber Rirche ihre Selbstauflosung fei, ihr Aufgehen in den Staat? Diefe Euthanasie ist zwar etwas schones, zu wirken und zu leben aufhören, wann Alles mas einem obliegt glüdlich gewirkt ift; aber de überaus mahricheinlicher bas Wirken der Kirche immer höchst nothwendig bleiben wird, so ist das Euprattein boch der Euthanasie vorzugiehen. Berade die Rirche, nicht ber Staat ift als ideal volltommen fogar in die Ewigteit hinüber vorgestellt, nie ein triumpbirender Staat, wohl aber eine triumphirende Rirche geglaubt worden. was grundverkehrt sein müßte, wenn die Kirche etwas wesentlich jum Lorgehen bestimmtes fein murbe. Wohl aber tritt in ber Rirde der Reformation das von Sittlichkeit isolirte Religiose gurud und verwandelt sich in ein sittlich religioses Wirken, welches von ber Macht bes Staates viel weniger ausgeübt werben fann als von ber Rirde. Die Dogmenperiode wird zu Ende gehen, die ftaatsartige Rirchenbisciplin in rein morglische Autorität aufgeben, Die Kirche vom

0

Staat geschiedener sich organistren, vorerst in einer noch größern Menge von Organismen, weil nicht mehr das da oder dort Zussammengeborensein sondern das freie Einsehen und Wollen den Organismus halt. Wie die Staaten vergehen, der Staat aber nicht, so die Kirchen und doch die Kirche nicht.

## 3meite Abtheilung.

Das zugeeignete Werk als ewig verherrlicht.

- § 198. Die Hoffnung auf volltommenen Abschluß bes Bertes ber aneignenden Enade in der Ewigfeit ift von judaisirenden Borftellungen zu befreien, namentlich vom finalen Dnalismus.
- Die Ausgänge driftlicher Glaubenslehre, zwar nicht immer auch methodisch das lette Lehrstüd, oder die Eschatologie untericheiden fich bom übrigen Lehrforper fehr beftimmt als Gegenstände bes driftlichen Hoffens, Die nicht in thatsächlicher Erfahrung erreichbar für eine überirdische Eristenz zu erwarten feien und, wie Schleiermacher richtig fagt, nur prophetische Lehrstude werden konnen; Ahnungen und Weisigaungen welche vom wirklichen Erkennen nicht erreicht, nur fo viel Zuversicht einflößen als fie in ichon erfahrenem Glauben mit enthalten und aus ihm abgeleitet, nothwendige Poftulate des Glaubens maren. hier gilt baber bas Analoge gur tantischen Lehre daß das über aller Erfahrung Liegende theoretisch für uns nicht erkennbar als Postulat ber praktischen Bernunft ober vielmehr ber Frommigfeit ju begründen fei. Wenn nöthig ift daber theils die das vermeinte Erkennen auflosende Rritik zu vollgieben, theils und wesentlich bann die Natur dieser Lehrstude als Boftulate ber driftlichen Frommigfeit bargulegen. Schon die gange Bezeichnung nachirdischer Emigteit in überirdischer Raumlichteit ift ein innerer Wiberspruch, ba die Emigkeit (§ 67) nicht als immer-

fale, alle Seiten bes Menfchen gufammen faffenbe einzige bodfte But fei, wie Begel urtheilt, ober ob ber Staat nur mit und neben gleich nothwendigen andern ethischen Gutern, worunter Die Riche, bas gange Wefen bes Menfchen zu umfaffen vermöge, wie Schleiermachers ethische Anschauung urtheilt. Wenn die Gegenwart ein 3chfallen ber bestehenden Rirdenorganismen aufzeigt, fo tann bier des Bejet walten welches aus zerfallenden Formen beffere hervorruit; auch ift fehr fraglich ob das Erftarten bes Staates gegenüber bet Rirche aus feinem Durchdrungenwerden bom driftlichen sittlich religiojen Brincip herrühre, ob überall die Staaten wirklich im Aufichwung und nicht vielleicht in einer auflosenden Rrifis begriffen seien, wie boch viele Symptome sich deuten laffen. nationale als Arbeitercosmopolitismus droht sehr mit etwas anderm als driftianisirtem Staatenorganismus, die Entsittlichung ideint neben ber Bilbung jugunehmen, die modernften Staaten icheinen religionslos, indifferent tolerant werden zu wollen, die Biffenicuit sehr an Materialismus sich hinzugeben. Wenn daher die religiök Gemeinschaft oder Kirche immerfort so viel zu arbeiten und zu thun hat, wenn sie so sehr Bedürfniß ift als je vorher: was bilft es, ibn Arbeit zu entmuthigen mit ber Theorie bag bie befte Arbeit ba Rirche ihre Selbstauflojung fei, ihr Aufgehen in ben Staat? Diet Euthanasie ist zwar etwas schones, zu wirten und zu leben aufhören, wann Alles was einem obliegt glüdlich gewirtt ift; aber de überaus mahricheinlicher das Wirken ber Kirche immer höchft noth wendig bleiben wird, so ist bas Euprattein boch ber Guthanane vorzuziehen. Gerade die Kirche, nicht ber Staat ift als ideal volltommen sogar in die Ewigfeit hinüber vorgestellt, nie ein trinmphirender Staat, mohl aber eine triumphirende Kirche geglaubt worden, was grundvertehrt sein müßte, wenn die Kirche etwas wesentlich jum Borgeben bestimmtes fein murbe. Wohl aber tritt in ber Rirde ber Reformation bas von Sittlichkeit ifolirte Religiofe gurud und verwandelt fich in ein fittlich religiofes Wirten, welches von der Rach bes Staates viel weniger ausgeübt werben fann als von ber Rirde. Die Dogmenperiode wird zu Ende geben, die ftaatsartige Kirchen-Disciplin in rein morglische Autorität aufgeben, Die Rirche von

Staat geschiedener sich organistren, vorerst in einer noch größern Menge von Organismen, weil nicht mehr das da oder dort Zusammengeborensein sondern das freie Einsehen und Wollen den Organismus hält. Wie die Staaten vergehen, der Staat aber nicht, so die Kirchen und doch die Kirche nicht.

### Zweite Abtheilung.

Das zugeeignete Werk als ewig verherrlicht.

- § 198. Die Soffnung auf volltommenen Abschluß bes Bertes ber aneignenden Gnade in der Ewigkeit ift von judaisirenden Borstellungen zu befreien, namentlich vom finalen Dualismus.
- 1. Die Ausgange driftlicher Glaubenslehre, zwar nicht immer auch methodisch das lette Lehrstud, oder die Eschatologie untericheiden fich bom übrigen Lehrförper fehr bestimmt als Wegenstände bes driftlichen Soffens, die nicht in thatjächlicher Erfahrung erreichbar für eine überirdische Existeng zu erwarten seien und, wie Schleiermacher richtig fagt, nur prophetische Lehrstücke werden konnen; Ahnungen und Beissagungen welche vom wirklichen Ertennen nicht erreicht, nur fo viel Zuversicht einflößen als fie in ichon erfahrenem Blauben mit enthalten und aus ihm abgeleitet, nothwendige Bostulate des Glaubens maren. hier gilt baber das Analoge zur kantischen Lehre daß das über aller Erfahrung Liegende theoretisch für uns nicht erkennbar als Postulat der praktischen Bernunft ober vielmehr der Frommigkeit zu begründen fei. Wenn nothig ift daber theils die das vermeinte Erkennen auflösende Rritik zu vollgieben, theils und wesentlich bann die Ratur Diefer Lehrstude als Postulate der driftlichen Frommigfeit barzulegen. Schon die gange Bezeichnung nachirdischer Emigteit in überirdischer Räumlichkeit ift ein innerer Widerspruch, da die Emigfeit (§ 67) nicht als immer-

mabrende Reitdauer zu fassen ift, geschweige benn als die endlose Dauer nach unserm Tode mit Ausschluß ber vor diesen fallenden Der innere Widerspruch einer nachirdischen Ewigkeit bat fic barum auch in ber boppelten Ausprägung biefer Borftellung bargestellt, indem man das Nachirdische bald als eine erneuert irdische, d. h. als vertlärte Welt bezeichnet, bald aber als weltlofen himmel ober einstiges Sein in Gott. Dieje Untinomie der Gesammtanschauung fehrt wieder in ben einzelnen Theilen derselben. Die Wiederfunft Chrifti wird weltlich local vorgestellt und boch wieder als wenigstens auf Erden allgegenwärtig. Da nun die Allgegenwart (§ 68) nicht das an allen Orten Sein, geschweige benn nur auf Erden, ober nur in aller Welt mit Ausschluß bes auch örtlich borgestellten himmels fein tann, fondern nur bas raumlofe Gein: so veranlagt dieses die entsprechende Zweiheit im Borftellen der Wiederkunft Christi, bald als verherrlicht irdischer bald als himmlifcher. Ebenso ift das Weltgericht, ju beffen Abhaltung die Die berkunft Chrifti bienen foll, bald als wirkliches Richten und Scheiben gedacht, bald boch wieber bon einem borber icon Berichtetsein bie Rede, jo daß nur diefes icon Gerichtet= und Geschiedensein der Guten und der Bofen gleichsam öffentlich beclarirt murde. jum hintreten vors Gericht nöthige Auferstehung der Todten, b. b. ber mit den wenigstens vorläufig ichon gerichteten Seelen wieder w einigenden Leiber fommt bald als gleichzeitige Generalauferwedung aller vorher gestorbenen Leiber vor, ergangt durch plötliche Umwandlung der dann lebenden Generation in eben dieselbe Leibeszuständlichkeit, — bald aber als zwei um taufend Jahre getrennte Auferwedungen, zuerft nur den Gläubigen zum taufendjährigen Berrichen auf Erden, bann erft ber Ungläubigen jum Gericht, bei welchem aber Alle im Grund als icon borber geschiedene und gerichtete erscheinen murben. Endlich widerspricht ein unabanderlich figirtes bualistisches Weltergebniß doch der driftlichen Gottesidee, wenn Gott als Gnade Aller Beil ernstlich wollen, aber doch nur an der weitaus geringern Bahl von Menschen es erreichen foll, und brangt wieder jum Ahnen eines monistischen Endes, wo Gott fein werde Alles in Allem; wie benn theils die Seligen nicht felig fein

könnten neben so vielen verdammt gewußten Brüdern, theils die Berdaminten nicht durch Gemiffensbiffe gestraft, ohne bak aus diesen etwas zur Umtehr und Befferung Treibendes bervorginge. Im tausendjährigen sowol als im befinitiven Triumph ber Frommen über das niedergeworfene Bollenreich ber Gottlosen stedt die Un= schauung eines judaisirenden Sinnes, welcher augenscheinlich hinter bem driftlichen Sinn gurudbleibt; benn ber h. Geift hat noch viel au fagen und in Wahrheiten zu leiten die Chriftus noch nicht barreichen konnte, auf welche er aber hingewiesen hat. Das in ihm Fleisch gewordene Princip hat nicht nur in seiner gottgeeinten Berson sich ausgewirtt sondern barauf bin bann als Geist ber Gottmenschheit, Sohnschaft, Rindschaft fich in ber Menschheit zu verwirklichen. Gerade die in thatfächlich frommer Erfahrung noch nicht gegebenen eichatologischen Lehrftude bedürfen diejes Geführt= werdens in alle Wahrheit am meisten, weil fie ihrer Ratur nach als ahnende Beissagung nur ins Gewand vorgefundener Bor= ftellungen fich kleiben und beranschaulichen konnten, mas auch Chrifti eigene Zukunftsreben augenscheinlich tund geben. (II. S. 146 f.) Das judaisirende Hochgefühl des sicher, ja sogar bald fommenden messianischen Triumphirens über niedergeworfene Gegner mußte unter dem Drud ichwerer Berfolgung noch verstärft werben, wie benn die Apocalppse den Triumph nur mit furchtbaren Straf= gerichten für die judische und beidnische Gegnerschaft ausgemalt hat. Erft fpater tonnte der Beift Christi auch hierüber gur reineren Wahrheit führen, erinnernd an das was Christus doch auch schon gefagt hat, 3. B. Luc. 9, 53 f., wo Johannes und Jatobus Berachter Chrifti mit Feuer bom himmel vertilgt haben möchten, aber Die Burechtweisung horen, "ber Sohn des Menschen sei nicht getommen zu verderben fondern zu erretten," - ähnlich wie Joh. 3, 17. Matth. 18, 11. Ohne Zweifel muß das mit Genugthuung verbundene Triumphiren über niedergeschmetterte, ins Elend gestoßene Feinde nothwendig der driftlichen Liebe auch jum Feind Raum geben, und wenn ber Fromme feinem Beleidiger fiebzig mal fieben mal verzeihen foll, d. h. so daß alles Zählen aufhört, so kann seine vergebende Liebe boch nicht weiter reichen als die des himmlischen Baters, mithin ist diesem nicht zuzuschreiben daß er diefelbe irgend einmal schlechthin zurüdziche, da er doch seine Sonne scheinen lagt über Gute und Bose.

Sind alle bestimmtern Borftellungen ber eichatologiichen 2. Ahnung widerspruchsvoll, so können sie auch nicht das für unfr Glaubenslehre beizubehaltende Wesentliche sein und muffen gurudgeführt werben auf ihre Wurzel im frommen Bewuftfein bes Chriften, welche nichts andres ist als das Glauben ans absolute Gut und Recht des erlösenden Beils, somit an bas Erreichtwerben be Beilsziels. Da nun dieses theils für ben Ginzelnen theils für bie Besammtheit gilt, so zerfällt bemgemäß die eschatologische Betrade tung nach diesen beiden hoffnungsgegenständen in die Lebre bom endlichen Loos theils der gläubigen Berfon theils des Gemeinlebens ber Gläubigen, bag jene aus bem Stand ber hienieben nie fertigen, immer nur fampfend fortichreitenden Beiligung in ben Stand ber herrlichkeit gelange, sowie diese ebenfalls als ecclesia militans zur glorificata werde. Weil aber so lange ein fampfendes Fortschreiten dauert, die Gegnerschaft da sein muß, so läßt man leicht bieselbe auch noch ba fortexistiren wo alles Rämpfen boch aufgehört hat und die Begnerschaft darum nur als besiegt niedergeworfene, kampfunfähige, gefangene, ohnmächtige noch vorgestellt werden fann, somit doch nicht als wirkliche Gegner sondern nur als gewesene. Dabei wird bergeffen bag die Frommen ja felbft alle aus dieser Geanerschaft ber fürs beil gewonnen worden find und darum erft das jucceffibe gang gleiche Gewonnenfein Aller als wirkliches Ende und Bollfieg zu denken fei, zumal Gott, obicon burch geiftig fittliche Einwirfung boch als ewige, absolute Macht allen immer nur endlichen Widerftand besiegen, b. h. Jeden und Alle am Ende gewinnen muß (§ 152), wodurch feineswegs die geistige Gnadenwirksamkeit in einem Naturproces herabaesest wird. Gott tann auch mas er von perfonlichen Geschöpfen frei erreichen will, nicht anders als endlich erreichen. Daher bedarf es filr unfre Blaubenslehre einer Anschauung von Seligen, benen nicht Berdammte gegenüber stehen bleiben, und von einem Reich ber Geligen, dem nicht ein Söllenreich der Berbammten gegenüber verbarren

mußte. Ein bleibend dualistisches Weltergebniß murbe nur baffen ju einem borweltlich absolut dualistischen Weltplan, ober vielmehr ba diese anthropomorphische Borstellung sich nicht halten tann, zu einem dualiftischen Gott. Darum feben Neuere wie Rothe 1) fich genöthigt bas Bersonal biefer Gegnerichaft bernichtet zu benten. somit das Berdammtjein zu nie endender Qual in einen Brocef ber Selbstvernichtung aufzulösen, freilich entgegen ber allgemeinen Erfahrung daß nirgends Bernichtung sondern nur Umwandlung fattfinde, und auch nicht vereinbar mit Seligkeit Derer die ihre Brüder durch Selbstvernichtung verloren mußten. Die Eschatologie läßt sich baber bei noch so sehr herrschenden inadägugten Formen nicht ohne deren tritische Auflösung auf ihren wesenhaften und bleibenden Grund jurudführen. - Bom Lehrstud über die Rirche berkommend werden wir gleich mit der sogenannten triumphirenden beginnen und dann gur Ibee der Seligkeit des Gingelnen übergeben.

#### Erftes Kapitel.

#### Die triumphirende Firche.

- § 199. In der trinmphirenden Kirche mit oder ohne Chiliasmus verauschaulicht sich die Idee der vollendeten Seilsgemeinschaft.
- 1. Während nie ein hinüberdauern der bürgerlichen Gemeinschaft, somit des Staates oder anderer menschlicher Gemeinschaften gehofft wird, das Christenthum sogar ausdrücklich auch die Familiensund Gattengemeinschaft unfähig erklärt in's sogenannte Jenseits, ob noch so vollendet und volltommen fortzudauern, gilt gerade nur

<sup>1)</sup> Rothe bei feiner Ansicht, die Personlichkeit als solche mußte, auch als endliche final widerstehen und die göttliche Gnadenwirksamkeit vereiteln konnen.

die Kirche deffen für fähig und wird barum in der Dogmatil auch noch als die triumphirende Rirche vorgeführt. Begreiffich ba bie burgerliche Organisation eine weltliche ift, Matth. 20, 25 f. und Die Chrigfeit auffiellt zwar als gottgewolltes Ordnungsorgan, aber doch wesentlich weil in fundhafter Welt fonnt Unordnung einriffe und die Boien ungehemmt und ungeftraft malten tonnten, Rom. 13. 1 f. ebenio weil Che und Familie war eine gottgewollte Crganisation ift, aber nur für fich fortpflanzendes Battungsleben, darum wegiallend wo niemand ftirbt und niemand nachgeboren wird, sondern Alle so leben wie man die fich nicht fortpflanzende Engelwelt porfiellt. Matth. 22, 30. Die Rirche aber, als Leib Chrifti jur Bolltommenheit des Sauptes heranwachiend und ded auf Erden nie ausgewachien, noch gang geheiligt und volltommen selig, diese Gemeinschaft der Beiligen scheint das Prarogatib w haben, die einzige menichliche Gemeinichaft zu fein welche gur realen Bollfommenheit gelangen muß und darum in der Berrlichfeit fortbesteht. Eine in dieser Welt unerreichbare Bolltommenbeit postulit bas Berwirklichtwerben in gang anderer, hoberer Ordnung des Seins, stellt sich aber beides als ein Raceinander bor, fatt w überlegen ob beide nicht so gut wie sichtbare und unsichtbare Rirche zugleich bestehen fonnen, ob Zeit und Emigfeit benn mirklich blog nach einander bestehen oder nicht vielmehr mit und an einander. Die Dogmatit 1) sagt: "die Kirche so lange sie auf Erden sein wird, ift eine fampfende; triumphirend wird fie nach erlangtem Sieg über Bleisch, Welt und Satan im himmel mit ihrem Chriffus eins in herrlichteit herrichend." Darin liegen aber Wideriprüche. Herrichen tann man nur wo zu Beherrichende borhanden find, nach dem Weltende aber ift nichts mehr zu beherrichen; auch triumphiren tann man nur in bem Maage als man über ben Begner Eicg errungen hatte; nun aber erringt die Rirche auf Erden Diefen Gieg niemals völlig und laborirt immer felbst noch an Unvolltommenheit und Sünde, so daß der Gegner nie bloß außer ihr sondern auch noch in ihr ift, und zwar nicht etwa bloß in der sichtbaren, aus

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 726.

Frommen und Andern gemischten, sondern gerade auch in der unfictbaren Rirche d. h. in ber Gesammtheit ber wirklich Gläubigen, Die ja immerfort erft tampfen mußten bis ans Ende der Welt. tann aber das bloke Eintreten bes Weltendes die Rirche und ihre Blieder von diefer zu befämpfenden Unvollkommenheit befreien? Das mußte Gottes Gnabe ihr magisch anthun ohne ihr Mitwirken. er mußte auf nicht sittlichem Wege sie sittlich beilig machen, aber auch so hatte bie Rirche, jenseits mit Ginmal vollkommen gemacht bemüthig der Gnade zu banken, ftatt fich bem Triumphiren über den niedergeworfenen Weind zu überlaffen. Ist doch der Haupt= feind in und an ihr felbst gewesen, nicht aber bas braugen bleibende Berfonal, und könnte boch unfer Geift beim Abgeftreiftwerben bes finnlichen Leibes nur soweit volltommen fein, als bis babin Boll= kommenheit erreicht mar. Rurz die Vorstellung triumphirender Rirche tann nur fehr borläufigen Werth haben, um driftlich haltbar zu bleiben; es mußte gar fehr noch erläutert werden, man meine nicht ein schadenfrobes Triumphiren befriedigter Rache, nicht einmal ein Sichfreuen über selbst errungenen Sieg sondern über . que Enade uns berliebenen. Auch so aber bliebe die triumphirende Rirche beim blogen Niedergeworfen= und Gestraftsein aller braugen gebliebenen menichlichen Bruber befriedigt, mit Benugthuung erfüllt, und mare tein Leib eines hauptes bas getommen ift Berlorne ju retten und nicht Freude hat an ihrem Untergang. Nun hat aber gar ein Element judaisirender, fogar in Rriegspfalmen besungener Schabenfreube und wonnevollen Triumphirens über besiegte Gegner bie fogenannten diliastischen Erwartungen erzeugt. triumphirendes herrschen doch Jemand jum Beherrschtwerden haben muß, so kann diese Kirche nicht im himmel sondern sie muß noch auf Erben Blat haben. So sollte benn ein miratulojes taufend= jähriges Reich auf Erden biefen Bunfch erfüllen, ein Reich von bem sich Niemand eine haltbare Borftellung machen kann, ba es boch nur die Abschattung ist von der alten Judenhoffnung, einst zur messianischen Zeit alle Beiden zu beherrschen. Obaleich das tausendjährige Reich mindestens so aut wie manches andere Dogma

in der Schrift begründet ist, 1) und darum von "schriftglaubigen" Lehrern, d. h. von solchen die das Christenthum in seiner ersten Reimzuständlichkeit bei nur theilweise gesprengter jüdischer Hülle zurüchhalten wollen, immer wieder aufgestellt wird: hat doch die Kirche der Reformation den Chiliasmus verworsen als "so kindische Borstellung, wie Calvin sagt, daß sie gar keiner Widerlegung bedars, denn in der Apocalypse seien die tausend Jahre nur auf die derschiedenen Schicksele der Kirche auf Erden zu deuten." Auch die orthodoge Dogmatik sand in diesem tausendzährigen Herrschen eim jüdische Erwartung, zu der sich auch Christen hätten verleiten lassen. Auf Erden sei Christi Reich niemals ein weltliches und die Unvollkommenheit der Frommen werde hienieden nie aufhören, der Antichrist aber mit seiner Macht erst bei Christi letzter Antunst beseitigt. 2)

Aber nicht nur das Triumphiren ift, abgesehen von allem Chiliasmus teine haltbare Borftellung fondern auch die Rirche fam im himmel nicht mehr Kirche sein, wenn bas Wort noch einen bestimmbaren Sinn haben foll. Ift Rirche die organisirte Religionsgemeinschaft und zugleich Anftalt für geordnete Circulation bes frommen Lebens, hat sie darum als wesentliche Merkmale die geordnet zuzudienenden Gnadenmittel: wie fann benn eine Gemeinschaft vollendeter Seliger, wo aller cleritale Begenfat, jedenfalls alle Taufe aufgehört hatte und auch das Abendmahl mit feinen irdijden Zeichen undentbar wird, noch Rirche genannt werden, da fich doch die wesentlichen Merkmale von einem Begriff nicht abftreifen laffen? Die triumphirende Rirche ift daber teine vollziehbare Borstellung sondern ein Ideal der Kirche auf Erden, von welcher man alle Unvollkommenheit hinweg zu benken sucht und ihre Berechtigung, darum ihren Sieg festhält. Auch fo aber mare ftat bon Rirche vielmehr bom vollendeten Gottesreich ju reden, in welches alle Menschen aufgebommen maren, versöhnt und geeinigt mit Gott

<sup>1)</sup> Rothe in seiner theosophischen Eschatologie verwerthet es angelegentlich und bezieht die meisten eschatologischen Reden Christi auf dieses Reich.

<sup>2)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 729.

burch Chriftus. Da dieses Ideal auf teinem Puntte der Zeit berwirklicht fein kann, so sucht man es in einer Ewigkeit, die als nachweltlich felbst wieder Zeit mare, ftatt in der zeitlofen, Raum und Beit außer sich segenden Emigfeit, an welcher nur ein über Reit und Raum b. h. über die Welt fich erhebendes Gemeinschaft= haben mit Gott Theil nehmen kann. Man fucht bas ewige Leben erft nach dem Zeitleben ftatt es als über allem Zeitleben ftets fich anbietendes Gut zu erkennen, beffen Befit alle Theilhabenben mit Gott und untereinander in Rindschaft und Bruderschaft vereinigt. Darum verwirklicht fich bas mahre Gottesreich nicht in plöglicher Ratastrophe burch magische Scheidung und Umwandlung, wenn= icon bas allmälige Werben fein gleichmäßiges ift und burch Rrifen bindurchgebt welche als Tage bes Menichensohnes, als mächtigeres Wiederkommen Chrifti veranschaulicht werden. Das Beilsqut ift in Bott die fich gleichbleibende Große, ju welcher aus Zeit und Raum nach und nebeneinander Daseiende successib emporgezogen werden. fo wie fie auch successib durch das Sterben aus der Zeitlichkeit abtreten, und barum ein nachirdisches Reich boch auch nur successib uns aufnehmen könnte, jeden bei seinem Tode. Wie die Erforsch= ung des Lebens der Erde die bermeinten periodischen Erdrevolutionen immermehr in allmäligen und ftetigen Wandlungsproceß gufgeben fieht, so wird auch das fromme Bewuftsein bom Werden des Got= teereiches fich richtigere Borftellungen bilben. Ift boch bas Saupt ber triumphirenden Rirche icon triumphirend geworden und burch tein Weltende höber ju verklaren, aus Zeit und Raum verherr= licht zu einem überall bin sich auswirkenden und gegenwärtig machenden Leben, so daß die von ihm Belebten nur bann seine Glieder fein können, wenn fie auch in ihrem Fortleben nach bem Tode ihm ähnlich gedacht werden. Zwar ift die Ewigkeit ein sehr anderes als unfer oder der Rirche Fortbauern nach unferm Tode ober nach Ablauf dieser irdischen Weltzeit; aber wer die verbreitete Bermechslung diefer beiben Begriffe nachgewiesen hat, darf keineswegs das nachirdische Sein der Berson oder der Gemeinschaft damit für widerlegt achten; benn gerade in ihrem reinen Begriff ift Die Ewigkeit so zu sagen ein ber Zeit gleichzeitiges, und wie bas

Ewige mit der irdischen Zeit zugleich ift oder diese mit ihm, so könnte auch ein nachirdisches, kosmisches Fortdauern zugleich mit dem Ewigen bestehen. Die populare Berwechslung eines Lebens nach diesem gegenwärtigen mit dem Begriff des ewigen Lebens kann man berichtigen und darum doch das Fortleben als möglich erkennen.

2. Der plopliche Uebergang ber ftreitend fich entwidelnden Rirche in die triumphirende und schlechthin vollendete ift nicht nur für fich undenkbar, sondern ruht überdieß auf Boraussegungen welche in Naturmiffenschaft übergreifend noch weniger zu haltbarer Borftellung ju bringen find, theils das Weltende, theils die Umwandlung der alsbann lebenden Generation. Das Ende ber Belt. auf biblijchem Boden in's Ende der Erbe eingeschloffen, fofern Engel und Geftirne wiewol geschaffen boch jum nicht weltlichen hinmel gehören sollen, hat die Dogmatit vorgestellt in einem Schwanken zwischen Bernichtung und berklärender Umwandlung der Welt 1), analog unferm als irdisches Fleisch vernichteten und boch als verklärt umgewandelt fortbauerndem Leibe. Redenfalls bielt man fest an einer Schluftataftrophe in bestimmtem Reitbuntt, ben jedes Zeitalter sich nahe bentt und etwa voraus zu berechnen sucht. Auch glaubte man einer Betrinischen Stelle zu lieb, daß Die Rataftrophe "durch Feuer bewirkt werde, jedoch feien die Urfachen und bie Art biefes Borgangs uns dunkel; nur fei es Gott, nicht die Natur, welcher der Welt ein Ende macht." "Durch Feuer verzehrt werde die alte Welt gereinigt werden," versichert die Belgische Confession, daber die Dogmatiker erläutern, "alles Berberbliche werde umgewandelt, somit die Welt vergeben nicht nach ihrer Subftang fondern nach accidenzieller Zuständlichkeit, um eine unsern unsterblichen Leibern angemessene anzunehmen." Indeß theilt man sich hierüber, da die Einen awar nur von Umgestaltung reden in einen dann niemals endenden Ruftand mit Berufung auf Rom. 8, 19 f. 1 Cor. 7, 31; 2 Petr. 3, 13. Apocal. 21, 1 f. und auf die Sündfluth verweisen, bei welcher die Erbe auch nicht substangiell

<sup>1)</sup> E66j. S. 727,

unterging, — die Andern aber boch eine Bernichtung behaupten wegen Pf. 102, 27, Bebr. 6, 11, Jesaj. 51, 6, Matth. 24, 35. 2 Betr. 3, 6 f., Apocal. 21, 1 so wie aus Gründen ber Reffegion, "biese Welt für den Erbenpilger geschaffen, konne ju nichts mehr bienen, wann die Frommen in den himmel verfett feien, die Gottlosen aber in die Bolle. Es werde biese fichtbare Belt, nemlich himmel und Erde mit allem was im himmel und auf Erden ift, dem Loos der Bernichtung unterliegen, nicht aber auch die Hölle und ber oberfte himmel." 1) "Beide Ansichten hatten ihre frommen Bertreter und in folden Dingen, Die das Glaubensfundament intatt laffen, durfe man an fich halten." Wir freilich werben mit solchem Bibelgebrauch und naturwissenschaftlichen Broblemen an uns halten, einsehend daß die Bedürfnisse bes driftlichen frommen Bewußtseins in ber Schrift sich in bamalige judische Borftellungen ausprägen mußten. Da wir bas bon Gott Gesetsein ber Welt nicht als begonnen in einem Buntte ber Zeit denken können, weil Gott als solcher nicht zuerft weltlos, bann mit einer Welt, bann wieder ohne eine zu benten ift, nicht als eine Allmacht welche jest gegenstandlos und mußig mare, bann einen Gegenstand hatte (§ 71), der später einmal wieder dabin fiele: so fehlt uns auch jedes religiose Anteresse, für die Welt eine Schlufzeit zu verlangen; benn bas fromme Bewuftsein construirt nicht die baseienden Dinge so ober anders, sondern postulirt nur daß mas fattisch da sei und gesche schlechthin von Gott gesetzt und abhängig sei. Sogar das Berwirklichtwerden einer seligen Gemeinschaft Bollendeter im überirdischen himmel mare nicht nothwendig bedingt durch's Aufhören ber Welt; vielmehr wenn fie erft nach einem Weltenbe beginnen könnte, wurde fie unnöthiger Beise auf das Abgelaufensein der unabsehbar langen Weltbauer hin berichoben, so daß alle Generationen welche sterben und nicht wie die Schlufgeneration sofort verwandelt murben, in blog vorläufigen Zuständen ihr eigentliches

<sup>1)</sup> Rothe a. a. O. S. 83. "Das Baugerüft ber materiellen Ratur, burch welches die Entwidlung bis zum Menschen und somit zum Geifte aufsteigen mußte, ift nach erreichtem Zwed zwedlos geworden und muß darum weggeräumt werben."

Endloos abzuwarten hätten, das nun wieder als Seelenichlaf, als Borschmad des Seligseins oder als Läuterungszustand vorzustellen wäre. Die Welt endet immersort wo das ihr enthobene, ewige Leben beginnt und so besteht immersort die Gemeinschaft der Seligen.

- § 200. Die mit dem Beltende gesetzte Biedertunft Chrifti zum Gericht über alle nach Riederwerfung des Antichriftes auferwedten Tobten oder umgewandelten Lebenden hat den Berth eines verauschanlichenden Gemäldes für das Alle und Jeden sicher erreichende Gericht, welches als gesetzliches immersort zu bem der Erlösungsreligion hinleitet. 1)
- 1. Antunft, Wiedertunft Chrifti ift Beranschaulichung feines ficher tommenden Sieges; Tage bes Menfchenfohnes find Rrijen bes periodisch stoffmeise ausgezeichneten Fortschreitens, wie 3. B. Chriftus zu einem Siegestag tam beim Gericht über Israel (IL S. 146). Diefes fiegreiche Rommen durch alle Berioden ber Geicbichte ift die Wahrheit welche ausammengebrängt im Gemalbe bes allumfaffenden Schluggerichtes veranschaulicht mirb. Einzelfactum mare bie Borftellung unbollziehbar auf jedem Boden der Wirklichkeit, so icon und mahr fie als prophetische Schauung und Aunstwert bleiben wird. Die bogmatische Ausführung giebt daher ideelle Wahrheit nur in einer Form welche als Ginzelfactum vorgestellt unwahr werden muß. "Reiner weder der Lebenden noch ber Tobten entgehe bem Gericht bes wiederkommenden Chriffus, auch nicht der Antichrift ober die bosen Engel." Da nun die aus prophetischem Messianismus hervorgegangene, ber n. t. Weltansicht auch Christi zusagende Form eines einzelnen Gerichtstages als hauptsache und zu erwartendes Ginzelfactum lehrhaft auszuführen war, so mußte "noch auf die alte Erde Chriftus in majestätischer Aeußerlichkeit für Alle sichtbar und hörbar wiederkommen bom Simmel im Geleite ber Engel, über Alle Bericht zu halten an bestimmter Localität und in bestimmtem End-Zeitpunkt." Damit aber

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. § 123.

"Alle vor diesem Gericht zusammen erscheinen, mußten die Berstorbenen auserweckt", d. h. ihre Leiber in neuer Weise wieder belebt und mit den Seelen wieder vereinigt, oder "wer noch ungestorben die Erde bewohnte, in die Aehnlichkeit mit den Auserweckten umgestaltet werden", wie Paulus als gewesener Pharisäer aus
jüdischer Schule schon weiß. Die Schwierigkeiten des ganzen Borgangs werden möglichst verschleiert; "über den Ort dürse man
nicht leicht etwas festseten, wie Einige das Thal Iosaphat nennen,
auch werde Christus doch nicht dis ganz auf den Boden der Erde
herabtommen sondern etwa dis in Wolkenhöhe." "Die Todten
werde er erwecken mit der Stimme welche das Richtseiende in's
Dasein rust."

Es ist eben so febr nöthig zu ermähnen mas unsere orthodog bogmatische Zeit gelehrt hat, als zu erinnern daß ihre Lehren feftzuhalten ohne intereffirte Selbsttäuschung zur-baaren Unmöglichfeit geworden ift. Das Bedeutende des ganzen Dogma ist das Uebergeben des Weltgerichts in die Sand Christi, worin die Ginsicht liegt daß unser Loos entscheidend abhängt von der Erlösungs= religion welche das Gesetzegericht in das ihrige aufhebt, wie Cal= vin "einen herrlichen Troft darin findet daß das Gericht bei dem ftebe. welcher durch's Evangelium Seligfeit verheißt und die Schreden bes Gerichts von uns abwendet." Auch diefes mar aber für's Einzelschlußgericht nicht ausführbar. Zwar sammelt er Alle aus ber ganzen Welt und sondert die beiden Theile durch dienende Engel, aber wie tommt er dazu der Richter zu fein? "Richter fei eigentlich der dreieinige Gott, der Sohn nur für die fichtbare Ausführung, Gott nicht als Schöpfer und Gesetgeber sondern als Erlöser," wobei das Trinitätsbogma wieder Berlegenheit bereitet; benn Chriftus tommt wie beim Gebet in eine bopbelte Stellung. Wenn aber bas einzelne Wann und Wo für unsere Berichtsidee wegfällt, so beben wir gerne bervor was die Dogmatiter für die Charafterifirung bes Gerichts als eines aus ber alten Gefetesreli= gion in die neue Erlösungsreligion aufgehobenen geleiftet haben, freilich nicht ohne Beimischung von Elementen die gleich ber eigentlichen Gerichtsidee jur erfteren geboren. Die Reformirten find

auch hier von der Gnadenwahl abhängig und muffen fagen, "das Bericht scheide die Erwählten als Fromme von den Uebrigen als Gottlofen, und ertheile nach Bekanntmachung der Werte Aller jenen aus Onaben das Leben, diesen gemäß ihnen Widerspruch mit Gefet und Evangelium den ewigen Tod." 1) Remlich "obgleich die Werte Aller befannt gemacht werden, findet das Richten boch nicht nach den Werken statt, denn Matth. 25, 34 heißt es: kommt und empfanget ihr Gesegneten bas Reich, welches bor Grundlegung ber Welt euch bereitet ift, also ift ber Grund ber Gerichtsprechung nicht in den Werten sondern im segnenden Bater ju suchen." Genauer fagt man: "Alle werben gerichtet entweder nach dem Gefet oder nach dem Evangelium; nemlich die dieses nicht angenommen haben, werden nach jenem gerichtet, die Gottlosen also nach ihren Werten, die Frommen aber nach des Glaubens Werken, nur nicht wegen der Werke." Gang wie oben die Rechtfertigung der Gesetzeligion und die der Erlösungsreligion unterschieden wurden. Wer in jener verharrend fich auf feine Werte und Berdienfte ftust, fonft aber nichts hat, wird nach dem Gesetz gerichtet, somit verbammt, was jo fehr ichon ohne Chriftus fich verwirklicht, daß er diefes vollends nur bestätigend beclariren konnte; 2) wer aber die lettere ergriffen hat, wird durch seinen Glauben gerechtfertigt frei und selig gesprochen. Denn "gesett ber Richter motivire fein Urtheil vor aller Welt mit hinweisung auf die Werke, so sind ja die guten durchaus nur Früchte somit Bezeugungen bes Glaubens." Dag Chriftus richtet, heißt gerade nur daß Aller Loos abhängig sei von ihrem Berhaltniß zur Erlösungereligion ober zur bergestellten Gemeinichaft mit Gott. In der Anschauung des jüngsten Gerichts wird also die Rechtfertigungsweise ber Erlösungsreligion bestätigt als das über unser Loos entscheibenbe.

<sup>1)</sup> Edd. S. 733 f.

<sup>3)</sup> Obgleich neufte Lutheraner meinen, nur wer allein Heil biete, tonne auch richten, benn "ohne Chriftus sei auch teine Berbammniß". Luth. Zeitschrift 1870.
S. 494. Das "ich bin nicht gekommen zu richten, wer nicht glaubt ist schon gerichtet", ist doch wohl auch zu berlicksichtigen.

Damit ift nun auch die Ginficht vorbereitet bag ein Buftand der noch in bloger Gesetseligion verharrend nur nach dem Geset, somit für die geringste Uebertretung icon jum Tobe gerichtet sei, ein bloger Durchgangszustand ift, nicht aber ein befinitib au fixirender, somit eine au verschwinden bestimmte Rehrseite bes Beils, aus welcher jeder herkommt, um durch die Gnade jum Beil geführt zu werben. Ein nicht bleiben sollender Borzustand ben Alle burchmachen, ift beftimmt für Alle zu vergeben, ba "Gott Alle in diesen Zustand jusammen geschlossen bat, um sich Aller zu erbarmen." Das ift erreichbar gerade wenn es tein zeitliches Weltende giebt und tein Schluggericht ober Abschluß auf einem Buntte ber Beit, tein absolutes Feststellen einer noch nicht jum Biel gelangten, ungenügenden oder vertehrten Ruftandlichfeit, die später so febr wie früher Object der Allen fich bleibend zuwendenden Gnadeneinwirtung ift. In diesem Gefühl hat man daber die Gnadenfrift doch nicht unbedingt mit dem Ende des irdischen Daseins abschließen tonnen und bald in Chrifti Sollenfahrt, bald in einem Zwischenzustand das Mittel gesucht, nach dem Tode noch dem rettenden Wirken ber Erlösungsreligion Raum ju schaffen, 1) so daß der definitive Abichluß beim Tobe und biefe weiter erftredte Rettungsfrift wieder eine Antinomie find als Zeichen einer unvollziehbaren Borftellung. Denn gesett auch die Sollenfahrt Chrifti sei biblisch gar nicht bezeugt, und bas Gepredigtsein des Evangeliums an Lebendige und Todte, 1 Betr. 4, 6, meine das Erbenleben Aller die beim Endgericht gerade noch leben oder nicht mehr leben, daß nemlich beiden auf Erden gepredigt worden sei: so bezeugt die Benutung der Höllenfahrt Christi doch nur ein Bedürfniß driftlicher Frommigkeit, welche ob auch mit exegetisch nicht gerechtfertigten Mitteln eben um jeden Breis bie Möglichkeit der Rettung für Alle offen halten möchte trop ftarter Schriftstellen für einen zeitlichen Abichluß der Gnadenfrift. Gehort aber bas Gericht nach bem Magstab bes Gesetes jum Ausgang ber

<sup>1)</sup> So reformirte und lutherisch Gefinnte, wie einerseits Guber anderseits Martensen und selbft ein H. Muller in seiner gehaffigen Recension über meine Erklarung ber Hollenfahrt. Luth. Zeitschrift 1870. S. 496 f.

Befeteereligion, fo fallt es wie biefe in eine Durchgangsftufe ber menichlichen Entwidlung, und gang angemeffen ftellt Calvin mit nicht Wenigen die ihm folgen, die Lehre von ber Berbammnig viel weiter oben bar, wo er die Gesetzeligion absolvirt, um jum Ebangelium überzugehen. 1) Wenn nun jene nicht coordinirt neben ber Erlösungsreligion ftebt, so tann auch ber Ausgang ber erfteren nicht dem der letteren coordinirt sein, somit die Berdammnig nicht als bleibender Buftand neben die Seligfeit treten. bie Dogmatik genauer, "bas Gericht entscheibe nach bem Befet für Die unter bem Gesetesbund Gebliebenen, nach bem Evangelium aber für die im Gnadenbund Stehenden." Das erftere Urtheil fann also nur gelten fo lange fie in bloger Befegesreligion berharren, biefes ift aber ein bloger Bor= und Durchgangszustand. Nur weil derfelbe immerfort mit fortkommt, fo lange es geschichtlich fich entmidelnde Menichen giebt, welche niemals alle ihr Bestimmtfein gur Erlösungsreligion schon erreicht haben, so veranschaulicht man fic ben Reflex der Weltgeschichte in das Bild des doppelten Endgerichtsactes, als ware der Ausgang bloger Gesetseligion dem Ausgang ber Erlösungsreligion coordinirt. Ein bugliftischer Beltausgang aber konnte einzig einem bualiftischen Weltplan, einer dualiftischen Weltbeftimmung angemeffen fein. Daber bleibt nur bas entweder alles dualiftisch ober aber alles monistisch: entweder ein dualistisch absoluter Prädestinationsrathschluß mit dualistischer Bestimmung (non pari conditione creati sunt electi et reprobi). ober eine universale Gnabenbestimmung Aller mit bem endlichen Erreichtwerben bes Beils für Alle. Der Dualismus gehört nur ber Entwidlungsgeschichte an (§ 149), aber auch hier nicht als ein coordis nirtsein beiber Blieder sondern immer nur als Durchgangszustand jum Uebermundenwerden. Fällt nun die gange Borftellung bon borweltlich abgeschlossen figirten Rathichlussen als gar zu menschliche Beranschaulichung bes immer sich felbst gleichen göttlichen Thuns dahin, und fteben wir vielmehr der uns alle suchenden und gewinnen wollenden Gnadenbethätigung felbft gegenüber, fo tann ber unber

<sup>1)</sup> Ebdf. S. 738.

anderliche Gott nicht für seine vorhanden bleibenden Geschöpfe bis zu einem Zeitpunkt als Gnade walten, dann aber nicht mehr, oder gar immer nur für die Einen als Gnade, für die Andern aber niemals. Die Unhaltbarkeit eines endgültigen dualistischen Weltzergebnisses fühlen auch diejenigen welche aus dem ewigen Verdammtzsein eine Vernichtung machen. 1)

3. Das machtvolle jungste Gericht sett voraus daß alle ent= gegen tämpfende Macht besiegt und gerichtet sei; ba nun dieses auf teinem Buntte der Weltgeschichte, in welcher das Gericht ftets fortgebt, zu benten ift, so bat bas Wiederkommen Christi fast eine größere Bedeutung fürs Siegen bes Gottesreiches und Niederwerfen bes Antidrifts als für bas boch nur beclaratorische Deffentlich= machen ber größtentheils ichon vollzogenen Gerichte. Da aber bie Anschauung bon triumphirender Rirche den jum Siege gebrachten Rampf immer nur als ein Rämpfen zweier ganz getrennter Schaaren barftellt, dabei aber vergeffen macht daß das zu Befämpfende doch auch in den Beiligen selbst noch borhanden ist; da sich in dieser Anschauung der Kirchenbegriff recht äußerlich geltend macht, wenn die Rirche als aus der Welt ausgesonderte Gemeinschaft der draufen feindselig stehenden Welt tämpfend nur gegenüber steht: so wird nicht weiter reflectirt auf bas auch in der Rirche felbst zu be= tämpfende Bose, noch auf das in den draugen Stehenden doch mit vorhandene Beffere. Die Rirche ift nun die vom unsichtbar gegenwärtigen Chriftus angeführte beilige Kampferschaar und die Welt das antichriftliche Feindesheer unter Führung des sich ent= larbenden Antichristes. Beranlagt ift diese besonders 2 Theff. 2, 3 f. und in johannäischen Schriften ausgesprochene, jedenfalls bei ber ganzen ersten Christenheit vorhandene Borftellung theils durch das Berfolgt- und Gedrücktsein ber Christen von Seite ber Weltmächte. bei sicherer hoffnung auf endliches Obsiegen, theils durch die Erfahrung daß wie im mit fich felbst tampfenden Einzelnen, so in biesem allgemeinen Rampfe alles Unentschiedene gur Entschei= dung gedrängt, endlich sich für ober wider Christus erklären

<sup>1)</sup> Rothe, Dogmatit II. II. S. 108.

muffe, fo bag bas Enbe nur fein tonne ein Betheiltfein ba gangen Menscheit in die zwei einander befampfenden Beere, netürlich erft nachdem das Evangelium durchaus Allen befannt gemacht mare zum Annehmen oder Berwerfen. Wie aber die Erfahrum icon an Judas und vielen Andern zeigt daß erft Apoftaten, welche brinnen gewesen wieder hinausgeben, jur vollften Reindseligfeit fic verstoden: jo wird nun auch das eigentliche Antichriftenthum in de aefallenen Chriften fich ausbilden oder in beuchlerisch falichem, inte lehrendem Prophetenthum, und am Ende aus mehreren Chriftus leugnern die bestimmte Ginzelperson des Antimessias oder Antidrift fich herborthun als Führer ber ganzen Weltmacht welche wider bie Christenheit anstürmt (1 3oh. 2, 18), alles nach a. t. Borbilden Daniels und rabbinischen Ausmalungen, die in der Apocalnose ver arbeitet auf die romische Weltmacht bezogen werben und icon in Chrifti eicatologijden Reben eine Stute haben gunachft in Beis jagungen über den Fall Zerujalems, dann auch über das Ende aller Dinge. In diesen judaisirenden und als jolche unerfüllt gebliebenen Anschauungen hat die Dogmatik fortgearbeitet, die Er füllung bis auf die Gegenwart suchend, die Reformation joger in Papit den Antichrift findend, mit alledem aber nur die Einficht vorbereitend daß dieses gange Bild vom Niederwerfen bes endlich ausgeborenen Antichrifts ben Glauben an bas endliche Siegen bei Christenthums veranschaulicht und nur jo im frommen Bewustien wurzeln fann.

Ist die triumphirende Kirche die über allen Zeitwechsel gedackte Gemeinschaft der durch Erlösungsreligion Bollendeten, so muß sie beständige Realität haben und nicht erst in sernstem Zeitpunkt eintreten. Darum kann auch Christi Wiederkommen, nur das immer gleich gesicherte Recht und den Sieg seiner Erlösungsreligion veranschaulichend, immer vorhanden sein, und endlich im dualistischen Endgericht nur die stets fortgehende Thatsache sich veranschaulichen daß das Gericht der Gesetzeligion den Menschen verurtheilend zum Heilsgericht der Erlösungsreligion hinweist.



## Zweites Kapitel.

### Die Vollendung des Ginzelnen.

- § 201. Das vollendet verwirklichte Heilsleben, auf Erden der streitenden Kirche nicht erreichbar kann nur als dem verrrlichten Leben Christi gleich geworden angeschant werden, dar die Borstellungen von Unsterblichkeit der Seele und deren
  iedervereinigung mit anserwecktem Leibe zur Analogie mit dem
  rherrlichten Christus zu verarbeiten sind.
- 1. Das Werk ber applicirenden Gnade, weil in diesem Leben f keinem Bunkte der Zeit vollkommen verwirklicht, kann wie für Rirche nur in beren verherrlichtem Zuftand, so für ben einzelnen äubigen nur in entsprechendem Bersettwerden in den Zustand ber rrlichteit vorgestellt merden. Während uns aber für die verherrjte Kirche jedes Anglogon fehlt, so daß die Phantafie sich daran ne leitende Regel ergehen kann, findet das vollkommen verwirklicht rachte Beilsleben der einzelnen Berfon fein normirendes Analogon b Borbild im verherrlichten Chriftus, um fo ficherer je mehr wir 1 dogmatischen Christus aufgebend beim thatsachlich gegebenen ben bleiben. Ihn als bas Borbild zu betrachten, nach welchem fre eigene Berherrlichung als Abbild sich richte, wurzelt tief in e urchriftlichen Frommigkeit. Die Dogmatik felbst beruft sich auf briftworte in benen ber Gläubige nichts höheres ersehnt als jur hnlichfeit mit dem verherrlichten Chriftus beranzureifen, so daß r gang in ihm leben und er in uns; ja fie erinnert zu diesem buf an Chriftus als nach seiner Menschennatur verherrlicht, da ne göttliche Natur nicht erst erhöht werden konnte, und findet so d bei ihrer orthodogen Trinität den Weg, uns den verherrlichten riftus vorzuhalten als das Bollendungsideal, bei dem wir anigen werden. Erft Schleiermacher bat diefes bestimmt geltenb macht, indem er die von der rationalistischen Aufklärung fo beiders hervorgehobene Unfterblichkeit nur im Anschluß an den fort-

lebenden Christus als Bestandtheil christlicher Glaubenslehre pliefindet; wie denn im R. T. in der That statt dieser mehr we vorausgesetzten Unsterblichkeit der Seele, vielmehr die Ausendum lehrhaft behandelt wird. Darum muß nun unser ganzes Lehristschie richten nach dem oben § 123 dargestellten Berherrlichungsstad Christi, nach der Art seines aus Kreuzestod gewonnenen Lehn indem das Bollendungsziel seiner Gläubigen nichts anderes sein im als die Theilnahme an seinem verherrlichten Leben, sowol die kesterblichkeit als die Auserstehung durchaus analog der seinigen. Mes aber üblich geworden ist, abgesehen von diesem anschauligen den bild von Unsterblichkeit und Auserstehung in der Dogmatil pedeln, so ist vorerst dieses ganze Versahren kritisch und abweinst zu beurtheilen.

Die Unsterblichkeit und Auferstehung für sich betriff find junachft Brobleme theils der Philosophie theils der 11mm wissenschaft, da fie auch ohne alle, zumal driftliche, Fromit geglaubt wie verneint werden, und da es Frommigteit girt i ohne diesen Glauben. 1) Der driftliche Glaube aber wird die trauendes Abhängigkeitsgefühl vor Allem sich bei demjenige ! ruhigen was Gott über uns verfügt, welchen Inhalt immer & mag, und zum voraus sich barauf verlassen daß dieses w uns Angewiesene auch das für uns heilsame und beste jei. 3 ber Rirche gegenüber nicht verlangt werden darf, alles ju glade was sie uns bekannt ober unbekannt lehren mag, fides implica - das ift Gott gegenüber begründet, allem zum Voraus Bettim ju schenken mas er über uns verordnet, ob wir es tennen od # tennen. Möglich daß die Philosophie rein als solche weber bet noch das Nein der perfonlichen Fortdauer sicher beweisen tam, die Naturwiffenschaft noch weniger ein an Geschlechtsgenuß gemußt Entstehen des menschlichen Ich seiner Ratur nach für endles in dauernd halten mag; der religiose Glaube will und tann aud

<sup>1)</sup> Danaous, Eth. christ. 3 ed. p. 77 f. will nicht bağ die Sittiste als Mittel zum Seligwerden gelibt werde, was eine lohnflichtige Tugend pie bie sofort dahinfiele, wenn die jenseitige Glückeligkeit nicht in Auslicht flünde

biesem Stud nicht von biesen Wiffenschaften abhängig fein, wenn nicht alle Religion in Philosophie aufgehoben werden soll sondern neben dieser ihr selbständiges Recht bat, so daß man wiffenschaftlich fehr fortgeschritten, sittlich und religios aber zurückgeblieben sein tann und umgekehrt. Der Glaube als religioses Leben baut wesentlich auf innere Erfahrung und ergreift ober postulirt mas den innern Menichen erfahrungsgemäß fördert, beruhigt und heiligt, ohne hierin ber Wissenschaft bas entscheibende Wort zuzuschreiben oder bon ihren Ansprüchen in Gebieten die fich nicht für alle scharf und genau Dentenden beweisen laffen, fich zu beugen. Wenn die Philosophie ihre Aufgabe mit Boftulaten zu lofen nicht berechtigt fein wird, und ohne Zweifel nur religiofen Bedürfniffen zu lieb folche Neben= gange einschlägt: so tann hingegen in der Religion berechtigt sein was die reine Philosophie nicht in ihr Gebiet ziehen darf. Beweise fürs Dasein Gottes und für die Unsterblichkeit des Menschen berhalten sich gleichmäßig zu benen fürs Gegentheil mas ihren wiffenicaftlichen Werth betrifft, indem fie nur den ichon Ueberzeugten gu überzeugen pflegen. Das subjective Ueberzeugtwerben fürs Ja ober Rein muß also aus andern Quellen herfließen. Offenbar ift aber in neufter Zeit die hoffnung ober Furcht ber Unfterblichfeit bon ber Raturwiffenschaft her gemindert worden, welche den Dualismus bon Seele und Leib widerlegt, so bag eine Seele so wenig außer dem Leib au suchen sei als Gott außer und ohne Welt. Auch die Philosophie ift bom cartesianischen Dualismus zurückgekommen zur Wesensidentität bes endlichen Geiftes und ber Natur wie gur Immaneng Gottes, bei beren Anerkennung das was als Transcendenz gesucht wurde, das Sichunterscheiben bes Geiftes als folden bon feinem Organismus erft jum richtigeren Ausbrud gelangt. So lange die Wiffenschaft bas Welträthsel nicht losen kann und das Sein und Leben nicht zu conftruiren vermag, sondern es blog aus einem hinterften Etwas, welches Rraft und Stoff ober fich bewegendes Sein und Atom ober Monade und Botengirungen heißt, ableitet, oder vielmehr alles belebte Dafein bis auf lette, nicht weiter erklärliche Urelemente gurudführt, ist immer nur die Baumethode nachgewiesen bei einfachstem Baumaterial, nicht aber bewiesen bag bie Alles componirenden einfachsten Elemente

jemals als das prius vor und ohne irgend welchen lebendigen Musbau existirt hatten, noch mober es tomme bag sie au diesem Aufbar gelangen, sich anziehen ober abstoßen, sich theilen und zusammenfeten. bat ein Sonnenspftem zeitweise als Dunftmaffe eriffirt und bei Drehung um fich felbft tleinere Maffen von bem grokern Rem abgeworfen, fo daß biefe bann als Planeten um ben gur Sonne werdenden Rern freisen, so miffen wir doch nicht woher und wie bie noch zusammenhangende rotirende Dunstmasse gekommen ift, ob fie ein Brius Schlechthin fei, ober eine Buftandlichkeit welche wieder febren wird und jum Umgestaltungsproceg gehört, ber ob noch jo langsam im Universum beständig vor sich geht jest durch alübende, jest durch eistalte, jest durch mittlere Temperatur. Die Frage bleibt nach wie vor, ob allem Dafein und Geschehen ein geiftig Bernünftiges zu Grunde liege und immanent sei. Auch wenn der organische Weltaufbau so bor fich geht daß die belebten Beichopie. nicht gleichzeitig in ihren Saubtinben herborgebracht, fich aus niedrigern Formen zu höhern, aus gröbern zu feiner organifirten empor entwideln und die Arten durch natürliche Ruchtwahl allmälig fich auseinanderseten, indem je die fürs Fortkommen gunftiger ausgebildeten Exemplare folche Borguge vererben und allmälig zu neuen Arten werden, fo daß zu sonderlicher Freude materialiftischer Doctoren bet Mensch zunächst aus gunftig organisirten Uffen hervorgegangen mare, - fo mußte zwar anstatt bes sofortigen Umbildens eines Erdenfloges in ben Menschen ein unabsehbar langes Umbilden bes Urftoffes zu immer ebleren Formen bis zu biefer Beichopfesbobe angenommen werden; aber die Hauptfrage bliebe dieselbe, ob dem gangen, natürlich vermittelten Proces ein Bernunftiges immanent fei ober alles blind, sei es nun aufällig, sei es ohne Bewuftsein notbwendig fich bon felbst mache. Wenn nun, was gerade nach biefer Sphothese bom allmäligen Aufbau des Erdenstoffes bis zu intelligenter Krone desselben sehr nahe läge, nicht angenommen wird daß aud weiterhin noch über den Menschen hinaus wiederum hohere Erdengeschöbfe ausgebaut werben, die einft auf uns herabsehen wie wir auf den Affen: fo muß sich die Frage aufdrängen, ob die Erde benn im Weltall isolirt sei und wenn nicht, ob ihr lettes und im

elligentes Geschöpf, welches allein ben Busammenhang ber Erbe nit dem Weltall wahrnimmt, nicht bestimmt sei zum Uebergeben n weiter organisirte Regionen, ob nicht bie lette Erdenfrucht gerade n ihrem Geiftsein einen Reim in sich schließen könne, ber beim rdischen Tode sich löst und nach Gesetzen, die wir nicht wie nun ie rabide Bewegung bon Weltförpern ober electrischem Strom wiffenchaftlich kennen, eine kosmische Berwendung findet. 1) Statt solchen mlösbaren Fragen nachzugehen, deren Berneinung sich nicht berunden läßt, sucht das religiose Bewußtsein ein feinem Bedurfniß enügendes Surrogat im Glauben an eine Bestimmung des Menschen ber das gegebene Erdenleben hinaus zur Gemeinschaft mit Gott 18 der dem Sein immanenten Bernunft. Es glaubt fich von Gott etragen und besorgt. Das ohne Zweifel ift ber Rern in ber Unerblichkeitslehre. Die Unzulänglichkeit bes menfolichen Wiffens für nerfahrbare Gegenstände muß man zugestehen und darum auf die lussage des innerlich erlebten Bedürfnisses zurückgehen. Schon die infterbliche Fortdauer der Seele als rein leiblos ift eine bloße Borellung, da sich unfer selbstbewußtes 3ch bon feinem Organismus ur im abstracten Denken trennen läßt, und noch unhaltbarer ift ie dazu gehörige Auferstehung des Leibes nach völligem Todtsein, a nach dem auflösenden Berwesungsproceß. Alle dogmatische Berbeitung diefer Borftellung bat zu haltbarem Ergebniß nicht geführt. Die im Zeitalter Chrifti gang volksthumliche und von der pharifaichen Schule verfochtene Auferstehung blieb auch von den Chriften eibehalten, wurde aber mit Chrifti Auferstehung zusammengestellt ind dieser entsprechend ausgebildet 1 Korinth. 15, 12 f. da man in anderes Bedürfnig nicht empfand, als zu Chriftus zu gelangen 18 dem Erftling ber Erstandenen. Un der Identität ber Berfon ach Seele und Leib hielt man fest, da die ganze Borftellung ihren Berth nur dann behält, wenn dieselbe Berson nach wie vor dem

<sup>1)</sup> Rothe in theosophischer Weise. Schon Gerber sah das Fortschrittsgeset er Erdennatur im Zusammenhang mit dem des Universum, da die aufsteigende teihe der Bildungen beim Menschen nicht aufhöre, der vielmehr das verbindende Rittelalied aweier Welten sei.

Tode besteht. Darum follte, ob noch so verklart und berfeinert berselbe Leib auferstehen welcher tobt war, 1) ja diese Identität trieb zu den Behauptungen, daß trot 1 Korinth. 15, 50 "auch Fleisch, Blut. Anochen und alle leiblichen Organe, auch die geschlechtlichen, wenn icon zu keinerlei Berwendung, im neuen Leib wieder veredelt porhanden seien. Der Substanz nach sei ber Leib berselbe nur in aanalich anderer Qualität, ohne Deformität und Schwachbeit, spirituell und berrlich. Gleichaultiger feien andere Fragen, welcher Altersstufe entsprechend der neue Leib sein werde; boch sei bas jugendliche Mannesalter zu bermuthen, weil Baulus bom Beranwachsen zum Manne, zum Maag des Bollalters Chrifti fpreche und Augustin von einer bobern Gesundheitstraft als die erften Eltern im Paradiek beseffen hatten. Freilich werde nicht die ganze Maffe des Körpers auferstehen, weil der Leibesstoff vor dem Tode in ununterbrochenem Fluß sei, aber ebensowenig gar keine Dasse, weil sonft kein Leib auferstände; besonders scheinen die spirituellen und feurigen Theile, aus denen der Rörper sein Leben hat, auferstehen zu muffen." Diefe und ahnliche Erörterungen, wie etwa ob auch als Rinder oder Rotus Berftorbene erwachsen auferständen, zeigen das Unausführbare ber ganzen Vorstellung, wozu noch kommt daß die Seele nacht und leiblog sei vom Tode an bis zum Weltende. Leitend blieb immer bie Bergleichung mit bem Samentorn, bag nicht etwa ein anderer neuer Leib geschaffen werbe sondern der neue aus dem alten berborgehe; nur paßt das Bild insofern nicht, als im Samenkorn ber Stoff feiner ift und in der Pflanze sich vergröbert, mabrend es bier umgefehrt fich verhalte; vollends aber weil das Samenforn gerade nur so lange noch Leben in ihm ift, zur Pflanze werben kann, ber Leib aber todt fein und boch jum neuen Leib erwedt werden foll. Reuere fuchen etwas Befriedigenderes badurch zu gewinnen baß fie ben neuem Leib nicht aus dem gestorbenen alten ableiten sondern mahrend bes Erdenlebens aus der Seele hervor projicirt denten : im Erdenleben bilde unser Beist sich am materiellen Leibe einen scelischen, beffen Bollendung der Auferstehungsleib mare. Dann aber könne nur der

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 715.

jenige Mensch fortbauern welcher auf Erben schon diese geistige Ausbildung erlangend sich solchen psychischen Leib anbilde. 1) Warum sollte aber nicht auch der Böse sich das entsprechende, einen gemeinen Ausdruck anbilden, so daß die Analogie doch bleiben könnte zur orthodogen Vorstellung daß die Auferstehung zunächst zwar Alle in ihrer seelischen Leiblichkeit vors Gericht stelle, nach diesem aber den Guten einen für den Himmel passenden edeln Leib gebe, den Bösen aber einen für die Hölle passenden gemeinen und häßlichen.

3. Die ganze Borftellung berichtigt fich nach bem Bilbe bes auferstandenen Chriftus oder seines Berrlichteitlebens bei der johan= naischen Bergleichung mit dem Weigentorn, welches einzeln bleibt bis es in ber Erde bermefend ein erweitertes Leben gewinne; benn gesett bas Bilb binte gleich allen nach einer Seite, weil nemlich in ber Erbe bas Samentorn eben nicht wirklich ftirbt sonbern bas in ihm schlummernde Reimleben gerade nur angeregt wird, so ift doch das Wesentliche zutreffend veranschaulicht, da auch Christus als einzeln in beschränktem Raum und Zeit baseiend übergegangen ift in ein erweitertes burch Raum und Zeit nicht mehr eingeengtes und herrlicheres Leben, und als Lebensgeist für die Menscheit in erbobter Beilswirtsamkeit fortwirkt. Dieses verherrlichte Leben ift auch nicht aus seinem Todtsein sondern aus seiner Lebensführung bervorgebracht. - Da die vorgestellte Auferstehung des Leichnams nur das Mittel war, den Jüngern jum Glauben an diefe Berherr= lichung Chrifti zu helfen, so wird auch die kirchliche Auferstehungs= vorstellung nur Mittel sein konnen, eine mahrere 3dee von Theil= nahme an diefer berherrlichten Existeng und Wirtsamkeit Christi gur Reife zu bringen. Das Fortbauernwollen nach dem Tode in bloger, ob noch fo verfeinerter Ginzeleriftenz, welche als blog neue Auflage bes bisherigen Daseins ben Brübern nichts mehr fein könnte und

<sup>1)</sup> Rothes theologische Speculation, von Ludwig, Fürst zu Solms überssichtlich dargelegt, S. 33 f. "nicht die Seele sondern die Person sei das unsterbliche; der herkömmliche Spiritualismus sei nicht haltbar; aber aus der gesteigerten animalischen Organisation im Menschen gehen einzigartige Functionen hervor, die das Unvergängliche erzeugen.

mit selbstischem Egoismus vereinbar mare, ift für durchgebilbetes frommes Bewußtsein boch ein weit geringeres But als bas Theilnehmen an bem Berberrlichtsein und Fortwirken Chriffi. Ein Baulus, ein Luther haben nach ihrem Tobe mehr gewirtt und gefegnet als vorber, und abgestuft auch viele Andere burch ben frommen Gehalt ihres perfonlichen Lebens, so daß auch nicht genannte in diesem segnenden Leben mit find und mitwirken, und die bei ber orthodoren Seligfeit unbegreiflichen und boch behaupteten ungleichen Grade im Seligsein Sinn und Berftand bekommen. Mit dieser als Thatsache zu erfahrenden Berberrlichung Christi und Aller die ihm eingegliedert sind, verbindet sich der Glaube das biefer fegnenden Existenz welche gerade durch den Tod erft erlangt wird, eine Realität in Gott entspreche, wie der verherrlichte Chriftus eben als foniglicher Führer der Menfcheit zu Gott erhobt ift. Gegenüber jedem blog felbstischen Interesse an der Fortdauer des lieben 3ch ju blogem Seligkeitsgenuß, mozu gerade bas Unthatiafein und Richtswirken gerechnet wird, foll ber fromme und liebende Sinn die Berherrlichung der Berfon fuchen in der Dienftleiftung an die menschlichen Brüder, wie ja Chriftus ben Jungern welche nach bem boberen Rang in feinem Gottesreiche fragen, die Burechtweifung ertheilt, "wer unter euch ber Größte fein will, fei ber Uebrigen Diener, benn nach bem Grabe ber Dienstleiftung richte sich auch das Groß- und Erhöhtwerden, mahrend in der Belt die äußerlich boch Geftellten Gewalt üben über ihre Unterthanen. So foll es unter euch nicht sein." Matth. 20, 21 f. Ober wie der hienieden das Anvertraute treu verwendet hat, nicht zur Rube jonbern über Bieles geset wirb, Matth. 25, 23. Es ichabet gar nichts wenn man Denen die biefen Sinn nicht finden mogen und barum für Seligfeitsgenuß, welcher gerabe im Bewuftfein bes fegnenden Wirkens besteht, sich nicht eignen, die Soffnung auf Fortbauer eines icon in diefer Welt unnügen Daseins nicht garantirt und dafür die Herrlichkeit zeigt in welche der Menschensohn erhöht worden ift, weil er fich felbft gegeben hat für feine Brüder bis in den schmachvollen Rreuzestod, ja sich brechen ließ als das Brot welches ben hunger für immer ftillt. Darin, nicht aber in prophetischen Gemälden, bei benen man fich vorgefundener Borftellungen bedienen muß, ift bas Originale, Reue, bas erft in Chriftus fich voll Offenbarende enthalten. Wer ihm nachfolgen ober sein werden will, muß fich auch felbft berleugnen und fein Rreug auf fich neb-Des Chriften bochftes Berlangen tann nicht feines 3chs Glückfeligkeit fein, am wenigsten ein unthätiges ob noch fo feines Benuffesleben, sonbern nur die Thatigteit im Fordern bes Beils für Alle, welche allein Befriedigung und Seligfeitsgefühl ichaffen tann. Stellen wir alfo Jeden bor biefes Entweder Oder, und machen wir Dem welcher fein Gludlichwerben ber Bruderliebe borzieht, keine Hoffnung auf eine Fortbauer, die eine felige gar nicht fein konnte; Dem aber ber in Chrifti Liebesfinn eingeht, zeigen wir die Herrlichkeit in welche Chriftus erhöht worden ift, als bas Riel driftlicher hoffnung. Das mare jedenfalls driftlicher als bie dogmatische Bemühung am auferstandenen Christus die verfeinerte Leiblichkeit zu untersuchen, damit man fich auf ein Analoges Hoffnung machen könne; bem Leibe nachzusinnen welcher sich offenbaren und verbergen, durch verschloffene Thuren geben, effen und auch ohne Rahrung bestehen kann, vor Arankheit und Tod sicher sei und fammt ber Seele nichts weiter ju thun habe als bas bochfte But gludfelig zu empfinden. Leider benkt man bei ber Frage nach Auferstehung wenig an das original und neu Geoffenbarte in Chriftus, wie etwa : "Gott ift die Liebe, und wer in ber Liebe bleibt, ber bleibt in Gott und Gott in ibm," 3ob. 4, 16, mas gerade gesagt wird, um fortzufahren, "wenn wir in ber Welt find wie Chriftus mar, so können wir am Tage des Gerichtes frohe Zuberficht behalten," eine Liebe welche nicht fein könne ohne die Brüder Eben so wenig benkt man bier an das Paulinische au lieben. "Begrabenwerden mit ihm in den Tod, um mit ihm gur Berrlichkeit aufzusteben," Rom. 6, 4 f., mas nicht blog bon ber Wiedergeburt gilt sondern auch von der Theilnahme am Berrlichkeitsleben nach und über bem Zeitlichen. Die eichatologische hoffnungslehre bedarf gar fehr aus metaphysisch ontologischem in das religiös sittliche Gebiet hinüber verarbeitet zu merben. Geht Lebenswert und Lebensgeift Aller, wie basselbe gemejen fein mag, fortwirkend nach bem Tobe in die Mit- und Nachwelt über, bas Boje wieder Bojes erregend, das Bute wieder Butes anfachend, so macht bas Chriften thum diefes Fortleben und Fortwirfen gum beil ber Brüder jedem jum höchsten Ziel und Gut im Anschluß an Chrifti verberrlichtes Leben und Wirfen. Regen fich weitere Bedürfniffe und Fragen über ein dem irdischen Ich analoges Fortbauern abgeseben von der Erde, so wird die Frommigfeit, ift einmal erkannt daß hierüber jede Antwort ben uns angewiesenen Gesichtstreis überschreiten wurde, im Bertrauen auf Bott fich beruhigen, ber allein über uns verfügt, und wird mas Gott für uns bestimmt habe als das anfeben was für uns das rechte und beste sei. In diesem Leben recht driftlich zu werben ift ohnehin bas Gingige mas uns aus einem weiteren Leben ein But machen tann, mabrend wer folecht bleibt, am Leben bier ichon tein Gut besitt und für ein weiteres Leben nur Uebel, Bericht und Bein erwarten tonnte. Immer nur durchs Ausreifen im Erdenleben konnte die menschliche Berfonlichkeit in dem Maake als fie geiftig geworden, für weitere und hobere Buftande in andern Wohnungen bes Baterhauses befähigt werben. Wiffen wir barüber nichts, so führen wir alle driftliche hoffnung gurud auf bas Bertrauen zu Gott unferm Bater in Chriftus, ber mehr thut als wir bitten und versteben. Nur ware das bloße Fortdauern nach bem Tobe nicht einerlei mit bem Emigfein, und bas nachirdisch herrlichere Fortleben nicht einerlei mit dem jederzeit möglichen Leben in Gott; vielmehr mußte jene Fortbauer als wieder zeitlich und räumlich in tosmischen Regionen gebacht werden welche bober organifirt maren als die Erde.

- § 202. Das Gerichtetwerben und die Berdammniß ift ber sich immer gleiche Ausgang bloßer Gesesereligion, barum nicht coordinirt dem Seil der Erlösungereligion.
- 1. "Wer glaubt, kommt nicht ins Gericht und hat ewiges Leben, wer nicht glaubt, ift eben badurch schon gerichtet" ist im johannäischen Christenthum zur leitenden Grundüberzeugung geworben. Joh. 3, 18; 5, 24. Auch Paulus hat für die von Christus

Belebten bas Freisein von allem Berbammlichen ausgesprochen -Rom. 8, 1 f. Und boch bleibt festgehalten, "baß Jebem vergolten wird nach feinem Thun," Rom. 2, 6 f.; 1 Cor. 4, 4 f. Das Gericht, am Unglauben haftend, tann barum nur fo lange als ber Unglaube dauern. In der Lehre bom Endloof der Einzelnen muk corrigirt werben vorerft daß ein nicht icon gerechtes Weltregieren bort erft ausgeglichen werbe, als mare Gott jest nicht völlig gerecht wirtsam, spater aber um so gerechter (I. S. 296); ebenso bas coorbinirt dualiftische bes Selig= und bes Berbammtsprechens, wie oben gezeigt murde; sodann die Berftellungsweise von Bollenftrafe welche burch eine bon aller Liebe geschiedene gottliche Gerechtigfeit auferlegt werbe und barum auch fein Element gur Befferung mehr in fich enthalte, als ob Gottes Gerechtigkeit irgendmann lieblos werden und bie Befferung geradezu unmöglich machen konnte; Bollenftrafen die darum nie endende feien, weil das durch Gunde verlette unendliche Wesen auch ewig strafen musse. (I. S. 181.) Sagt man mit Leffing daß die Sunde weil nie wieder ungeschehen zu machen, auch nie aufhöre ihre Folgen zu haben, indem auch wer fich beffert das früher Berfäumte nie schlechthin einbringe : fo ift doch zu erwiedern daß bereute Sunde gerade jur Beidleunigung des Beiliaunasproceffes werben fann. Jebenfalls merben für ben Gebefferten und Gerechtfertigten die Folgen früherer Gunde jur Buchtigung und hören barum auf Strafe zu fein. Da endlich bas eigentliche Strafübel mit ber Sunde felbst Eins ift, nemlich Berluft ber Gemeinichaft mit Gott und des findlichen Bertrauens zu ihm, diese aber mit ber Wiebergeburt fich wieber berftellen, ja nur noch inniger werben aus Dantbarkeit für die rettende Gnade, fo fällt alles Strafgericht dahin für den zur Erlösungsreligion Belebten, und nur wo diese immer ausbliebe, mußte bas Berichtetfein immer fortbauern. ift aber bas Leben in bloger Gesehereligion überall blog Anfangsund Durchgangszustand, ben Gott nie figiren fann, wenn er Alle ernftlich jur Erlösungereligion bestimmt. - Die Emigteit ber Strafe hat man boch fo wenig einfach festhalten konnen, bag bie Dogmatiter auf allerlei Milberungen bentend bisweilen von nur hopo-

thetischer Ewigkeit der Berdammnig reden, 1) weil boch nur Gott schlechthin ewig sei, wir aber einen zeitlichen Anfang batten, und blog von nie enbender Butunft die Rede fein tonne, eine Alhnung daß ber Begriff ber Ewigkeit hier nicht recht baffe. 'Sind aber die ewig Berdammten dieses geworden ihres Unglaubens wegen, so ift die nie aufhorende Strafe nur baltbar für nie aufhörenden Unglauben, und diefer nur bei absolutem Sidabmenden der göttlichen Gnadenliebe bentbar, mas mit ber Gottesidee unvereindar mare. Cbenfo unvereindar ift bas emige Berbammnifleiben vieler unfrer Brüber mit ber Seligfeit ber Andem, benn mas Zwingli miber bie Fürbitte ber Seligen für uns Erdenpilger verwendet, muß abgesehen bon diefer Abzwedung ichon gelten, "baß wenn die Seligen unfre Roth tennen, fie nicht felig fein fonnten, weil Celigfeit ohne Trauer und Befümmerniß fein muffe." Soleiermacher führt biefen Gebanten aus : "Die Seligen tonnten nicht ohne Mitgefühl mit bem Zustande ber Berbammten sein, Dieses aber mußte ihre Seligkeit truben, weil es zugleich ohne hoffnung mare, und um fo ftorender je mehr fie fich (als einft ebenjo verirrt gewesene) gegen jene im Bortheil faben." Abgeseben aber von der Unvereinbarkeit mit der Gottesidee und mit der Bruderliebe ber Seligen ift bas ewige Berdammtsein an fich tein haltbarcs Borftellen. Das Chriftenthum will ben religiösen Dualismus, ber als Manichäismus in dasjelbe einzudringen suchte, jedenfalls als irrig beseitigen; auch hat bas Boje als solches tein reelles, bem Guten coordinirtes Sein, ift nicht Substang sondern corrupte 3uftandlichkeit an einem Sein welches von Gott ift; es ift Berberbnif eines endlichen Seins, Privation an beffen Integrität und Realitat, tann aber immer nur als verkehrter Sabitus eines feienden Beidobfes vorkommen, nie ohne ein foldes für fich auftreten und für fich ein substanzielles Sein werden. Das Subject bleibt ein Beschöpf Gottes, ob es noch so verberbt mare, und wenn Gott bie Sunde negirt, so suftentirt er doch alles substanzielle Sein, will und trägt und liebt es, tann bas verderbte Geschöpf nicht wie

<sup>1)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 742.



beffen Sunde haffen, negiren, bernichten, fonbern nur beilen, retten und herstellen wollen, wie ja auch der Chrift seinen boshaftesten Beleidiger lieben und gerade barin Gottes abbilbliches Rind fein Daber brängte fich frommen driftlichen Lehrern bie zufällig so genannte 1) Apotatastasis Aller, auch des Satans auf, und sucht trot firdlicher Berwerfung boch immer wieder Gingang in bie Glaubenslehre, wie sogar Zwingli (Op. VII. 124) erinnert, "ber bosen Engel Substanz sei einfach und als solche gut, nur die Sitten gottlos, wiewol nicht bei allen gleichmäßig; baber Origenes nicht unberftandig zu fagen icheint, es wurden einige diefer Engel beim fünftigen Gericht zur Gnade zurudtehren." Denn was man wider diesen Enduniversalismus bes Origenes icon einwendete, 2) welcher aus dem unendlichen Umfang des göttlichen Erbarmens die endliche Rettung Aller folgerte, ift wenig flichhaltig. "Das Erbarmen fei burch die Gerechtigkeit befestigt und erweise sich nur benjenigen Sünden welche mahrhaft gebußt werden, Sünden der Unbuffertigen aber gurne Gott immer, werde fie also immer ftrafen." voraus daß gemiffe Sünden die Buße ausschlößen und kann nur eine bom Dauern der Unbuffertigkeit abbangige Dauer ber Strafe Wieder Undere ertrugen die emigen Bollenstrafen fo gar nicht daß sie den Sollenstrafort gang leugnen und lieber bas Bernichtetwerden der Bofen für glaublich halten, bisweilen mit Cicero's "jeder Rörper der leiden konne, konne auch fterben;" und schwerlich genügt die Antwort, foldes gelte nur bon Rorpern dieser Welt, dort aber seien die Körper mit Unsterblichkeit beschenkt, mas ein sehr grausames Geschent sein mußte. Den horror bor ihrem Dogma fühlen aber auch die Dogmatiker felbst, wenn sie ernftlich marnen, "jemand zu ben Bermorfenen zu rechnen, fatt es Gott zu überlaffen; so viel an uns liegt sollen wir vielmehr für Aller Rettung arbeiten und beten, und an Reinem verzweifeln, ba uns boch verborgen ist was Gott Jebem als Endausgang bestimmt habe. Wohl rede bie Schrift von gottlichem Rettenwollen Aller, aber boch

<sup>1)</sup> Rothe, Dogm. III, S. 94.

<sup>2)</sup> M. ref. Dogm. II. S. 741.

auch von Feuer bas nicht lofde, und wenn fie bas Bort "enig" nicht felten nur bon unbestimmt langer Dauer brancht, fo finde dieses doch hier keine Anwendung. Singegen sei zuzugeben das gemäß ben ungleichen Gunben auch bie Strafen ungleich fein waben und wer schwerer gefündigt auch schwerer leiben muffe; betbammt seien freilich Alle bem Wesen nach gleich, aber boch bie Einen milber gepeinigt als die Andern." Sogar bas Burgatorinu als Läuterungsort nach bem Tobe ift ben Ratholiten aus bem Beburfnig entstanden, die barte Bollenvorstellung zu beschränten; bem tommt freilich tein ber Berbammniß Schuldiger in ben Läuterungort, vielmehr nur Seligwerdende, die fürs wirkliche Gingeben in bie Celigteit noch ausgereinigt werben, fo forgen ja bie trafligen Gnadenmittel so umfassend für Befreiung von ber Berdamunis daß die Masse des firchlichen Boltes nach facramentlicher Bergebung ber Todfünden sich nur noch über die jedenfalls einst enbenden Lauterungsqualen im Fegefeuer ju ängstigen bat und ben abfürzenden oder völligen Nachlaß bei der Kirche für Lebende und Todte nach suchen tann, ob die Rirche immerhin ihre Absolution ins Fegefeut nicht unmittelbar erequire sondern fürbittweise. Der Protestant verwirft dieses Anhängsel eines Zwischenorts zwar entschieden, 1) aber aus gang andern Gründen, nicht weil nicht auch er bas Beburfnig fühlt die Lehre von der Sollenstrafe ju umgeben, so weit es irgend möglich ift. Immer fragt man wieder "ob benn bie Strafe ewig fein muffe" und glaubt, fast wie leiber, fagen gu follen : "Darüber könne menschliches Urtheil nichts festseten, es jei Gottes Sache, der nun einmal laut der b. Schrift bon unauslosch lichem Feuer und nicht fterbendem Wurm rede, Jejaj. 66, 24; Alpoc. 14, 11; Matth. 18, 18. Da sei also keine hoffnung mehr Die gefallenen Engel feien ja noch ftrenger behandelt, weil ihnen tein Erlöser angeboten werbe." Man überfieht in biefen Bilbern daß das Feuer nicht löscht fo lange es eben Rahrung bat, und der Wurm nicht ftirbt ebenfalls fo lange er Rahrung findet.

<sup>1)</sup> Rothe in seiner theosophischen Eschatologie verwerthet diese Borstellung gleich andern Protestanten neuerer Zeit.

. 4

gleich wie keine Gewalt bem Gericht ein Ende machen kann fo lange fein Gegenstand, ber Unglaube bauert.

2. Aus biefen fich verwidelnden Borftellungen, die fich voll innerer Widerfpruche fruher ober fpater auflofen mußten, tann freilich der Leichtsinn nicht heraushelfen, und die Orthodoxie mar fehr berechtigt ihre Festung an belagernden Leichtsinn nicht zu übergeben. Mit bem Geftorbenfein ift die Existen nicht ausgeloscht, fie wirkt fort ins Gewebe bes Gangen und tann mit dem berherrlichten Chriftus ju veredelter Existeng erhobt werden. Was aber bas Freigesprochen ober bas Berichtetsein betrifft, somit bas Selig= ober Unseligsein, so gilt immer ber Sat, jur Erlofungsreligion belebt ift man auch gerechtfertigt, bat Friede und bergestellte Gemeinschaft mit Gott; in der Gesetzeligion verharrend ift man verurtheilt und getrennt von Gott, bat ein 3ch welchem bas Gefet als frembes Berrichergebot Anechtesdienst zumuthet, so bag man gehorchend außer Gott bleibt und übertretend wider Gott dafteht. hier konnen wir daher nicht blog ewige Strafe im Sinn bon niemals endenden fondern im mahren Begriff der Emigteit aufstellen; benn es ift un= veranderlich über aller Zeit so begründet daß Gesetzesteligion nothwendig in Gericht ausgeht. Da nun bieses immer nur die erfte Gestaltung des religiofen Bezogenseins auf Gott ift, nur Durchgangszuftand, ber über fich felbst hinausweist, Bottes Unabe aber Alle jur Rindicaft bestimmt hat und immer darauf gerichtet bleibt ieben aus bem fich in Glend auswirkenden Gesetesdienst zu erlofen und burd Chriftus jur Rindschaft ju leiten: fo muß am Ende bas endliche Geschöpf fich bon ber unendlichen Gnabe gewinnen laffen, und ein Menfc ber noch in Gesetesreligion gerichtet baftebt, mare ein noch nicht zu feiner Bestimmung gelangter. Wenn Allen ein Fortexistiren nach bem Tode angewiesen ift, so muß bas Schlußergebniß bas Erlöstsein Aller werben. Singegen wenn bas 3ch im Tode erloschen ober fo wie es bis bann geworden ift, für immer fixirt werben foll und nur feine hinterlaffenen Lebensäußerungen fortwirken, fo batten die nicht gur Erlösungereligion borber Belebten bas emige Leben gar nicht geschmedt und jur mabren Bestimmung bes Menfchen fich gar nie hingewendet, mabrend bie Belebten bas

emige Leben gwar geschmedt batten, ohne aber bas ergriffene Brinib bis jum vollendeten Umgebildetiein ibres gangen Organismus aus führen zu fonnen. Beibes mare ein Richterreichen ber vollen Befiimmung, femol bas unvolltemmene Auswirten als bas Berichen bes mabren Lebens. Da aber ein bloges Sichangenabertbaben an bie nie gang erreichbare Bestimmung bas fromme Bemuftiein melches in Chriftus die volle 3dee verwirflicht ichaut, nicht befriedigt. io erhebt fich immer wieder ber Glaube an ein volles Erzeichen bet Beftimmung und die hoffnung aufe Berfehmerben in neue Buffant. bie unerfennbar barum mannigfaltige Borftellungen neben einand veranlaffen, bald eine neue Entwidlung und Lauterung in andem Regionen, bald Unnaberung an die von andern Religionen geglaufte Beelenmanderung, melde bas Biel burchaus erreicht baben mill, idet nur biefe Gebe ale Edauplay bes Grreidentonnens anfiebt, fo bif Beter immer mieber ein neues Beidopfeleben auf Erden beginnnt mußte, bis er in einem folden bas Biel wirflich erreicht. Bei biefer Beelenwanderung verbindet fich die Borfiellung bag nach bem Iche ein nur anderer Lauterungeproceg angetreten merte mit ber weinst Borftellung bag bas Ergebnig eines Erdenlebens gang emideiten Die gunftige ober ungunftige neue Buffandlichkeit melde nach bem Inte angetreten mird bestimme: nur ginge mit ber Grinnerung an bie Frubere Buftanblichteit Die Boentitat bes 3d actuell menigftens terloren. Bermirft bas Chriftenthum biefe gange Borftellung, fo fam es bod ungleiche Grate ber Geligfeit nicht bebaupten ohne bit geringeren Graten gugutrauen bag fie mit bobern fich vergleichen nach biefen fich febnen und ringen mußten, fo dag immer nicht bal idledibin Gigirtbleiben beraustommt. Das Gerichteifein in ta ewig fich gleich behauptende Musgang blober Gefegesteligion und barum meiter oben betrachtet worden; bas felige Leben in emig 20 Frucht ber Erlöfungereligion, Diefe aber bes Menichen Biel und Bestimmung. Be mehr Diefelbe erreicht und bas emige Leben geichmedt mirb, befto bertrauender baut man mo bie Frage nab Fortbauer über ben Tob binaus fich aufnotbigt, auf Gort als Batt ber mehr giebt als wir bitten und verfieben. Be langer aber bas fic anbietende Beilaleben gurudgewiesen wird und je mehr man fic



demselben gegentiber verstodt, desto schwerer wird das Eingehen auf dasselbe, desto drückender aber auch das Gericht, so daß nur schweres und dauerndes Elend die Berstodtheit wieder erweichen kann. Für das leichtere Eindringen der Gnade ins Menschenherz giebt es ein Zuspät, eine verlorene Gnadenfrist, daher die vielen Mahnungen, "heute da ihr Gottes Stimme hört, bekehret euch, denn Gott läßt seiner nicht spotten und vergilt Jedem nach seinem Thun," was auch von der leichter oder schwerer zugelassenen Gnade gelten muß. Immer aber bleibt das Gericht der Gesetzeligion die ernste Absmahnung vom Elend des Sünders in der Gesetzeligion und wirkt mit zur Einladung ins heil der Erlösungsreligion.

# Nagwort.

Daß ein Jahrzehend hingeben mußte bis diese Glaubenslehn, zweimal durch undorhergesehene Hemmungen ausgehalten, endich abgeschlossen werden kann, betlage ich selbst am meisten; denn die Frische und Gleichmäßigkeit der Arbeit hat darunter gelitten, obgleich ich dis zum Ende bemüht war was die Resormirten geleikt haben zu verwerthen wider eine exclusio lutberische Restauration heutiger Dogmatif und so einen Beitrag zu geden für Herstellung einer glaubdaren Glaubenslehre, weniger um Studirende mit dem nöthigen dogmatischen Stoss zu versehen, als denen die ihn schon kennen die Berwerthung in Amt und Leben zu erleichtern.

Inzwischen ift die Dogmatif meines lieben Collegen Biebermann ericienen, ju meiner Glaubenslehre jo ausbrudlich Stellung nehmend daß ich, ohne eine Recension bier einzuslechten, meinerseits mich ebenfalls äußern muß, zumal der Einheit meines Budes ju lieb in ben letten Theilen Diefe Dogmatit fo wenig berudfichtigt werden tonnte als in den erften. 3ch wollte abichliefen bevor ich von diesem gang anders construirten Berte nabere Renntnig nahm. Beim hineinbliden mar es mir als tomme Biedermann mit Straug über die Dogmen wie Simson über die Philifter, nur daß der Erstere mittelft Speculation dann noch einen Spiritus aus bem fritifch gerriebenen Stoff herausbestillire. 3ch ermabne biefes um Denen welche einen abnlichen Gindrud festhalten mochten, m jagen daß sie das Werk ftudiren follen bevor fie urtheilen; dem es ift jedenfalls ein jo bedeutendes daß tunftige Dogmatiter Stellung zu demselben nehmen muffen, weit und großartig angelegt und mit icarfem Tenten folgerichtig durchgeführt. Darum beife ich fie als Wert ftrenger Wissenschaft willtomm und zwar doppelt willkomm, weil es von der theologischen Facultät in Zürich ausgeht, an welcher mir immer weit mehr gelegen war als an meiner eigenen Stellung. Ohne Zweifel hätte ich Fächer die ich mit Borliebe bearbeite, mir selbst übertragen lassen können, habe aber schon gelesene Collegien längst zurückgezogen, um tüchtigen Collegen Raum und Wirksamteit zu lassen, da bei mäßiger Zuhörerzahl das Dociren nicht leicht gedeiht, wenn die Concurrenz der Docenten die Zuhörerschaft für jeden noch mindert. Darum darf ich mir etwas davon anrechnen, wenn bedeutende Werke theils über "Leben Jesu," theils über "Dogmatit" an unser Facultät in regelmäßig wiederholten Borlesungen gereift sind. So liegt mir nun auch am Gedeihen der letztern Wissenschaft mehr als an meinem Beitrag für dieselbe, obgleich ich nicht umhin kann denselben nun ein wenig zu vertheidigen.

36 tann nichts bagegen einwenden daß Biedermann feinem Werk den Titel Dogmatik ausbrücklich vindicirt im Sinne von wiffenschaftlicher Berarbeitung des als Dogma nicht mehr haltbaren Stoffes; benn am Namen ift in ber That nicht so viel gelegen, wenn nur der Dogmatismus abgestreift wird. Daß aber biefer Name erft im spätern 17. Jahrhundert, und nicht zufällig im ftartften lutherischen Dogmatismus aufgebracht wurde, daß lange bor mir besonnene Theologen ihn als nicht unbedenklich wieder gurud= weisen wollten, daß er in neuster Reit wieder einem lutherischen Dogmatismus bienftbar geworben und auch fünftig biefe Befahr mit sich führen wird, find boch Thatsachen welche ein erneuertes Warnen fehr nabe legen, ja geradezu den Bunich, es möchte ber Name Dogmatit niemals recipirt worden sein, abnlich wie Zwingli und Schleiermacher ben Namen Sacrament weggewünscht haben. 36 nun giebe den Ramen Glaubenslehre bor neben der Sitten= lehre; benn Dogmen find firchliche Lehrsatungen, wie auch Biedermann jugiebt, und barum foll ichon ber Titel Glaubenslehre die Erwartung beseitigen, als handle es sich um eine zusammen= hangende Darstellung der Dogmen. Gelingt es meinem Collegen, beffen Werk allerdings als Glaubenslehre nicht zutreffend bezeichnet wurde, den Namen Dogmatit im Sinn von Berarbeitung ber Dogmen bis zu ihrem reinen Weiensgehalt aufzubringen, so banen wir beide auf verschiedenen Wegen dasielbe Ziel angestrebt; die the logische Gegenwart dürfte aber immerhin so schwer an dasielbe zu bringen sein daß man ihr füglich beide Wege zugleich öffnen kam.

Wichtiger als ber Rame ift freilich ber Begriff unfrer theslogischen Disciplin felbit. 3d wüniche Biebermann Glud ju ben Muthe eine so weite und großartige 3dee ber Logmatif nicht nur aufzustellen jondern fie auch gleich in Einem Buß auf jo tudtig Weise auszuführen, daß dadurch viel beigetragen wird ein leich fertiges und als jolches etwa jogar begunftigtes Theologie Studien ju erichweren, in welcher hinficht bes Guten fant ju viel geichen fein mag und zwar allemal in benjenigen Studen welche obne Begela Philosophie taum verständlich bei aller logischen Scharfe bed entientich ichweriprachig einbergeben. Die großartige 3der wird § 5 anichaulich, wo "die Dogmatif einheitlich guiammenfaffen foll mas Die relativ selbstnändigen Disciplinen ber Apologetif, biblischen Theologie, Dogmengeichichte, Symbolit, firchlichen Dogmatit, Glaubenslehre für fich behandeln." Also giebt es doch auch eine Glaubenslehre, und zwar rubend auf den bor ihr aufgeführten Disciplinen. Wenn irgend einem jo mare biefem Barggraph eine Erläuterung zu munichen, ba man nicht wiffen tann mas unter Glaubenelehre als einer Theildisciplin ber Dogmatif verftanden wird. 3ch freilich verfiebe fie gerade als bas mas meine Glaubens tebre fein will, die eben darum "den Schein von Billfur" für Shein ertlaren darf, weil fie fich auf die Ergebniffe ber ihr vor angebenden andern Disciplinen beruft, jo daß ich feineswegs "bit Dogmen in den Bintel ftelle," wenn mir die Dogmatit als firdliche einfach nur erweiterte und bervollftanbigte Symbolif fein foll. darum wie diefe eine bistoriiche Wiffenicaft. Um den Gelbstauflojungs proces der Dogmen als folder nicht in die Glaubenslehre mit aufnehmen ju muffen, habe ich mich auf bas von Straug Geleiftete berufen. iowie auf die Ergebniffe jener vorarbeitenden Disciplinen. Diese alle irgendwie in die Dogmatif felbft hineingezogen werden, jo bekamen wir wieder jenes theologische Gefammtwert welches als Corpus theologiæ dagemejen ist vor ber encyclopadischen Gliede

rung ber Theologie in ihre Disciplinen. Darum babe ich nur wo die Ergebniffe der vorangehenden Disciplinen unficher oder in ihrer Bebeutung migtannt find, fie in der Glaubenslehre erörtern muffen, wie für die Christologie und Pradestination. Freilich verzichtet auch Biedermann auf ein fold ungeheures Gesammtwert und beabsichtigt nur die "einheitliche Busammenfassung ber Specialbisciplinen," wie benn 3. B. S. 162 nur bas driftologische Dogma burchgeführt, ber Dogmengeschichte aber überlaffen wird Dogma um Dogma geschicht= lich durchzuführen, genug daß am Centraldogma alle andern fich meffen laffen. Wenn nun ber Verfasser sehr geschickt eine gewisse Bollständigkeit bei nicht auszuweichender Unvollständigkeit zu erreichen gewußt bat, fo burfte boch bier, im Begrengen bes Aufzunehmenden und des den Specialdisciplinen ju überlaffenden, der Ort fein, mo nun ein Schein ber Willfur auf feine Seite fallt. encyclopädische Gliederung der theologischen und übrigen Wissenicaft, so verdient Schleiermacher keinen Tabel, wenn er beim Aufftellen einer einzelnen Biffenichaft sich auf Ergebniffe ber übrigen beruft und Lebrfate aus denfelben aufstellt, um bas besondere Bebiet der Glaubenslehre rein abzugrengen.

Dit diefer Idee der Dogmatit bangt ibre Grundmethode aufammen; fie ift die Anwendung ber Phanomenologie des Geifteslebens auf unfern Stoff, welcher aus phantafievoll religiofem Borstellen sich bestimmter zu Dogmen fixire und, da diese in Widerfpruche fich auflosen, auf ben unserm Beisteswesen immanenten Gehalt als auf ihre reine Bahrheit durchzuarbeiten fei. Es ift viel werth ftatt subjectiver Reflegion über die Dogmen ihren objectiben Lebensproceg in der Geschichte gang unbefangen barguftellen; aber einerseits bedeuten wiedergegebene Worte wie g. B. Berfonlichkeit des Logos in unserm Begriffscomplex doch etwas anderes als einft dem biblischen Zeitalter, fo daß die Uebertragung aus dem Semitischen ins Japhetitische mit zu beachten mare, anderseits aber sollte die Dogmatik doch nicht in der Abhängigkeit von einer Phi= losophie arbeiten, ob der Berfaffer noch so frei in diefer fich bewege und auch über fie hinausgebendes murbige. Schon die genau Begel'ichen Begriffe "endlicher und unendlicher Geift" für Menfc und Gott bieten zwar eine leichtere Lösung dogmatischer Schwierigkeiten, sofern nun nicht -mehr zwei Personen, Gott und Mensch, in ihrem Zusammenwirken z. B. bei der Bekehrung mit einander zu vermitteln sind sondern nur die Unendlickeit des Geistes mit seiner Endsichkeit im Menschen, so daß wenn der endliche Geist von seiner Unendlickeit bestimmt wird, dieses ihm als Gnade erscheine, und ähnliches mehr; aber der unendliche absolute Geist läßt sich apologetisch schwerlich sicherer begründen als die Joee Gottes, und wer uns diese nicht zugibt, wird jenen Begriff nicht haltbarer sinden.

Uebrigens "muß ja ber Berfaffer S. 18 gemärtigen ob Strauf (und wohl auch Andere von gleicher Stellung ju Begel) auch mit ben positiven Resultaten, die aus der fritischen Berarbeitung ber Dogmen bervorgeben, einverftanden fein werbe;" und ich muß ihm nicht erst sagen wie schwer es die Christenbeit und ihr Pfartamt ankommen burfte, ben Kern ihres Glaubens barin zu finden bag der endliche Beift seiner Unendlichkeit ober ber Menich feiner Bottmenscheit, die zuerft nur an Chriftus vorgestellt worden fei, für sich selbst inne werbe und als endliches Ich bann vergebe. Die phänömenologische Methode murde bisher auf die alte Mythologie und bann bon Straug auf Die Dogmen angewendet gerade jur Bescitigung der Religion, damit Philosophie und Aesthetit an deren Stelle trete, weil die Religion felbst eine niedrigere Beiftesphaje fei als der Begriff; es fragt fich baber ob eine Dogmatit biefer Dethode die gang andere Absicht erreiche, die Religion nur um fo fefter zu begründen. Gefteht Biedermann daß die Rirche nicht umbin könne in vorstellungsmäßiger Faffung der Religion fortzuleben, da nur die Theologie den reinen Gedankenausdruck benite, jo mußte die Kirche bei blog vorstellungsmäßiger, b. h. die mahre 3de in sinulidem Bewand darbictender Religion, der fich felbft auflosenben Widersprüche überführt, - doch wohl jum Bergeben bestimmt fein und die Dogmatit fonnte den Auflosungsproceg nur beichleunigen, wie ich bei Besprechung einer Schrift von Pfleiderer in ber Protestantischen Kirchenzeitung ichon erinnert habe. Allterthum ift die zwiefache Religionsauffassung, efoterisch bei ben Theologen, exoterijch beim Bolt, haltbar gewesen, mabrend bei unfrer Deffentlichkeit alles Wiffens etwas Aehnliches weder möglich noch beilfam ware.

Meine Glaubenslehre, nicht in wiederholten Borlefungen sonbern in Privatstudien und auf der Ranzel gereift, sei sie ungleich= mäßig und unvollkommen ausgefallen, hat ein anderes Ziel, ben Gehalt der Dogmen ftatt auf Philosophie vielmehr auf das religiöse Selbstbewußtsein zurudzuführen, als beffen Ausbrud in verander= licher und vielfach nun veralteter Begriffs= und Borftellungswelt fie entstanden find. Denn wie frühere Generationen das religiöse Selbstbewußtsein in ihrer Weltansicht und Denkapparat lehrhaft ausgesprochen haben, so werden wir dasselbe mit gutem Recht in unfern jegigen Begriffsformen als Glaube ber Gegenwart barftellen follen, nicht in ber Form geschichtlicher Entwidlungsftabien sondern als instematische Darftellung gleichzeitiger Wahrheit. - Sind bie alten Dogmen dem jegigen Bewußtsein fremd geworden, fo bleiben nur zwei Bege übrig, dieselben für uns zu verwerthen. Entweder, ba fie doch Lehre sein wollen, bildet man diese zur reinen, philo= sophischen Wiffenschaft fort, was Jeder thun wird der fie als Lehre verwerthen will, - ober man führt sie auf ihren religiösen Behalt jurud, um biefen für uns angemeffen reiner auszusprechen, mas Derjenige thun wird welcher die Lehre als etwas bloß abgeleitetes nur so weit schätt als das religiose Leben sich in berfelben ausspricht und hinwieder anregt.

Borerst dürfte der begründete Unwille über modernes Aufreden und Aufnöthigen dieser Dogmen eine starke Strömung in die erstere Bahn treiben, aber zu Ergebnissen sühren welche Religion und Kirche so wenig begründen und halten können daß die zweite Bahn wieder daß größere Bertrauen sinden dürfte; denn Biedermann hat auf seinem nicht willkürlich ausgesonnenen sondern durch den neuern Entwicklungsgang selbst mit angewiesenen Wege so tüchtig gearbeitet daß nicht erst vollkommenere Ausstührungen abgewartet werden müssen, um das Urtheil über die eingeschlagene Wethode zur Reise zu bringen.

Es wird fich übrigens bald zeigen ob die an Hengstenberg hingegebene sammt ber forcirt lutherischen Theologie, welche einen

Hegel wie Schleiermacher für antiquirt erklärt, oder ob die Berwerthung dessen was Spoche machende Männer geleistet, zur Förderung der Theologie ausschlage, ob durch ängstliches Rückwärts= oder durch besonnenes Vorwärtsgehen die gemeinsame Wohlfahrt auf heiliger Grundlage gefördert werde.

# Inhaltsverzeichniß.

## Der Erlösungsreligion dritte Abtheilung.

Die Detonomie bes h. Geiftes.

|            |      | Einleitung.                                                                                                                                                                                                                                                            | Seite .  |
|------------|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ş.         | 138. | Die Erlösungsreligion, in der Oekonomie des Baters nach ihrer Idee, in der des Sohnes als in Christus principiell verwirklicht betrachtet, ist in der Oekonomie des h. Geistes als der Menscheit anzueignende darzustellen. Der h. Geist ist hier die aneignende Gnade | 1        |
| <b>§</b> . | 139. | Auch diese Dekonomie zerfällt in die Lehre von der Person und vom Werk, d. h. von der aneignenden Gnade und von ihren Wir-                                                                                                                                             | •        |
|            |      | fungen                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6        |
|            |      | Erfter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
|            |      | Von der aneignenden Gnade.                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| §.         | 140. | Die Zueignung der Erlösungsreligion an die Subjecte geht vor fich scheichten abhängig von Gott als der zueignenden Gnade .                                                                                                                                             | 11       |
| §.         | 141. | Die Lehre von dieser Gnade pflegt in der Borftellungsform vom<br>ewigen Gnadenrathichluß behandelt zu werden, welche als anthropo-<br>morphisch unlösbare Berwirrung erzeugt                                                                                           | 16       |
| §.         | 142. | Gesteigert wird die Berwirrung der Decretenlehre durch den parti-<br>cularen Dualismus, welcher im Ergebnig vorausgeset in den<br>Rathschluß selbst eindringt, obwol dieses weder in der h. Schrift<br>noch im christlich frommen Bewußtsein sicher bezeugt ift        | 24       |
| ş.         | 143. | Der harte biefer Lehrweise ift nicht abzuhelfen burch die arminia-<br>nische, dann auch lutherische Abhangigkeit des Rathschluffes vom                                                                                                                                 |          |
| §.         | 144. | Vorhersehen unsers Berhaltens Zum bloßen Schein herabgesett find die Rathschlüsse vollends im Socinianischen Lehrbegriff, der auch das Vorhersehen zufälliger und                                                                                                      | 82       |
| <b>§</b> . | 145. | freier Handlungen verneint<br>Auch die tridentinische Lehre beeinträchtigt das Abhängigsein von der<br>Gnade. Melanchthon's Spnergismus nähert sich dieser Lehrweise .                                                                                                 | 48<br>48 |

| <b>§</b> . | . 146- | eine Reibe von Milberungsverfuchen, welche ihr Biel micht errei                                                                                                                                                                   | In der reformirten Confession veranlast die ftrenge Decretenlehn<br>eine Reihe von Milderungsverfuchen, welche ihr Ziel nicht erreihen,<br>Ampralvismus, Bajonismus, absoluter Universalismus |  |  |
|------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| <b>Ş</b> . | 147.   |                                                                                                                                                                                                                                   | 57                                                                                                                                                                                            |  |  |
| <b>§</b> . | 148.   | Was die Terretenlehre leisten soll für die Tennth welche alles Heilsleben nur der Gnade verdankt und für die Sicherheit des in Christus gegebenen Heils, wird wahrer geleistet durch die ewig gleich sich erweisende Gnade selbst | 65                                                                                                                                                                                            |  |  |
|            |        | Erftes Kapitel                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                               |  |  |
|            |        | Die aneignende Gnade.                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                               |  |  |
| <b>§</b> . | 149.   | Die Gnade welche das in Christus geoffenbarte Heil uns aneignet<br>ist nach Ziel und Wirksamkeit universal mit jeweilen particularer<br>Berwirklichung                                                                            | 72                                                                                                                                                                                            |  |  |
| <b>§</b> . | 150.   | Die Gnade als Erlösungsreligion wirlend ift für die ganze Menich-<br>heit bestimmt, als im Christenthum voll geoffenbart für diejenigen<br>welche von diesem erreicht werden                                                      | 78                                                                                                                                                                                            |  |  |
| <b>§</b> . | 151.   | Die Gnade, nicht allmächtig physisch wirsam aber doch eine geistige Wirsamkeit des Allmächtigen erreicht überall was sie erreichen will, aber auch so wie sie es erreichen will. Sie ist resistibel und doch                      |                                                                                                                                                                                               |  |  |
| <b>§</b> . | 152.   | zuletzt invincibel Tie Gnade als an fich universal und im zeitlichen Einwirken auf ungleiche Bersonen particular kann einen finalen Dualismus Seliggewordener und Unseligbleibender nicht zulaffen                                | 83                                                                                                                                                                                            |  |  |
| §.         | 153.   | Die Gnade zieht fich von Reinem ganzlich zuruck, ift insofern un-<br>verlierbar, zeitweise aber bei beharrlichem Widerstand verlierbar                                                                                            | 100                                                                                                                                                                                           |  |  |
| <b>§</b> . | 154.   | Die Gnade ist eine absolute, schlechthin in Gott begrundete freie Wirkiamkeit, von nichts außer ihm abhängig; sie wirkt aber nur in den aus ihr selbst hervorgehenden Ordnungen, welche uns als                                   | 106                                                                                                                                                                                           |  |  |
| §.         | 155.   | Die Gnade ift mit ihren Ordnungen so eines, daß die Reichs- und Geilsordnung nichts anderes sein kann als nur die Bethätigungs-                                                                                                   | 112                                                                                                                                                                                           |  |  |
| <b>§</b> . | 156.   | •                                                                                                                                                                                                                                 | 118                                                                                                                                                                                           |  |  |

|            | 8    | Die applicirende Gnade als Ursache ber Entstehung bes Heilslebens.                                                                                                                                                                                                  | Seite.     |
|------------|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| §.         | 157. | Aus dem Erzeugtsein unsers Heilslebens erkennen wir die Gnade<br>als die nach Borbereitungen dasselbe uns einpstanzende, gratia<br>præparans, convertens, jeder Lebensregung schon zuvorkommend,<br>rein don sich aus das Heil wirkend, operans, Alles zusammen die |            |
| <b>§</b> . | 158. | gratia prima                                                                                                                                                                                                                                                        | 120<br>126 |
| §.         | 159. | Als bekehrende ist die Gnade junachst rechtfertigende, indem fie den Glauben an die Bergebung und Aufnahme in die Gottestindschaft                                                                                                                                  | 120        |
| <b>§</b> . | 160. | erzeugt, gratia justificans, adoptionis                                                                                                                                                                                                                             | 135<br>139 |
| <b>§</b> . | 161. | Leben grundlegend erzeugende, gratia regenerans Die applicirende Gnade ist in allen diesen Wirkungen Eine, als Geilsgnade nicht schlechtsin getrennt von der gratia communis                                                                                        | 142        |
|            | b.   | Die Gnade als das heilsleben ausführend und beffen Fortgang begründend.                                                                                                                                                                                             |            |
| §.         | 162. | Im schlechthin Abhängigsein alles Heilslebens von der aneignenden Gnade ist enthalten daß sie auch alle Entwicklung desselben begründe. Die gratia prima wirtt fort als secunda, subsequens, sanctisicans                                                           | 145        |
| §.         | 163. |                                                                                                                                                                                                                                                                     | 149        |
| g.         | 164. | Die erste und die zweite Gnade find eine und dieselbe, nur nach unserer Zuständlichkeit unterschieden                                                                                                                                                               | 153        |
|            |      | Zweites Kapitel.                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
|            |      | Die Gnadenmittel.                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| §.         | 165. | Die applicirende Gnade wirft in den Mitteln, durch welche die in Chriftus vollendete Erlösungsreligion uns zugeleitet wird                                                                                                                                          | 156        |
| §.         | 166. | Die Gnabenmittel vermitteln die ganze Aneignung des Heils-<br>lebens sowol die grundlegende als die ausbauende, so zwar daß<br>das Wort beide Stadien umfaßt, die zwei Sacramente aber je<br>eines. — Das Gebet ist nicht in der Reihe der Gnadenmittel .           | 162        |
| <b>§</b> . | 167. | a. Das Wort Gottes als Hauptgnabenmittel.<br>Hauptgnabenmittel ift das zugediente Wort Gottes als Darbietung<br>von Gesetz und Evangelium, d. h. der in Christus vollendeten<br>Erlösungsreligion                                                                   | 170        |
|            |      |                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |

| -> And Kela, erft im N. T. rein vollendet geoffenbart, wirkt im<br>Sielk de Evangliums auf das Heil hin<br>Lie Gebangelium ift die in Christus verwirklichee Erlöfungs-<br>utzum, darum der Hauptbestandtheil des Gotteswortes                                                                                                  | 175        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| b. Die Sacramente.                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| i". Das Wort Gottes wird von unterfrügenden Gnadenmitteln be-<br>gleitet, welche als finnbildliche Heilsvermittelungen Sacrament<br>heißen .                                                                                                                                                                                    |            |
| Die h. Taufe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| \$ 171. Die Taufe als Aufnahme in die Kirche ist das Sacrament der<br>grundlegenden theils rechtfertigenden, theils erneuernden Gnade<br>\$ 172. Die Kindertaufe bedarf einer besondern Begründung und kanr<br>diese nicht vollständig gewinnen ohne daß eine Bestätigung nament-<br>lich in der Confirmation mit verlangt wird | . 194<br>ı |
| Das h. Abendmahl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| \$ 173. Das h. Abendmahl als das Sacrament der fortigreitenden Heili-<br>gung ist als Gnadenmittel festzuhalten welches uns das Heilsgu-<br>zuleitet                                                                                                                                                                            | 1<br>. 211 |
| §. 174. Das zu empfangende Heilsgut ist dasselbe welches die anderr<br>Gnadenmittel uns zuleiten                                                                                                                                                                                                                                | 1<br>. 224 |
| Zweiter Abschuitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| Das Werk der aneignenden Gnade.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| 8. 175. Das Werk ber aneignenden Gnade ift die Zueignung ber in Christus vollendeten Erlösungsreligion sowol an den Einzelnen al an die Kirche, zunächst in der zeitlichen Entwicklung, dann in de abschließenden Bollendung                                                                                                    | 3          |
| Erste Abtheilung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| Das jugeeignete Bert in ber Beit.                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |
| Arfles Kapifel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| Das Beilsleben des Einzelnen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| 1. 176. Was von der Enade durchs Wort und die Sacramente gewird wird in der einzelnen Person ift ihr Belebtwerden zur Erlösungs                                                                                                                                                                                                 |            |

|            |      | religion als zuerst Wiedergetz ung gesicherten Ausharren. Ichten Deilsordnung                                                                                                                                                                 |                   |
|------------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|            |      | a. Die Grundlegung des heis ibi: Wiedergeburt.                                                                                                                                                                                                |                   |
| §.         | 177. | Das Wert der Gnade ist zuerst die Wiesersche der Bekehrung mit Rechtsertigung und Erezerschaft.                                                                                                                                               |                   |
| §.         | 178. | hinwendung zu Gott geht vor sich ichlechtigen aufgene                                                                                                                                                                                         |                   |
| §.         | 179. | Das zu bekehrende Subject ift, abstract als ber nat. A med bezeichnet, in Wirklichkeit der zur Erlösungsreligion ich belebte, welchem die Gesetzeligion zum Gericht ausichten                                                                 |                   |
| §.         | 180. | sobald dem Glauben die Rechtsertigung augeeinnet mire                                                                                                                                                                                         |                   |
| §.         | 181. | Der Glaube, selbst auch von der aneignenden Gnade erzeugt, aus der die Rechtsertigung annehmende wesentlich Bertrauen auf die in Christus vergebende Gnade, so daß ein Erkennen und Bustimmen bagu gehört                                     |                   |
| <b>§</b> . | 182. | Burechnung ber Gerechtigkeit Chrifti ift eine Beranschaulichungs. weife der Rechtsertigung, weder die einzige noch die wesentliche                                                                                                            | <i>rs.</i><br>271 |
| <b>§</b> . | 183. | Aus dem die Rechtfertigung ergreisenden Glauben geht die um-<br>wandelnde Erneuerung hervor, in welcher das Lebensprincip der<br>Erlösungsreligion an die Stelle des frühern, in Gesetzesteligion                                             | 611               |
|            |      |                                                                                                                                                                                                                                               | 279               |
| ۰          | 104  | b. Der Ausbau bes heilslebens ober bie heiligung.                                                                                                                                                                                             |                   |
| 9.         | 184. | Erft auf Grundlage der Wiedergeburt ift die Heiligung als Durch-<br>führung des erneuerten Lebensprinzips durch den seelisch leiblichen<br>Organismus und alle Lebensverhältniffe ausführbar in guten                                         |                   |
| 8          | 185. | Werten bei fortbauernder Abhängigkeit von der Gnade<br>Die Heiligung ift ein fortichreitendes Befampfen des alten Bu-                                                                                                                         | 289               |
|            |      | ftandes durch Buge und ein Ausführen des neuen durch Glauben, erleuchtend, reinigend, veredlend                                                                                                                                               | 299               |
| <b>§</b> . | 186. | Die nie vollendete Geiligung tann auch Ridfchritte erleiden, fo daß das wahrhaft erfahrene Geil zwar nicht spurlos verloren geht aber auch nicht schlechthin sicherer Besitz bleibt. Was Sunde wider ben h. Geist heißt, steht nicht entgegen | 306               |

### Drudfehler.

Seite 44 Zeile 15 von unten sies: verändersiche flatt unwerändersiche.

74 , 12 , ftreiche: sie.

113 , 13 , sies: des flatt der.

116 , 11 , völliges statt williges.

116 Rote sies: S. 382.

173 Zeile 10 von oben sies: Antisocin. statt Socin.

209 , 8 , unten , jene statt die Tause.

215 , 1 , wirstiche statt willkürliche.



| <b>§</b> . | 196.         | Mit der Mehrheit von Kirchen, deren brüderliches Zusammensein die Union ist, darf Saresie und Sectenbisdung nicht verwechselt werden, da jedes Glied seiner Rirche anhänglich lieber auf ihre Beredlung hinarbeiten als wegen der Uebelstände sich absondern soll, wozu das Gewissen erst dann drängt, wann eine Kirche vom Fundament absommend nicht mehr Kirche bliebe | Seite. |
|------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| <b>§</b> . | 197.         | Die Kirche kann nie wieder ganzlich untergeben, da fie bis am Ende ber irdischen Menschenwelt irgendwie erhalten bleibt .                                                                                                                                                                                                                                                | 370    |
|            |              | Zweite Abtheilung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        |
|            |              | Das zugeeignete Beil in ber Berherrlichung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
| §.         | 198.         | Die Hoffnung auf vollendeten Abschluß des angeeigneten Heils in der Ewigkeit ift von judaisirenden Borstellungen zu befreien, namentlich vom sinalen Dualismus                                                                                                                                                                                                           | 377    |
|            |              | . Erstes Kapitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
|            |              | Die triumphirende Airche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
| ٠.         | 199.<br>200. | In der triumphirenden Kirche mit oder ohne Chiliasmus ver-<br>anschaulicht sich die Joee der vollendeten Heilsgemeinschaft Die Wiederfunft Christi zum Gericht veranschaulicht das Alle und<br>Jeden erreichende Gericht, welches vom gesetzlichen zu dem der Er-                                                                                                        | 381    |
|            |              | lbfungsreligion hinleitet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 388    |
|            |              | 3 weites Kapitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
|            |              | Die Vollendung des Einzelnen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
| <b>§</b> . | 201.         | lichten Chriftus analog angeschaut werden, nach welchem die Bor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 005    |
| §.         | 202.         | stellungen von Unsterblichkeit und Auferwedung zu verarbeiten find Das Gerichtetwerben und die Berdammniß ist der sich immer gleiche Ausgang der Gesetzeligion, darum nicht coordinirt dem                                                                                                                                                                               | 395    |
|            |              | Beil der Erlöfungsreligion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 404    |
| N          | idwort       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 412    |

#### Drudfeller.



--

-

•

•



• . . .

